

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <a href="http://books.google.com/">http://books.google.com/</a>



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

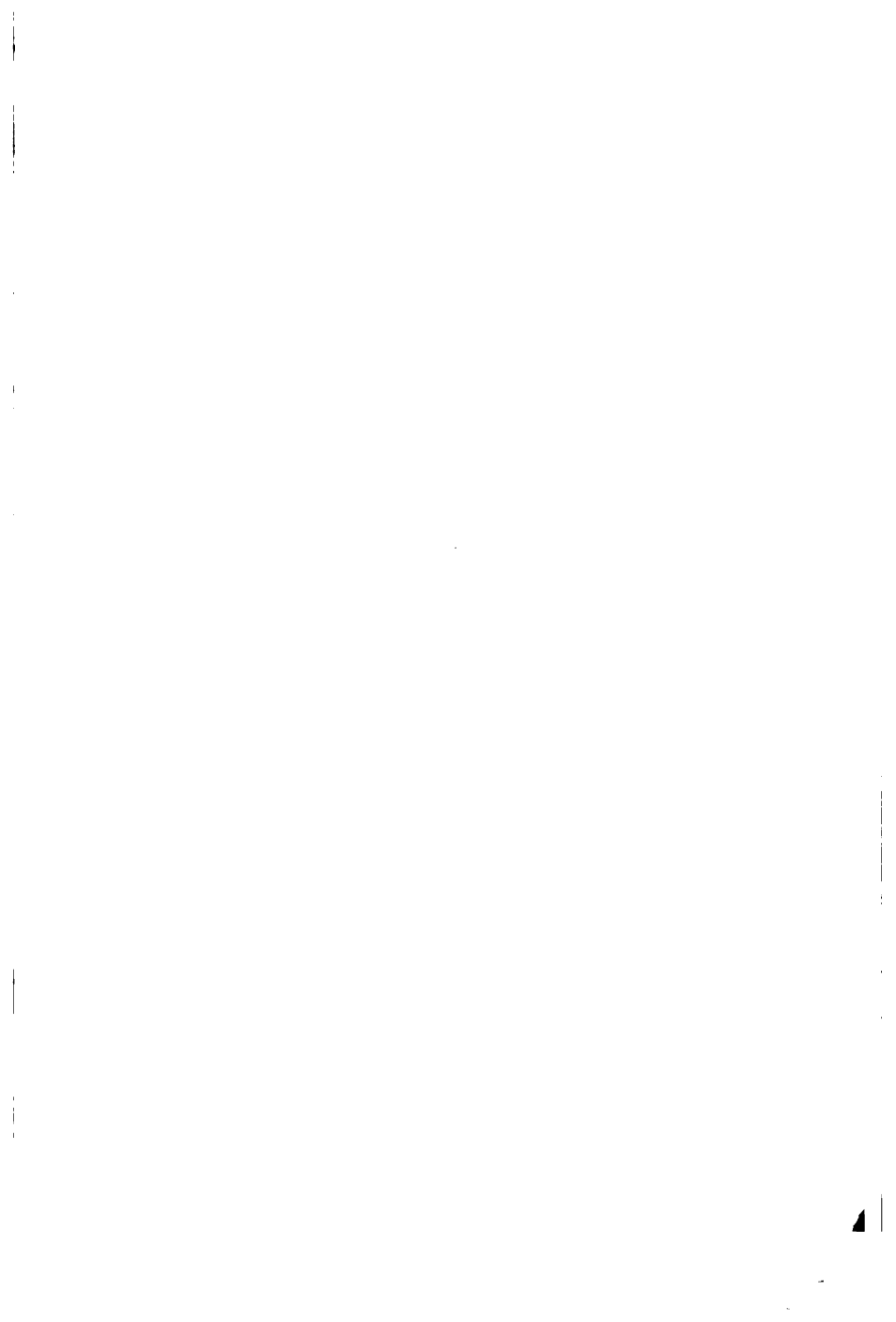
- Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + Keine automatisierten Abfragen Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

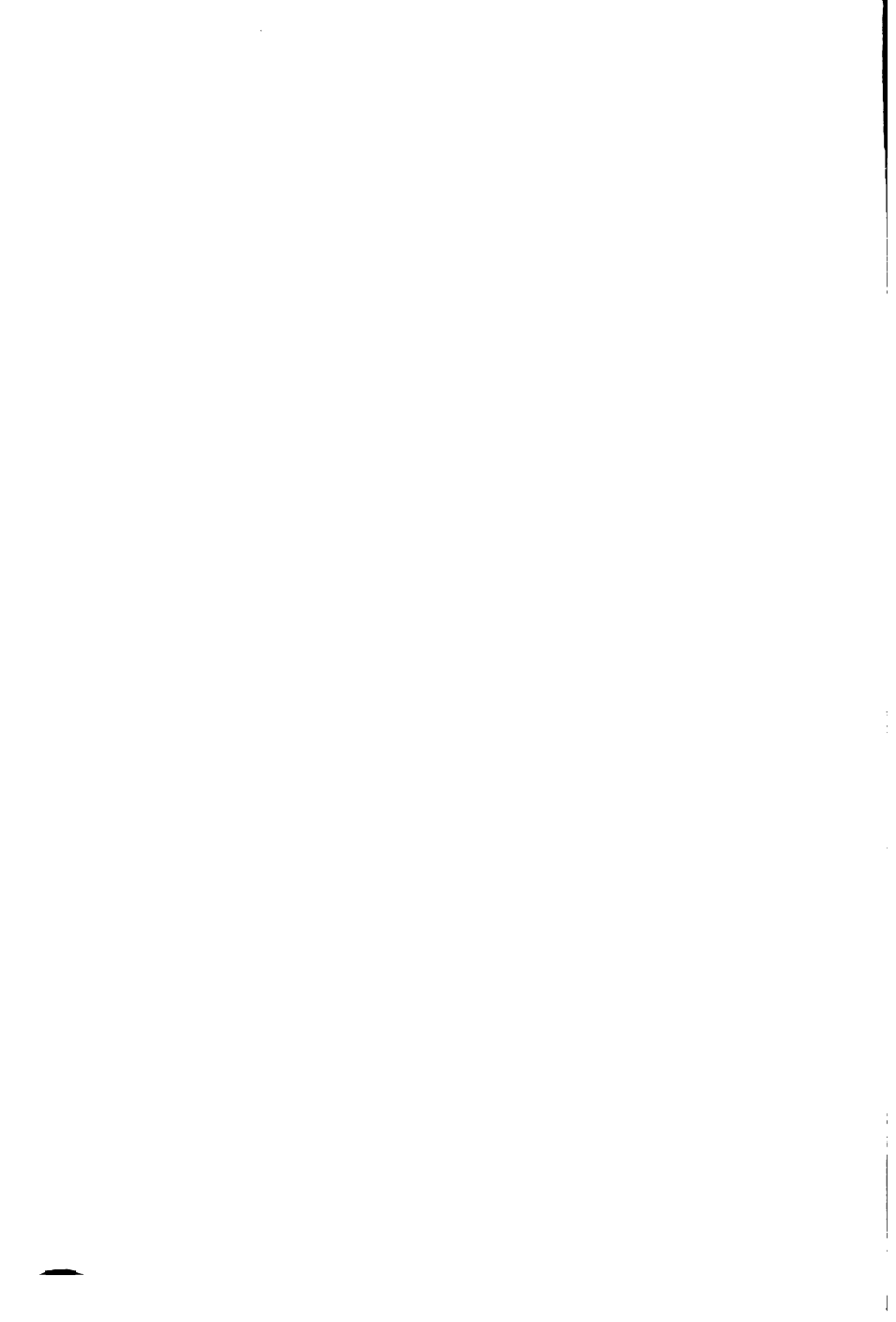
#### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.









# GESCHICHTE

DES

# FRANZÖSISCHEN ROMANS IM XVII. JAHRHUNDERT.

VON

# DR. PHIL. HEINR. KŒRTING,

WEIL. PROFESSOR FÜR ROMANISCHE PHILOLOGIE AN DER UNIVERSITÄT LEIPZIG.

#### ZWEITE

DURCH EIN VORWORT UND EINEN KURZEN LEBENSABRISS
DES VERSTORBENEN VERPASSERS
VERMEHRTE AUSGABE.

# I. BAND.

#### OPPELN UND LEIPZIG.

EUGEN FRANCK'S BUCHHANDLUNG (GEORG MASKE).
1891.



.

PQ615 K64 1891

# I. BAND: DER IDEALROMAN.









Herrn Geh. Hofrat Prof. Dr. Friedrich



in Leipzig

in aufrichtiger Dankbarkeit

der Verfasser.



# VORWORT.

Es ist ein oft beobachteter Vorgang, dass dasjenige, was einst übergrosse Wertschätzung erfuhr,
später einer übertriebenen Missachtung anheimfiel.
Diese Erfahrung gilt auch für das Gebiet der französischen Litteraturgeschichte, welches die vorliegende
Darstellung zum Gegenstand erwählt hat. Die hier
besprochenen Romane bildeten einst das Entzücken
von Tausenden, und keineswegs urteilslose Geister
waren es, die sie dem Edelsten, was überhaupt die
Poesie geschaffen, ebenbürtig an die Seite stellten.
Heute — und so schon vor einem Jahrhundert —
sind diese Dichtungen in Vergessenheit geraten, und
werden sie ja einmal genannt, so geschieht es im
Tone der Geringschätzung oder des Spottes.

Kenntnis und richtigere Beurteilung der Romane des XVII. Jahrhunderts wieder anzubahnen, dazu sind allerdings in neuerer Zeit, namentlich von Bobertag, Cousin, Fournel und de Loménie, Versuche gemacht worden. Aber sie betrafen immer nur einzelne, besonders hervorstechende Werke. Man riss sie heraus aus der Kette gleichartiger oder verwandter Erzeugnisse, und in dem Lichte, das die Forschung auf das isolierte Objekt fallen liess, hob sich dieses unnatürlich grell beleuchtet von einem im gesteigerten Dunkel liegenden Hintergrunde ab. Überdies prüfte man die Romane meist nur auf ihren Wert für Fragen der Sittengeschichte, liess dagegen ihre litterarische Bedeutung unerörtert.

Die nachstehende Arbeit ist nun ein Versuch, den gesamten französischen Roman des XVII. Jahrhunderts einheitlich zu behandeln und ihm womöglich zu einer etwas angesehneren Stellung in der Geschichte der französischen Litteratur zu verhelfen — ein Versuch, der (da viele der Romane überaus selten geworden, Vorarbeiten aber nur ganz wenige vorhanden sind) mit mancherlei und grossen Schwierigkeiten zu kämpfen hatte. Der vorliegende erste Band beschäftigt sich mit dem Idealroman der genannten Epoche, während der zweite, der übrigens interessantere Ergebnisse verspricht, den realistischen Roman darstellen soll.

Nachsicht muss der Verfasser vor allem für die Analysen erbitten, diesen schweren, aber unentbehrlichen Ballast der Darstellung. Doch wolle man ihn nicht für alle Schwächen derselben verantwortlich machen. Die treue Inhaltsangabe eines Romans, der (für den modernen Geschmack) langweilig und verworren ist, kann nicht unterhaltend und zusammenhangsvoll sein. Witz und Satire in die Analysen hineinzutragen, um dieselben schmackhafter zu machen — ein wohlfeiler Kunstgriff, den z. B. Dunlop häufig anwendet — haben wir absichtlich unterlassen.

Dank für mannigfache Ratschläge und liebenswürdige Unterstützungen schuldet der Verf. namentlich seinem hochverehrten Lehrer, Herrn Professor
Dr. Ebert, und seinem lieben Bruder Gustav
Kærting. Herr Dr. phil. A. Peter in Dresden hat
insbesondere durch wertvolle bibliographische Nachweise und Beihilfe bei der Korrektur seine alte Freundschaft für den Verfasser bewährt. Auch den Verwaltungen öffentlicher Bibliotheken, namentlich der
zu Cassel, Dresden, Göttingen, Leipzig, München,
Münster i. W., Rudolstadt, Weimar und Wolfenbüttel,
welche die vielfachen Wünsche des Verf. mit unermüdlicher Bereitwilligkeit erfüllten, spricht derselbe
aufrichtigen Dank aus.

Leipzig, im Mārz 1885.

Heinrich Kærting.



# Vorwort zur zweiten Ausgabe.

Heinrich Kærting's Geschichte des französischen Romans im XVII. Jahrhundert erschien zuerst im Jahre 1885 und 1886 und wurde damals von den fachwissenschaftlichen Zeitungen und auch von vielen populären Zeitschriften mit fast einstimmigem Beifall begrüsst. Die Gesamtauffassung, die Methode und die Genauigkeit der reichen bibliographischen Angaben ist von kompetenten Beurteilern so entschieden erkannt worden, dass auf eine Umarbeitung der zweiten Ausgabe um so mehr verzichtet werden kann, als die neuen Forschungen auf diesem abseits von der Heerstrasse liegenden Gebiete der französischen Litteratur nicht eben sehr reichhaltig sind.

Die Wichtigkeit, welche die grossenteils verschollenen Romane des Zeitalters Ludwig's XIII. und XIV. dennoch für eine gründliche Erforschung jener Perioden haben, der mannigfache kulturhistorische Nutzen, welchen sie darbieten, wird von Sachkennern kaum bestritten werden. Aber vieles von dem in Kærting's Werke Behandelten vermag auch das In-

teresse weiterer Kreise anzuregen und zu fesseln, denn die Beziehungen zur Gegenwart und die allgemein geschichtliche Bedeutung desselben tritt in der anziehenden klaren Darstellungsweise des Autors deutlich genug hervor.

Das Wiedererscheinen eines Hauptwerkes des so früh verstorbenen Gelehrten wird nicht nur von der wissenschaftlichen Forschung mit Freude aufgenommen werden, sondern auch zahlreichen Freunden und Schülern erwünschte Gelegenheit geben, sich ein dauerndes Erinnerungszeichen an den vielgeliebten Fachgenossen und Lehrer zu erwerben.



# Lebensabriss des Verfassers

von R. Mahrenholtz.

HEINRICH KŒRTING wurde am 15. März 1859 als der jüngste Sohn eines verdienten Pädagogen in Leipzig geboren. Seine Jugend bietet nichts im besonderen Bemerkenswertes. Er absolvierte bis zum Jahre 1878 das Nicolai-Gymnasium seiner Vaterstadt und bezog dann die Universität Leipzig, wo er neben Vorlesungen über neuere Sprachen auch solche über klassische Philologie, Kunstgeschichte und Philosophie hörte. A. Ebert, R. Wülker, Zarnke waren die Lehrer, von welchen er am meisten Anregung und Belehrung empfing. Sein schwacher Gesundheitszustand, der ihn einem frühen Ende zuführen sollte, nötigte ihn schon während der Studienzeit zu wiederholten Sommeraufenthalten in dem nahegelegenen Connewitz und verzögerte auch die Vorbereitung zur Habilitation, welche im Anfange des Sommersemesters 1885 stattfand. Seine Habilitationsschrift bildet zugleich die Einleitung in die Geschichte des französischen Romans im XVII. Jahrhundert und zeugt von reichen Kenntnissen, kritischer Umsicht, gewandter Darstellung und einer frühgereiften ästhetischen Begabung. Zwei Jahre vorher war seine Dissertation über Zwei Paraphrasen Pierre Corneille's erschienen, die von F. Lotheissen sehr günstig beurteilt worden ist. Von Ostern 1885 bis Weihnachten 1889 hielt er zahlreich besuchte, in den letzten zwei Jahren allerdings durch schwere Krankheit unterbrochene Vorlesungen und wirkte namentlich für die Erforschung der neufranzösischen Sprache und Litteratur

durch seinen lehrreichen, zum Selbststudium anregenden Vortrag und durch seinen persönlichen Verkehr mit älteren Stu-Seine akademische Thätigkeit und die zeitraubende, anstrengende Wirksamkeit für die mit Prof. Dr. Behrens redigierte Zeitschrift für neufranzösische Sprache und Litteratur nahmen seine rastlose Arbeitskraft derartig in Anspruch, dass er nach der Vollendung seines einzigen grösseren Werkes, der hier vorliegenden Geschichte des französischen Romans etc. nur noch für verschiedene Fachzeitschriften Besprechungen und kleinere Beiträge liefern konnte. Doch beschäftigte ihn seit dem Winter 1886 die Herausgabe eines noch unedirten altfranzösischen Romans des XV. Jahrhunderts, an deren Vollendung ihn der Tod hinderte. Seine hervorragende poetische Bedeutung geben eine Anzahl Novellen, Gedichte und Feuilletonartikel kund, die in verschiedenen Zeitungen und Zeitschriften zerstreut sind und meist anonym erschienen, weil Kærting ein Heraustreten in die lärmende Öffentlichkeit der journalistischen Arena nicht liebte. Eine Zeitlang war er Mitarbeiter der Nation, deren politischen Standpunkt er im ganzen teilte, gab aber diese Thätigkeit auf den Wunsch eines akademischen Gönners wieder auf. Anerbietungen, als Wanderredner an verschiedenen Orten aufzutreten, entsagte er schon wegen seines unsicheren Gesundheitszustandes. So führte er das stille, bescheidene Leben eines echten deutschen Gelehrten, das nur durch wissenschaftliche Reisen und durch Badekuren unterbrochen wurde. Sommer 1886 reiste er zum erstenmale nach Paris, dort schon erkrankte er nicht unbedenklich und sah sich zu einer ziemlich schnellen Heimkehr gezwungen. Zwei Jahre später hatte er bei einem Erholungsaufenthalte in Süddeutschland das Missgeschick, in einen klaftertiefen, nur halb geschlossenen Keller zu stürzen, ein schwerer Gelenkrheumatismus war die Folge. Seit dieser Zeit kränkelte er mehr und mehr dahin und seine trüben Gedanken wurden noch durch den Tod seines aufrichtig verehrten Vaters (November 1888) gesteigert. Die Ernennung zum a. a. Professor am Ende desselben Jahres bereitete ihm eine grosse Freude und Genugthuung und spornte ihn an, sich durch eine neue wissenschaftliche Leistung hervorzuthun. Im Früh-

jahre 1889 arbeitete er zu diesem Zwecke angestrengt in der Handschriften-Abteilung der Pariser National-Bibliothek, schon damals war er körperlich gebrochen und seine geistige Regsamkeit nur eine künstlich erhaltene. Eine neue schwere Erkrankung zwang ihn bald zur Aussetzung seiner Vorlesungen, die er nur gegen Weihnachten für kurze Zeit wieder aufnahm. Monate lang ist er dann ein Opfer der fürchterlichsten Leiden gewesen, von denen ihn sein Tod am 19. Juli 1890 erlöste. Treu hat ihm sein Bruder, der als Romanist rühmlichst bekannte Professor G. Kerting in Münster und die hingebende Pflegerin in seiner letzten Lebenszeit, seine Schwester Agnes, zur Seite gestanden. An Beweisen des innigsten Mitleides seiner Freunde und Schüler hat es ihm ebensowenig gefehlt. Er verdiente diese Hochschätzung und Teilnahme im vollsten Masse durch seine liebenswürdige Hingabe an alle Interessen der ihm Näherstehenden, durch seine uneigennützige Pflege aller wissenschaftlichen Bestrebungen und wegen seines edlen, bescheidenen und dabei festen Charakters. Seine Kenntnisse in den romanischen Sprachen waren sehr ausgebreitet, besonders beherrschte er die französische Sprache und Litteratur im vollsten Umfange, auch mit den litterarischen Fragen der Gegenwart war er wohlvertraut. An einem vollen Verständnis für die politischen und wirtschaftlichen Interessen der Jetztzeit hinderte ihn ein seltener Idealismus, der den Anfeindungen des Lebens nicht immer sich gewachsen zeigte und ihm viele Enttäuschungen und Betrübnisse bereitet hat. Trotzdem er sich von den Menschen eher zurückzog, als sich ihnen näherte, haben ihn seine wissenschaftlichen Bestrebungen und besonders seine redaktionelle Thätigkeit doch in persönliche oder briefliche Beziehungen zu namhaften Gelehrten des Auslandes gebracht. Er war ein eifriger und pünktlicher Briefschreiber, dessen Zuschriften schon durch die energische, schön abgerundete Handschrift einen äusserlichen Reiz erhielten. In Leipzig, wo man seine Vorzüge am besten würdigen konnte, wurde er in einem grösseren Kreise, dem Männer verschiedener Berufsschichten angehörten, warm ver-Zeugnis davon legt auch der tief empfundene Nekrolog im Leipziger Tageblatt ab, wogegen der in der Leipziger Zeitung

durch die offizielle Kühle des Styles unangenehm berührt. Ausserdem sind seine Verdienste noch in einem Nachrufe der Zeitschrift für französische Sprache und Litteratur und im Dresdener Anzeiger gewürdigt worden, wie auch die Dresdener Gesellschaft für nenere Philologie, deren Ehrenmitglied er war, ihm eine Gedächtnissfeier veranstaltete. Mit ihm ist ein hoffnungsvolles, nach den idealsten Zielen strebendes Talent frühzeitig zu Grabe getragen.



# INHALT."

# Bibliographie . . . . . . . . . . . XIV—XVI

# Einleitung.

§ 1. Perioden in der Geschichte des franz. Romans im XVII. Jahrhundert. § 2. Idealistische und realistische Strömung. § 3. Ableitung der Disposition. § 4. Allgemeine Angabe der Einflüsse, unter denen sich der franz. Roman des XVII. Jahrhunderts heranbildet.

# Erste Abteilung.

# Erstes Kapitel.

# Der 'Amadis' und seine Beziehungen zum französischen Romane des XVII. Jahrhunderts.

§ 1. Herkunft des Ritterromans. § 2. Bedeutung des 'Amadís'. § 3. Sein Ursprung. § 4. Erste Niederschrift; Erweiterungen. § 5. Beliebtheit und Verbreitung. § 6. Übergang in die franz. Litteratur. § 7. Lebensfähigkeit und allmälige Umwandlung zum modernen idealistischen Roman. § 8. Veränderte Auffassung der Liebe. § 9. Umgestaltung der phantastischen Elemente. § 10. Ersatz namentlich durch 'personnages déguisés'. § 11. Weitere Schicksale des 'Amadís'.

# Zweites Kapitel.

# Der griechische Roman und sein Einfluss auf den französischen des XVII. Jahrhunderts.

§ 1. Ableitung dieses Einflusses aus den Bestrebungen der Renaissance. § 2. Charakteristik des griech. Liebesromans. §. 3. Spuren desselben in der Renaissancelitteratur. § 4. Einbürgerung in Frankreich. § 5. Bedeutung der Über-

<sup>1)</sup> Ein ausführliches alphabetisches Personen- und Sachregister s. am Schluss des Gesamtwerkes.

setzungen J. Amyots. § 6. Einfluss der griech. Historiographie. § 7. Verwandtschaft des griech. Liebesromans mit dem neu erstehenden franz. Idealroman. § 8. Ähnlichkeit auch in der äusseren Komposition. § 9. Der gräcisierende Roman 'Du Vray & parfaict Amour'. § 10. Über seine Verfasser. § 11. Beschreibung und § 12 Analyse. § 13. Fortwirkung der hellenistischen Einflüsse. — § 14. Anhang: Beziehungen zum lateinischen Roman und § 15 zur lateinischen Geschichtsschreibung.

## Drittes Kapitel.

## Der Einfluss des spanischen Romans.

§ 1. Übergewicht des realistischen Romans in der spanischen Litteratur. § 2. Begründung seiner Einwirkung auf die gleichzeitige franz. Prosadichtung durch polit. Verhältnisse. § 3. Mendoza, der Schöpfer des realistischen Romans. § 4. Abweichungen des neueren realistischen Romans von dem idealistischen Abenteurerroman des Mittelalters. § 5. Fortsetzungen und Nachahmungen des 'Larazillo de Tormes'. § 6. Verpflanzung des 'gusto picaresco' nach Frankreich. § 7. Seine Wirkungen daselbst.

## Viertes Kapitel.

# Die ältere Schäferdichtung und ihr Verhältnis zum franz. Pastoralroman des XVII. Jahrhunderts.

§ 1. Ursprung und Eigenart der Pastoralpoesie. § 2. Entwickelung derselben im Altertum und § 3 in der Epoche der Renaissance. § 4. Übergang nach Frankreich: Verdienste Amyot's. §. 5. Beliebtheit der jüngeren ital. und span. Hirtenpoesie in Frankreich. § 6. Äussere Verhältnisse, dei das Aufkommen des Schäferromans in Frankreich bedingten. § 7. Vorläufer d'Urfé's; Spuren eines realistischen Hirtenromans.

# Zweite Abteilung.

Der französische Idealroman des XVII. Jahrhunderts.

# A. Der Schäferroman.

Erstes Kapitel.

## Honoré d'Urfé's Leben und kleinere Werke.

§ 1. Abstammung des Dichters. § 2. Seine Geburt und Erziehung, sein Jünglingsalter. § 3. Teilnahme des Dichters

an den Kämpfen der Liga. § 4. Ehe d'Urfé's mit Diane de Châteaumorand und Motive zu dieser Verbindung. § 5. Das spätere Leben des Dichters; sein Tod. § 6. Die 'Epistres morales'. § 7. Der 'Sireine'. § 8. Religiöse Dichtungen.

# Zweites Kapitel. Die 'Astrée'.

§ 1. Erstes Erscheinen der 'Astrée'. § 2. Vollendung durch Baro. § 3. Unechtheit der anderen Fortsetzungen. § 4. Widmungen und Vorreden der 'Astrée'. § 5. Die beigefügten Bildnisse. § 6. Umfang des Romans. § 7. Analyse. § 8. Kritik der Handlung; Episoden. § 9. Charakterzeichnung. § 10. Stil. § 11. Lyrische Einschaltungen. § 12. Würdigung der 'Astrée' vom Standpunkt der Ästhetik und Moral. § 13. Quellen. § 14. 'Personnages déguisés'. § 15. Erfolge der 'Astrée'. § 16. Einfluss auf die zeitgenössische Bühne. § 17. Stellung der 'Astrée' in der Geschichte des franz. Romans.

# B. Andere Kategorien des Idealromans.

# Drittes Kapitel.

# Der politische Roman: Jean Barclay's 'Argenis'.

§ 1. Ableitung des Ursprungs des polit. Romans aus den Zeitverhältnissen. § 2. Charakteristik der 'Argenis'. § 8. Jean Barclay's Leben. § 4. Seine kleineren Schriften. § 5. Erscheinen der 'Argenis'. § 6. Beliebtheit bei den Zeitgenossen. § 7. Die 'Argenis' als politischer Roman; Barclay's eigene Angabe seiner Tendenz. § 8. Ästhetische Würdigung des 'Argenis'. § 9. Analyse. § 10. Schlüssel. § 11. Sorel's Kritik.

# Viertes Kapitel.

# Der allegerische Roman: Gombauld's 'Endymien'.

§ 1. Gombauld als Mensch. § 2. Sein Verhältnis zu Maria de'Medici. § 3. Erscheinen des 'Endymion'. § 4. Analyse. § 5. Der 'Endymion' als allegorischer Roman. § 6. Ästhetische Wärdigung. § 7. Erfolge des Romans.

# Fünftes Kapitel.

# Der religiöse Roman: Jean-Pierre Camus.

§ 1. Charakter des französ. religiösen Romans im XVII. Jahrhundert. § 2. Der ideelle Urheber desselben: François de Sales. § 3. Camus' Leben. § 4. Seine Eigenart als Schriftsteller. § 5. Ungemeine Fruchtbarkeit. § 6. Gattungen seiner Werke. § 7. Allgemeines über seine erzählenden Schriften. § 8. Technik und Tendenz namentlich seiner Romane. § 9. Feindschaft gegen den weltlichen Roman; Belesenheit in demselben. § 10. Analysen und Würdigungen einzelner Erzählungen und Romane. A. 'La Mémoire de Darie'. B. 'Aristandre'. C. 'Diotrèphe'. D. 'Palombe'. E. 'Cléoreste'. § 11. Geringe Weiterentwickelung des religiösen Romans. § 12. Anhang.

# Sechstes Kapitel.

# Der heroisch-galante Roman im ersten Stadium seiner Entwickelung: Gomberville.

§ 1. Gomberville's Leben. § 2. Seine kleineren Werke. § 3. Seine Bedeutung für die Geschichte des franz. Romans. § 4. Die 'Caritée'. § 5. 'Polexandre'. § 6. Widmungen. § 7. Inhalt. § 8. Episoden; die Geschichte Eolinde's. § 9. Beziehungen zum 'Amadís' und zur griech. Romantik. § 10. Anspielungen auf Zeitverhältnisse. § 11. Stil. § 12. Erscheinen der 'Cythérée'. § 13. Analyse. § 14. Anklänge an die Erotiker, an Biblisches und Arabisches; an 'Polexandre'. § 15. Bigotismus des Romans. § 16. 'Le ieune Alcidiane'. § 17. Inhalt. § 18. Mme de Gomez.

# Siebentes Kapitel.

# Die Blüte des heroisch-galanten Romans: la Calprenède.

V

§ 1. La Calprenède's Leben. § 2. Sein Charakter. § 3. Übersicht seiner dramatischen Werke. § 4. Erscheinen der 'Cassandre'. § 5. Vorrede und 'Epistres'. § 6. Analyse. § 7. Historischer Gehalt. § 8. La Calprenède's Aussaung der Geschichte. § 9. Erscheinen der 'Cléopâtre'. § 19. Analyse. § 11. Beziehungen zur Geschichte. § 12. Erscheinen des 'Faramond'. § 13. Fortsetzung von Vaumorière. § 14. Widmung und Vorrede. § 15. Analyse. § 6. Charakteristik des heroisch-galanten Romans in der ihm von la Calprenède verliehenen Gestalt. § 17. Spuren einer Theorie des Romans bei dem Dichter. § 18. Verhältnis zum 'Amadís' und 'Polexandre'; Aussaung der Liebe; Schilderungen von Einzelkämpsen und Turnieren. § 19. Beziehungen zur 'Astrée' und 'Argenis'. § 20. Naturgefühl. § 21. 'Personnages déguisés'. § 22. Ästhetische Würdigung; Charakterzeichnung; Motivierung; Ersindungsgabe. § 23. Stil. § 24. Beifall;

### XIII

Nachwirkungen im XVII. und XVIII. Jahrhundert. § 25. Übersetzungen.

# Achtes Kapitel.

### Kleinere Dichter auf dem Gebiete des Idealromans.

§ 1. François de Molière. § 2. François de Gerzan. § 3. De la Serre. § 4. Vaumorière. § 5. M<sup>me</sup> de la Calprenède. § 6. Hédelin, Abbé d'Aubignac.

# Neuntes Kapitel.

# Abschluss des heroisch-galanten Romans: Madeleine de Scudéry.

§ 1. Leben Madeleine's (und ihres Bruders Georges). § 2. Ihr Charakter. § 3. Kleinere Werke. § 4. Mitarbeiterschaft Georges'. § 5 Die Romane: A. 'Ibrahim'. B. Der 'Grand Cyrus' (mit Analyse). C. 'Clélie' (desgl.). D. 'Almahide' (desgl.). E. 'Mathilde' (desgl.). § 6. Stellung der Scudéry in der Geschichte des franz, Romans. § 7. Bewunderung und Satire, die ihre Romane erfahren.

# Zehntes Kapitel.

# Der psychologische Situationsroman: Marie de Lafayette.

§ 1. Leben der Dichterin. § 2. Ihr Charakter. § 3. Ihre Novellen und Memoirenwerke. § 4. 'Zayde' (Über Segrais' Mitarbeiterschaft. Huet's 'Traité'; Analyse; Beziehungen zum heroisch-galanten Roman; ästhetische Würdigung; Stil; Erfolge). § (5.) 'La Princesse de Clèves' (Inhalt; ästhet. Würdigung; Moral; Erfolge; Angriffe). § 6. Nachfolgerinnen der M<sup>me</sup> de Lafayette. § 7. Stellung der M<sup>me</sup> de Lafayette in der Geschichte des französ. Romans.

16368

# Bibliographie.")

Albert, P., La Littérature française au XVIIe siècle. 5e éd. Paris 1882.

Antoine, F., Études sur le Simplicissimus de Grimmelshausen. Paris 1882.

Arnd, E., Geschichte der französ. Nationallitteratur von der Renaissance bis zu der Revolution. I. und II. Band. Berlin 1856.

Baret, E., De l'Amadis de Gaule et de son influence sur les mœurs et la littérature au XVIe et au XVIIe siècle. Paris 1853.

Baumgarten, s. Niceron.

Bibliothèque universelle des Romans. Ouvrage périodique, Dans lequel on donne l'analyse raisonnée des Romans anciens et modernes &c. [Herausg.: Voyer d'Argenson und Graf Tressan.] T. I—CXII. Paris 1775 (juillet) — 1789 (juin).

Bobertag, F., Geschichte des Romans und der ihm verwandten Dichtungsgattungen in Deutschland. I. und H. Band.

Breslau 1876 und 1884.

Braunfels, L., Kritischer Versuch über den Roman 'Amadis von Gaula'. Leipzig 1876.

Chassang, A., Histoire du Roman et de ses rapports avec l'histoire dans l'antiquité grecque et latine. Paris 1862.

Cholevius, L., Die bedeutendsten deutschen Romane des XVII. Jahrhunderts. Leipzig 1866.

Cousin, V., La Société française au XVII siècle, d'après le 'Grand Cyrus' de Mile de Scudéry. T. I. et II. 4e éd. Paris 1873.

<sup>1)</sup> Weggelassen sind allgemein bekannte Nachschlagewerke; Monographieen, welche all gemeine Bemerkungen über den französischen Boman des XVII. Jahrhunderts nicht enthalten; Kompendien und überhaupt litterargeschichtliche Darstellungen, welche das Thema dieses Werkes nur

Dunlop, J., Geschichte der Prosadichtungen &c. Aus dem Engl. übertragen von F. Liebrecht. Berlin 1851.

Fournel, V., Le 'Roman comique' par Scarron. Nouv. Edition revue, annotée et précédée d'une Introduction. T. I et II. Paris (Jannet) 1857.

Fournel, V., La Littérature indépendante et les écrivains

oubliés au XVIIe siècle. 2e éd. Paris 1862.

Génelin, P., La Société française au XVIIe siècle d'après les comédies de Molière. Programm der Oberrealschule zu Triest 1881.

Grässe, J. G. Th., Lehrbuch einer allgemeinen Literärgeschichte &c. I.—IV. Bd. Dresden u. Leipzig, 1837—59.

Huet, P.-D.. Traité de l'Origine des Romans. Paris 1670.

Laharpe, J.-F. de, Cours de littérature. 21 vols. Paris 1820 — 21.

(Lenglet, l'Abbé), De l'Usage des Romans, Où l'on fait voir leur utilité et leurs différens caractères. Avec vne Bibliothèque des Romans (= t. II) &c. Par M. le C. Gordon du Percel. T. I. et II. Amsterdam 1734.

Liebrecht, F., s. Dunlop.

Livet, Ch.-L., Précieux et Précieuses. Caractères et mœurs littéraires au XVII e siècle. 2 e éd. Paris 1870. — S. auch Somaize.

Loménie, L. de, Études sur la littérature romanesque en France. R. d. D. M., XII (1857); XVI (1858); XXXVII (1862).

Lotheissen, F., Geschichte der franz. Litteratur im XVII. Jahrh. III. Bd. Wien 1883.

Louandre, Ch., Chefs-d'Œuvre des conteurs franç. contemporains de Lafontaine. Paris 1874.

Die 'Menagiana' werden, wo nicht ausdrücklich anders angegeben, zitiert nach: 'Menagiana', ou Bons Mots, Rencontres agréables, Pensées judicieuces, & Observations curieuses, de M. Menage. Troisième Édition augmentée. A Amsterdam, &c., MDCCXIII ff.' 4 vols. 16°.

Niceron's (J. P.) Nachrichten von den Begebenheiten und Schriften berühmter Gelehrten, u. s. w. hg. von Siegm.

Jac. Baumgarten. Halle 1749 ff.

Nouvelle Bibliothèque des Romans anciens et modernes. T. I—LVI.

Paris 1798—1805.

du Parquet, Mme E., Le roman en France, depuis 'l'Astrée' jusqu'à 'René'. R. d. D. M., XL (1862).

Perrault, Les Hommes illustres qui ont paru en France pendant le XVIIe siècle. T. I. und II. Paris 1701.

Rohde, E., Der griech. Roman und seine Vorläufer. Leipzig 1876.

- Sainte-Beuve, Ch.-A., Causeries du lundi. T. I—XI. 2º éd. Paris o. J.
- Die 'Segraisiana' werden zitiert nach der Ausgabe: 'Œuvres diverses de Mr. de Segrais. T. I. Qui contient les Memoires Anecdotes, où l'on trouve quantité de particularitez remarquables touchant les Personnes de la Cour & les Gens de Lettres de son tems. A Amsterdam &c., M.DCCXXIII'.

Somaize, Le Dictionnaire des Précieuses. Nouvelle édit. par Ch.-L. Livet, t. I et II. Paris (Bibl. elz.) 1856.

- Stauber, E. Ritter von, Étude sur le roman français du 17e et du 18e siècle. Jahresbericht der Staats-Oberrealschule in Laibach 1879.
- Tallement des Réaux, Historiettes, p. p. MM. de Monnierqué et Paulin Paris. T. I—IX. Paris 1856—60.
- Wolff, O. L. B., Allgemeine Geschichte des Romans &c. Jena 1841.



# Einleitung.

§ 1. Perioden in der Geschichte des französischen Romans im 17. Jahrh. 2. Idealistische und realistische Strömung. 3. Ableitung der Disposition. 4. Allgemeine Angabe der Einflüsse, unter denen sich der französische Roman des 17. Jahrhunderts heranbildet.

Die historische Entwickelung, welche der französische Roman im 17. Jahrhundert nimmt, gibt den zuverlässigsten und bequemsten Anhalt auch für die logische Disposition seiner Geschichte. Unschwer erkennt man, dass jenes Jahrhundert wie für die allgemeine Geschichte der französischen Litteratur, so auch für die Geschichte des Romans nicht einen willkürlichen, nur zeitlichen Abschnitt bedeutet, dass vielmehr seine Grenzen, obschon nur annähernd, auch mit den Anfangs- und Endpunkten einer einheitlichen und wichtigen Epoche der Romandichtung zusammenfallen. Vermöge dieser, im folgenden näher zu erweisenden Thatsache erhält eine Geschichte des französischen Romans im 17. Jahrhundert · Berechtigung und Interesse und darf den Anspruch erheben, als ein abgeschlossenes Ganze, nicht als ein unselbständiges Fragment zu gelten.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

Wie die allgemeine Litteraturgeschichte der Völker häufig mit einer Periode der Abhängigkeit von fremden Einflüssen anhebt, so beginnt auch die Geschichte des französischen Romans im 17. Jahrhundert mit einem wenn auch nur kurzen Zeitraum, während dessen man daran Gentige findet, sich an bereits vorhandene Produkte mit mehr oder minder freien Übertragungen, wenig individuellen Fortsetzungen und Nachahmungen anzu-Man entnimmt die Vorbilder mit Vorliebe den kurz vorher durch die Renaissance neu erweckten Litteraturen des Altertums, aber auch dem fast gleichzeitigen Schrifttume der sprachverwandten Nachbarvölker, insbe-Dagegen bleiben die früheren sondere der Spanier. epischen Schöpfungen der eigenen Litteratur, selbst der nur um wenige Jahrzehnte zurtickliegende Roman Rabelais', so gut wie unberücksichtigt.

Dieser völligen Unselbständigkeit macht alsdann der durch die 'Astrée' in Frankreich begründete Hirtenroman ein Ende. Wiewohl selbst noch nach vielen Richtungen hin enge Nachahmung, kombiniert er die geliehenen Elemente doch in so nationalem Geiste, dass er nicht allein vom theoretischen Standpunkte als Originalschöpfung betrachtet werden darf, sondern auch in Wirklichkeit die ganze Folgewichtigkeit einer solchen erlangt hat. Denn vom Erscheinen der 'Astrée' an datiert, wie später im einzelnen dargethan werden soll, die Geschichte des neueren selbständigen französischen Romans und daher eine neue Epoche der modernen Romandichtung überhaupt.

Die besondere Gattung des Romans, der die 'Astrée' angehört, erhielt sich jedoch kaum länger lebenskräftig, als die allmähliche Publikation dieser Dichtung währte.

Nachdem d'Urfé einmal die Form des Romans tiberhaupt geschaffen, welche den kulturellen Verhältnissen und dem daraus entwickelten Zeitgeschmack so gut entsprach, erfüllte man sie bald mit einem neuen, vielfach modifizierten Inhalte.

2. Vom Niedergange des Hirtenromans werden alsdann in der französischen Romandichtung zwei einander entgegengesetzte Richtungen bemerkbar, die im Keime allerdings bereits vorher vorhanden, aber noch zu keiner so deutlichen Entfaltung gelangt waren. lassen sich im allgemeinen als die idealistische und Die erstere hat die realistische Richtung bezeichnen. eine 'konservative' Tendenz; sie bildet die unmittelbare Fortsetzung des d'Urfé'schen Pastoralromans, in dem sie ein nahezu unerreichbares Vorbild erblickt; sie knüpft an den griechischen Liebesroman und die spätmittelalterlichen Amadisdichtungen an; sie ist in jeder Hinsicht das Resultat der gelehrten Renaissancebildung und -verbildung. Die realistische Richtung dagegen hat einen beinahe 'destruktiven' Charakter; sie stellt sich ausdrücklich dem Hirtenroman und der antiken wie der ritterlich-romantischen Epik entgegen; indem sie sich nur mit der Darstellung des wirklichen und alltäglichen Lebens befasst, nimmt sie nur solche Werke zu Mustern an, in denen sie dieses abgeschildert findet. Wie so häufig, paart sich auch hier der Realismus mit der Satire und der Komik.

Von diesen beiden Strömungen ist die erste die durch die Lage der Dinge begtinstigte. Sie befindet sich im Einklang mit der Tendenz der Litteratur überhaupt, im Einklang mit den massgebenden sozialen und politischen Verhältnissen. Darum entwickelt sie sich auch in grösster Mannigfaltigkeit und behaglichster Breite. Der politische Roman eröffnet den Reigen, ihm folgt der allegorische, der religiöse, der heroisch-galante, der eine Entwickelung für sich durchmacht, bis endlich der geläutertste der Gattung, der psychologische Situationsroman, hier den Zirkel abschliesst. Der idealistische Roman verfügt nicht über die grösseren, aber meist über ungemein fruchtbare Talente, welche ihn mit grenzenlosem Fleisse und häufig auch einer wirklichen Begeisterung grossziehen. So wird er, und nicht der realistische Roman, der eigentliche Träger der Ideen seiner Zeit, der vollkommenere Ausdruck des vorherrschenden geistigen Lebens, gelangt auch er am frühesten zu einem Abschluss seiner Entwickelung.

Im Gegensatz dazu hat das kritische Streben des realistischen Romans mit jenem zähen Widerstande zu kämpfen, den ältere eingewurzelte Kultur- und Dichtungsformen neu auftretenden entgegenzusetzen pflegen, und er müsste in diesem Kampfe unterliegen, wäre nicht sein neu erworbenes, individuelles Daseinsrecht dem historischen seines Rivalen gewachsen. Hier bewahrt der Roman einen einheitlicheren Charakter und nimmt nur nach den von ihm angegriffenen Objekten eine verschiedene Färbung an. Er bringt weit früher Werke hervor, deren Kunstwert ein dauernder ist, aber sie haben nur zu häufig das Missgeschick, von der Zeit verkannt und geflissentlich der Vergessenheit anheimgegeben zu werden. Die Autoren, die sich seiner annehmen, sind gewiss die begabtesten, aber auch die exzentrischsten Köpfe des Jahrhunderts; viele von ihnen

widmen ihm überdies nur einen Bruchteil ihrer Kraft und lassen häufig anderen Schöpfungen zuliebe das mit Eifer begonnene Werk unvollendet. Kurz nach der Mitte des Jahrhunderts scheint daher der realistische Roman, nachdem er seine Tendenz an das Lustspiel, die Novelle, die Märchen und die 'Historiettes' abgegeben, ganz erstorben zu sein; aber noch ehe das Jahrhundert völlig abläuft, erwacht er aufs neue um bald darauf durch den Genius Le Sage's dem Ziele seiner Entwickelung zugeführt zu werden.

Da der moderne englische Realroman, mit dem die ganze Romandichtung in eine neue Phase tritt, bei aller individuellen Frische doch mit dem französischen realistischen Roman des 17. Jahrhunderts in einem wohl erkennbaren Zusammenhange steht — es sei nur an die enge Abhängigkeit Smollett's von Le Sage erinnert¹) —, verdankt der Roman unserer Zeit diesem die wichtigsten Elemente, ohne dass darum der gleichzeitige Idealroman gänzlich wirkungslos gewesen wäre. Sein Haupteinfluss erstreckt sich freilich auf das nationale klassische Drama, nicht auf die Romandichtung. Diese relative Unfruchtbarkeit erscheint in erster Linie als eine Folge seiner Zersplitterung in zu zahlreiche Untergattungen.

3. Im Anschlusse an diese Entwickelung lässt sich eine Geschichte des französischen Romans im 17. Jahr-

<sup>1)</sup> So wichtig und interessant auch diese Beziehungen erscheinen, von deren Vorhandensein wir überzeugt sind, haben dieselben doch noch nirgends eine eingehende Darlegung erfahren. F. J. Wershoven's Studie (Smollett et Le Sage, Berlin 1883) ist kaum mehr als der Ansatz zu einer solchen.

hundert in drei Abteilungen zerlegen. Die Aufgabe der ersten ist es, die fremden Einflüsse zu beleuchten, unter deren Einwirkung allmählich ein neuer nationaler Roman heranwächst; zu zeigen, wie dieser Roman mit den ähnlich gearteten Schöpfungen der Vergangenheit oder den gleichzeitigen des Auslandes zusammenhängt. Die zweite Abteilung behandelt zunächst (A) den französischen Schäferroman, somit die Periode, in welcher die französische Romandichtung so gut wie mtindig geworden ist und noch eine geschlossene Einheit bildet, alsdann aber (B) diejenigen Kategorien des Romans, welche, wenn sie sich auch nicht aus ihrem Vorläufer, dem Pastoralroman, allein und unmittelbar ableiten lassen, doch das wesentlichste, seine idealisierende Tendenz, von ihm ererben. dritte Abteilung endlich wird dem realistischen Roman gewidmet sein, der, wenn er dem idealistischen auch zeitlich völlig parallel ist, doch in jedem anderen Punkte derartig von ihm abweicht, dass er nicht in einem Rahmen mit jenem zur Darstellung gelangen kann.

Die Periode der ersten Abteilung beginnt mit dem Zeitalter Franz I., in welchem zuerst Romane im modernen Sinne des Wortes, der 'Amadis', die Werke der griechischen Erotiker und nationalspanische Romane ins Französische übersetzt werden, und endet mit dem Jahre 1610, in dem die beiden ersten Bände des 'Astrée' erscheinen. Schon nach den ersten Jahren des dritten Dezenniums erlahmt die Lebensfähigkeit des Schäferromans, wenn auch seine Beliebtheit noch auf lange hinaus gesichert bleibt. Im Jahre 1621 nämlich erscheint bereits ein wichtiger politischer Roman, die

'Argenis' und ein — wenn auch unbedeutender — heroischer Roman, die 'Caritée'. Und da nun bereits das nächste Jahr einen merkwürdigen realistischen Roman bringt, Sorel's 'Francion', so muss von diesem Zeitpunkt an spätestens die dritte Periode gerechnet werden. Innerhalb dieser gelangt die idealistische Richtung mit dem 'Cyrus' (1649—53) auf den Gipfel äusseren Erfolges und schon mit der 'Princesse de Clèves' (1678) zu voller ästhetischer Läuterung; während die realistische, nachdem sie mit dem 'Roman satyrique' (1624), der 'Chrysolite' (1627), dem 'Berger extravagant' (1627) die schönsten Erwartungen erregt, plötzlich erlahmt, nur in jahrzehntelangen Pausen produziert und innerhalb des 17. Jahrhunderts mit dem 'Roman bourgeois' (1666) einen nur vorläufigen, unvollkommenen Abschluss erreicht.

Den Ausgang des Jahrhunderts für die Geschichte des Romans als besondere Periode zu rechnen, würde nicht lohnen, da er, ohne etwas neues und bedeutendes hervorzubringen, lediglich vom Ruhme der früheren Dezennien zehrt und sich höchstens durch einen Versuch, die Theorie und Kritik des Romans zu begründen, verdient macht. 1)

4. Vier Einflüsse namentlich sind es, unter denen der französische Roman des 17. Jahrhunderts entsteht

<sup>1)</sup> Eine Andeutung für die im obigen versuchte Disposition gab V. Cousin, Soc. franç. I, 93: "Il y a trois moments, trois degrés bien marqués dans l'histoire du roman au XVIIe siècle. D'abord d'Urfé crée le genre, et y imprime le caractère essentiel qu'il gardera au bien et au mal. Puis Mue de Scudéry éclaircit et tempère le sublime vaporeux de d'Urfé. Enfin Mue de Lafayette, sur le même fond, abrége, dégage, épure et porte l'art à une perfection qui accomplit et ferme le cycle des romans du XVIIe siècle."

und sich fortentwickelt: der Einfluss des 'Amadis' der des griechischen Liebesromans; jener der älteren Pastoraldichtung, und endlich der des spanischen Schelmenromans.1) Wiewohl nun diese Einflüsse, den letzten ausgenommen, fast stets gemeinsam wirken, es also kaum ein Werk gibt, dass etwa der 'Amadis' oder der ältere Schäferroman allein hervorgerufen hätte, so mitssen sie doch der Klarheit der Darstellung zu liebe, die ja zum Nachweise jener Einwirkungen zahlreicher Einzelheiten nicht entraten kann, getrennt von einander behandelt werden. Es bleibe nur stets gegenwärtig, dass die charakterisierten Einflüsse nicht parallelen Geraden vergleichbar sind, die an verschiedenen Stellen in den Kreis des französischen Romans einmündeten, sondern vielmehr solchen, die nur scheinbar gleichlaufend, sich schliesslich doch in einem Punkte schneiden. Diese Vereinigung aber ist eben der französische Roman des 17. Jahrhunderts, wie er später des weiteren geschildert werden soll. Allerdings nicht alle Gattungen dieses Romans sind von allen Einflüssen gleichmässig und gleichzeitig bestimmt worden. Auch ist zu betonen, dass nicht etwa schon die Summe der in Betracht kommenden Einflüsse den neuen Roman ausmacht, sondern dass sie sich nur additionnell dem stets vorhandenen und nur bald mehr, bald minder entwickelten Elemente des Individuellen beimengen.

<sup>1)</sup> Der Roman des 17. Jahrhunderts zeigt also rücksichtlich seiner Stoffquellen eine ganz ähnliche Beeinflussung, wie das gleichzeitige vorklassische Drama der Franzosen, namentlich das A. Hardy's.



# Erste Abteilung.

## Erstes Kapitel.

#### Der 'Amadís' und seine Beziehungen zum französischen Roman des 17. Jahrhunderts.

§ 1. Herkunft des Ritterromans. 2. Bedeutung des 'Amadis'. 3. Sein Ursprung. 4. Erste Niederschrift; Erweiterungen. 5. Beliebtheit und Verbreitung. 6. Übergang in die französische Litteratur. 7. Lebensfähigkeit und allmähliche Umwandlung zum modernen idealistischen Roman. 8. Veränderte Auffassung der Liebe. 9. Umgestaltung der phantastischen Elemente. 10. Ersatz namentlich durch 'personnages déguisés'. 11. Weitere Schicksale des 'Amadis'.

Der Weg, den die epische Poesie vom Mittelalter zur Neuzeit einschlägt, führt vom Volksepos zur ritterlichen Kunstdichtung und von da zu einem neuartigen Genre der romantischen Poesie, dem Ritterromane im engeren Sinne. Von der ihm vorausgehenden Dichtungsgattung unterscheidet sich derselbe stofflich und formell. Stofflich, denn er hält sich an keine nationale Überlieferung der Geschichte, an keinen bestimmten Sagenkreis; er kennt kein anderes Gesetz als die freischaltende Phantasie des Dichters und hat keinen anderen Zweck, als dem Rittertume, wie es sich am Ausgange der mittelalterlichen Entwickelung gestaltet hatte, eine ideale Vorgeschichte zu geben. Er umhüllt daher den Kern der Haupthandlung mit zahlreichen, willkürlich herbeigezogenen Episoden und huldigt in der Charakteristik der Personen und der Schilderung ihrer Erlebnisse einer gewissen Übertreibung. Formell aber weicht er dadurch ab, dass er sich ausschliesslich der Prosa bedient, zu der sich ja schon seit dem Ende des 14. Jahrhunderts der Geschmack hinneigte und die auch seinem Hange zu Überschwenglichkeit und Breite nicht die Schranken einer schwierigeren Kunstform entgegensetzte.

2. Der im 16. Jahrhundert, von dem wir hier auszugehen haben, beliebteste, langlebigste und darum einflussreichste Vertreter der Gattung des Ritterromans ist der 'Amadis'. Seine Bedeutung für den französischen Roman des 17. Jahrhunderts beruht auf seiner Eigenschaft als einziges Mittelglied zwischen diesem und der mittelalterlichen Epik Frankreichs. Die alten französischen Ritterdichtungen wirken auf den französischen Roman nur durch das Mittel des 'Amadís', der von ihnen, namentlich aus den Tristan- und Lanzelot-Epen, bei aller Verschiedenheit doch zahlreiche Elemente aufgenommen hatte. Der 'Amadis' aber kann eine derartige vermittelnde Stellung einnehmen, weil er mit der Objektivität und Naivetät des alten Epos schon ein gut Teil der Subjektivität und Reflexion verbindet, welche die Seele des modernen Romans werden sollte; weil er das Element des individuellen neben dem des allgemeinen, das Element des natürlichen und menschlichen neben dem des übernatürlichen und ausserordentlichen zur Geltung zu bringen Dieses Streben äussert sich namentlich in der Schilderung des Gefühlslebens: die Liebe erscheint hier zuerst losgelöst von der Ritterlichkeit, sie hört auf 'courtoisie' zu sein; ihre Auffassung als Selbstzweck, ihre Verwertung als eigentlicher Angelpunkt einer epischen Dichtung ist eine Errungenschaft des 'Amadis', die seitdem von der Romandichtung nie wieder fahren gelassen Derartige Verdienste lassen den 'Amadís' mit Recht als den eigentlichen "Urvater des modernen Romans" erscheinen. 1)

<sup>1)</sup> Braunfels, a. a. O., p. 5.

3. Die Herkunft des 'Amadis de Gaula' ist in ein Dunkel gehüllt, das schwerlich je völlig aufgehellt werden wird.1) Portugal und Spanien, Frankreich und England machten einander die Ehre streitig, das eigentliche Vaterland der Dichtung zu sein. Es scheint auch, als ob mit Ausnahme von Portugal ein jedes dieser Länder ein gewisses Anrecht habe, sie als sein nationales Eigentum zu betrachten. Denn L. Braunfels' Forschungen haben es wahrscheinlich gemacht, dass der 'Amadis' wie so manche der ihm nahestehenden Dichtungen aus dem Artussagenkreise, jenseits des Kanals als kleine Erzählung entstanden ist;2) dass er in Nordfrankreich, dem eigentlichen Heimatlande der mittelalterlichen Epik, die Ausgestaltung zu einem umfangreicheren Roman erfahren hat; alsdann aber, nach Süden wandernd, sei es durch provenzalische Troubadours vermittelt, sei es direkt, dahin verpflanzt wurde, wo er, aller Vermutung nach, zuerst<sup>3</sup>) durch die Schrift fixiert, feste Wurzel fassen sollte, nach Spanien. Wann der 'Amadis' jedoch hier eingeführt worden, wissen wir nicht, doch geschah es wohl kurz vor der Mitte des 14. Jahrhunderts, wo ihm von spanischen Dichtern die erste Erwähnung zu teil wird. ist bemerkenswert, dass der 'Amadis' um diese Zeit nach Italien noch nicht gedrungen war - Petrarca und Boccaccio kennen ihn nicht — und also jedenfalls vom Norden her seinen Weg nach Spanien genommen hatte.

1) Über eine grosse Zahl der aufgestellten Vermutungen

unterrichtet Grässe, Littgesch. II, 3, 400 ff.

s) Die Angabe des ersten französ. Übersetzers, dass er Bruchstücke des *Amadis* 'in picardischer Mundart' gesehen habe, verdient kaum Glauben und ist als eine der nationalen

Eitelkeit dargebrachte Huldigung aufzufassen.

<sup>3)</sup> Hierfür macht Braunfels in erster Linie den Titel des Romans geltend, wo 'Gaula' offenbar Wales zu bedeuten hat. Auch andere geographische Beziehungen weisen entschieden auf England. In den späteren Partieen der Dichtung aber erhält 'Gaula' allerdings den Sinn von Gallien.

- 4. Die erste uns erhaltene Niederschrift des 'Amadis' rührt von dem Regidor der Stadt Medina del Campo, dem Spanier Garci-Ordoñez de Montalvo her. Er beendete den Roman etwa im Jahre 1470 und war 1492 noch am Leben, da er ihn in diesem Jahre bevorwortete. Genau im Anschluss an die Überlieserung dichtete jedoch Montalvo nur die ersten beiden Bücher, während er das dritte und noch mehr das vierte zu individuellen Neudichtungen gestaltete. Dichter, deren Namen uns meist verloren gegangen sind, erweiterten alsdann den Roman mehr und mehr, bis er endlich, zur Zeit Ferdinands und der Isabella, auf zwölf Bücher angewachsen war. Der erste uns erhaltene Druck derselben datiert vom Jahre 1519.
- 5. Zeigen schon diese Erweiterungen, dass der 'Amadis' eine wahre Verkörperung des Zeitgeschmackes war, so wird dies noch mehr durch seine Verbreitung ausserhalb Spaniens bewiesen. Seine so zu sagen internationale Herkunft, seine Unabhängigkeit von lokaler und selbst nationaler Überlieferung, befähigten ihn auch ganz besonders, in den Dichtungsschatz fremder Völker überzugehen. Im benachbarten Portugal wurde er so frühe integrierender Bestandteil der Litteratur, dass die Kritik ihn lange Zeit für eine Schöpfung dieses Landes gehalten hat. 2) Jetzt ist dargethan, dass die Portugiesen

Sismondi, De la litt. du Midi de l'Europe, III, 218: Southey

Den Nachweis hierfür liefert ein Vergleich dieser Bücher mit einem ganz selbständigen Roman des Dichters. dem 'Esplandian'. Auch zahlreiche Anspielungen auf politische und kulturelle Verhältnisse der Zeit unterstützen die Annahme, dass Montalvo den 'Amadis' im eigenen Geiste fortgesetzt und abgeschlossen habe. Der 'Esplandian' hängt mit dem 'Amadis', als dessen fünftes Buch er später betrachtet wird, inhaltlich eng zusammen, nur dass in jenem die Individualität des Autors, die stets bestrebt ist, ritterliche Motive in romantische zu verwandeln, noch mehr zum Durchbruch gelangt.

keine begründeten Ansprüche auf den 'Amadis' erheben Diejenige Stelle des portugiesischen Historikers Gomes Eannes de Zurara (Chronica do Conde Dom Pedro de Menezes, l. I, c. 63), welche am meisten zu Gunsten der früheren Annahme sprach, ist als eine tendenziöse Interpolation erkannt und ebenso alle anderen ähnlichen Stellen als kritisch unhaltbar nachgewiesen worden.1) Ins Italienische wurde der 'Amadis' sehr frühe (1546) übersetzt; und bekanntlich dichtete Bernardo Tasso einen neuen 'Amadís', den 'Amadigi di Francia'. Es ist bemerkenswert, dass er bereits vermutet, es lägen dem Roman alte englische oder bretonische Geschichten zu Grunde.2) Auch in Deutschland wurde der 'Amadis' ziemlich frühzeitig bekannt und von massgebendem Einflusse für die Entwickelung der Prosadichtung.3) Johann Fischart<sup>4</sup>) und Grimmelshausen haben sich mehrfach über ihn ausgesprochen.

6. Von besonderem Interesse aber ist an dieser Stelle der Übergang des 'Amadis' in die französische Litteratur,<sup>5</sup>) in der er zu einem beispiellosen Erfolge und zu noch erhöhter Bedeutsamkeit für die Geschichte der modernen Romandichtung gelangen sollte. Denn erst aus dem Französischen, nicht aus dem Spanischen oder der etwas älteren italienischen Übersetzung, wurde der

Offizier Vasco de Lobeira († 1325 od. 1403?).

1) Von L. Braunfels, in dessen bereits angef. vortreffl. Studie, p. 13 ff.

\*) Antoine, F., Étude sur le Simplicissimus de Grimmelshausen, Paris 1882, p. 27 f.

4) S. Bobertag, Gesch. des Romans &c. Breslau 1876. I, p. 360.

cit. von Dunlop-Liebrecht, p. 147. Als Verf. galt der port.

<sup>2)</sup> Brief an Girolamo Ruscelli, II, lett. 166, cit. von Dunlop-Liebrecht, p. 148.

<sup>5)</sup> Das Werk E. Baret's, De l'Am. de Gaule et de son influence fur ses mœurs et la litt. au XVIe et XVIIe s., Paris 1853, hält leider nicht, was sein Titel verspricht und gibt nur wenige und minder wichtige Aufschlüsse.

'Amadis' in die Mehrzahl der europäischen Kultursprachen übertragen, und nur in Frankreich verjüngte er sich, als er in der ursprünglichen Gestalt lebensunfähig geworden war, in neuen, abermals zeugungskräftigen Dichtungsformen. Seine Verpflanzung nach Frankreich war die, wenn auch etwas verspätete Folge eines politischen Ereignisses, der Gefangenschaft Franz I. in Spanien (1525-26). Der Monarch lernte während derselben den 'Amadis' kennen, brachte ihn mit nach Frankreich und wünschte schliesslich, ihn in seiner Muttersprache Auf sein Geheiss übernahm der schon durch zu lesen. zahlreiche wohlgelungene Übertragungen bekannte Nicolas de Herberay, Seigneur des Essarts († 1550?) die Übersetzung. Er begann sie im Jahre 1540, unter Zugrundelegung der spanischen Ausgabe von 1526, liess 1543 das erste Buch erscheinen und schloss 1548 seine Thätigkeit mit der Übersetzung des 8. Buches ab. 1) Die Übertragung war eine ziemlich freie und äusserst geglättete, hie und da mit Zusätzen im Geschmack der Zeit ausgestattet. Denn Nicolas de Herberay, 'étoit l'Écrivain le plus poli de son temps, il releva encore par l'élégance et la pureté de son style la considération que l'on avoit pour cet ouvrage'.2)

7. Der Übersetzung Herberay's folgten viele andere, von denen man sicher zehn kennt<sup>8</sup>), und bis zum Jahre 1625 drängen sich nicht nur die Auflagen, sondern auch mehr oder minder gelungene Fortsetzungen und Nachahmungen. Endlich bestand der 'Amadis' aus fünfundzwanzig sehr umfangreichen Büchern, und fast jedes Glied seines weitverzweigten Geschlechts hatte innerhalb dieser encyclischen Dichtungen eine besondere

¹) Das Werk erschien nach Abbé Lenglet (Bd. II = Bibl. des Romans, Amst. 1784, p. 207) in Paris bei Denis Janot und Vincent Sertenas, 12 Bände in Folio.

s) (Lenglet), Bibl. des Romans, p. 207.
 s) Brunet, Man. du libr, s. v. 'Amadis'.

Verherrlichung gefunden. 1) Diejenigen, welche die Unsittlichkeit des 'Amadis', das Ungefüge der Darstellung, seine Irreligiosität, oder seine ungeztigelte Phantastik tadelten, fanden lange kein Gehör 2). Selbst die Satire des Cervantes — der übrigens auf die ersten vier Bücher sein verdammendes Urteil nicht hatte ausdehnen wollen<sup>3</sup>) — schien anfangs machtlos zu bleiben. Auch der endliche Sieg des 'Don Quijote' war kein vollständiger. Der 'Amadis' und die ihm verwandten Romane enthielten gewisse unzerstörbare Keime, welche, nachdem der Boden, auf dem sie entsprossen waren, hinweggeräumt war, in anderer Umgebung um so uppiger emporblüten. Ihre Entfaltung bezeichnet die Geburt des modernen politischen und heroischen Romans. Allerdings, zahlreiche und mächtige Einflüsse von anderen Seiten her hatten an seiner Entstehung teil, und die neu erwachsenden Dichtungsgattungen sind sich des Zusammenhangs mit dem 'Amadis' so wenig bewusst, dass sie oft sogar die Abkunft von demselben bestreiten und sich vornehm zu ihm in Gegensatz zu stellen versuchen. Aber gleichwohl lässt sich nicht ableugnen, dass der 'Amadis' den Grundstock für die Entwickelung der frühesten Gattungen des französischen idealisierenden Romans geliefert hat. Von den vier

<sup>5</sup>) 'Don Quij.' I, c. 6.

<sup>1)</sup> Bibl. des Rom. 207: 'Jamais Roman n'a eu plus de vogue que celui des 'Amadis', il se soutient encore depuis près de deux cens ans, malgré les changemens qui sont arrivés à notre Langue depuis le Régne de François I, que s'on a commencé de l'imprimer. Il faut avouer aussi que c'est le meilleur de tous les Romans de Chevalerie, le plus amusant & le mieux escrit en son genre...' Schliesslich resumierte Gilbert Saunier, Sieur du Verdier, sämtliche Amadisromane in einem 7 Bände starken 'Roman des Romans'.

<sup>2)</sup> Eifrige Gegner des 'Amadis' waren La Noue, Brantôme (vgl. Dames galantes VII, 330) und Sorel, der Chorage des realistischen Romans im 17. Jahrh. Eine Satire auf den 'Amadis' ist Du Verdier's 'Chevalier hypocondriaque' eine Nachahmung des 'Don Quijote' und des 'Berger extravagant'.

Elementen — es sind — nach F. Bobertags scharfsinniger Darstellung, an die wir uns hier mehr als einmal angeschlossen — die ritterlichen Abenteuer, die höfisch-adelige Conversation, Liebesabenteuer in sinnlicher Ausmalung und endlich Zauber- und Wunderspuk deren innige Verschmelzung den Charakter der Amadisromane ausmacht, bleiben zwei so gut wie unberührt; das dritte erfährt eine von sozialen Verhältnissen bedingte Umwandlung, und nur das vierte wird, anfänglich auf ein bescheidenes Mass zurückgeführt, bald ganz ausgeschieden. Einmal verstiess nämlich die realistische Färbung, welche die Amadisromane ihren überaus häufigen Liebesabenteuern verleihen, gegen den Geschmack eines Jahrhunderts, welches, wenn auch schwerlich die Sitte, so doch das Decorum besser zu bewahren gelernt hatte; in dem man sich, nicht für das intime, tägliche Leben, aber für die höhere Geselligkeit und namentlich für die Litteratur eine besondere Art von Liebe konstruiert hatte, die hier in der Kürze geschildert werden muss.

8. Wer die französische Dichtung — und namentlich die Romane - des 17. Jahrhunderts studiert, dem tönt allerdings von allen Seiten das Wort Liebe entgegen, sie erscheint mehr denn je als die mächtige Triebfeder menschlichen Handelns; keine Heldenthat ist denkbar, die sie nicht eingegeben hätte; Rohheit und Bosheit wären nicht thätig, gäbe es nicht eine dazu anstachelnde missverstandene oder enttäuschte Liebe. Kinder wachsen auf, nur um sich, oft noch im zartesten Alter, in einander zu verlieben; die Erinnerung der Alten geht nur auf Liebesabenteuer zurück. Und doch ist diese Liebe, aller Ursprünglichkeit und Tiefe gänzlich bar, wenig mehr als ein Ding geselliger Unterhaltung; ein Thema, das der Verstand sinnreich variiert, ohne zu bedenken, dass er sich mit einer nicht ihm vorgelegten Frage beschäftigt. Kurz, man erkennt, dass die Liebe zwar ihren Namen behalten, aber ihr Wesen vertauscht hat, dass es sich nicht mehr um Liebe handelt, wie

sonst die Welt sie kennt, sondern um ihre so oberflächliche Schwester, die Galanterie. 1) Übereifrige
Prüderie hatte diese Wandlung zustande gebracht; im
Bestreben, möglichst dezent zu werden, war man in Geziertheit verfallen. Man hatte geglaubt, ohne Schaden
das der Liebe unabänderlich beigemengte Element des
Sinnlichen ausscheiden zu dürfen und war dabei zu derselben Unnatur gelangt, wie zu den Zeiten, wo man von
ihr das Element des Sittlichen zu trennen versucht hatte.

Wie diese Tendenz entstanden war, ist bekannt: sie steht im Zusammenhang mit dem Gongorismus, der sich zuvor in Spanien entwickelt hatte, und dem Marinismus, der gerade damals in Italien aufblüte. dieser Richtung hin also wurde das dritte konstitutive Element der Amadisromane umgestaltet. An Stelle der feurigen Liebesleidenschaft, ihrer voreilig gepflückten oder sträflich errungenen Freuden, treten die etikettenmässige Kurmacherei, die tändelnde Galanterie, die langen höflichen Gespräche, die ehrerbietigen Briefe?) - eine Umwandlung, die für den Moralisten erfreulich sein mag, die aber für den Ästhetiker und Litterarhistoriker ein bedenkliches Anzeichen für den Verfall wahren poetischen Gefühls ist. Indessen auch vom rein moralischen Standpunkte aus kann man, sobald man die Sachlage genauer betrachtet, der veränderten Auffassung der Liebe nur geringen Beifall zollen, da es mit ihr bei vielen, die ihr huldigten, nicht sehr redlich gemeint war. Insofern verdient die ungeschminkte Zügellossigkeit etwa der Re-

<sup>1)</sup> Eine ähnliche Erscheinung bietet bekanntlich die Minnepoesie der Provenzalen und auch der Nordfranzosen, die grossenteils nur ein leeres jeu d'esprit ist.

<sup>2)</sup> Vgl. V. Cousin, a. a. O. I, 321: 'L'amour en effet était banni de l'Hôtel de Rambouillet; tous les contemporains sont unanimes sur ce point. Il y régnait seulement cette noble et gracieuse galanterie qui, sans rien coûter à la vertu, fait la douceur et le charme de la vie humaine. On y faisait la cour aux dames, mais cette cour à la fois enjouée et respectueuse.' S. auch Menagiana I, 204.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

naissanceperiode in Italien beinahe noch den Vorzug vor dieser Periode heuchlerischer Sittlichkeit.

9. Das vierte Element der Amadisromane, das des Wunderbaren, Übernatürlichen, konnte der veränderten Zeitrichtung aber tiberhaupt nicht Stand halten. Das 17. Jahrhundert war in Frankreich nicht nur zeitlich Vorgänger des 18., es war vorwiegend eine Periode der Entwickelung des Verstandes, aus dessen unablässigem Kampfe gegen alles, was noch von mittelalterlicher Romantik tibrig geblieben war, ja schliesslich der nach antikem Vorbilde gemodelte, ktihl verntinftige "Classicismus" hervorging, wie ihn Boileau und die grossen Dramatiker vertreten. In solcher Atmosphäre vermochten die Feen und Zauberer ebensowenig wie die Riesen und Drachen länger zu verweilen; sie flüchteten in die für die untersten Stände bestimmten Litteraturprodukte und in die Märchenbücher der Kinderstube. 1)

Aber auch dies vierte Element ging nicht ohne einen, leider aber poetisch so gut wie wertlosen Ersatz verloren: das Unmögliche wurde durch das Unwahrscheinliche und darum gleichfalls Überraschende abgelöst; der sensationelle, auf dem Aberglauben fussende Zauberspuk machte jetzt der 'natürlichen Magie' dichterischer Escamotage Platz. Neu erfunden ward dieses Motiv nicht, sondern mit peinlicher Genauigkeit der zweiten wichtigsten Stoffquelle der Romane, den griechischen Erotikern, entlehnt. Es sind dies die Incognitos, die verwickelten Quiproquos, der Tausch der Geschlechter, die Totsagungen; dazu das notwendige Gefolge unzähliger Enthüllungen und — wie der Kunstausdruck im Griechischen lautete — ἀναγνωρίσεις.

10. Auf eine noch unedlere Spannung, auf die rein persönliche Neugier des Lesers ist ein anderes Kunst-

<sup>1)</sup> Nur ein stark reaktionärer Schriftsteller, Gomberville, gewährte ihnen eine kleine Zufluchtsstätte in seinen Romanen; den übrigen waren sie ein Gegenstand des Spottes und der Verachtung geworden.



mittel berechnet, welches, wenn auch schon längst bekannt, doch von den Nachkommen der Amadisromane erst in seiner ganzen Ausdehnung angewandt wurde. Es sind dies die sogenannten 'personnages déguisés'. Man versteht darunter die Verkleidung meist berühmter und meist zeitgenössischer Persönlichkeiten in Figuren des Romans. Diese Manipulation konnte zu psychologisch fein ausgeführten Charakterzeichnungen, ja zu ganzen historisch schätzbaren Biographien führen, hätte das Unvermögen der Autoren sich nicht in den allermeisten Fällen mit schablonenhaften Abschilderungen begnügt. Fast stets nämlich werden die Handlungen der als Originale ins Auge gefassten Personen völlig ignoriert, oft ihnen sogar solche zugeschoben, die sie in Wahrheit zu vollführen weder geeignet noch geneigt gewesen wären. Ihr Charakter wird nicht etwa entwickelt, sondern beschrieben; nur über das Äusserlichste — Gesicht, Haar, Wuchs, Haltung und — Toilette — erfahren wir wirklich Ausführliches und Zuverlässiges, und es muss anerkannt werden, dass derartige Schilderungen, die man sehr bezeichnend 'Portraits' nannte, und die gleichzeitig auch ausserhalb der Romane als selbständige Dichtungsgattung beliebt waren, mit vieler Anschaulichkeit entworfen wurden.1)

Wie schon angedeutet, hatte die Liebhaberei litterarischer Versteckspiele nicht den Vorzug der Originalität. Schon Petron soll im 'Satiricon' andere als die benannten Persönlichkeiten im Auge gehabt haben; Boccaccio im 'Ameto' und 'Ninfale Fiesolano', Sannazaro in der 'Arcadia', Montemayor in der 'Diana', Cervantes in der 'Galatea', Rabelais im 'Gargantua', Ronsard in den 'Eclogues', u. v. a. zeichneten unter den dichterischen Gestalten solche, die ihnen im Leben nahe standen, und in der mehr oder minder deutlichen Absicht, dies den Leser erraten zu lassen. Der französische Schäferroman,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieser Nebenzweig der Prosadichtung bringt als schönste Blüte La Bruyère's 'Caractères' (1687) hervor.

der den Romanen, die wir hier als Nachkommen des 'Amadís' im Auge haben, unmittelbar voranging, zeigt vollends eine so grosse Menge von 'personnages déguisés', dass es fast wahrscheinlich wird, dass hier jede der Romanfiguren als Maske einer realen Persönlichkeit zu betrachten ist.

Endlich muss als Ersatz oder besser als Überbleibsel des Wunderbaren die wiederum dem griechischen Roman entlehnte Verwendung von Götterorakeln, Weissagungen, prophetischen Träumen und Ahnungen gelten, der wir im idealisierenden Roman des siebzehnten Jahrhunderts auf Schritt und Tritt begegnen.

Soviel von den Beziehungen des 'Amadís' zu seinen direkten Nachkommen, den politischen und heroischen Romanen. Auch zwischen dem 'Amadís' und dem französischen Schäferromane bestehen Bertihrungspunkte, die jedoch erst später erörtert werden sollen.

11. Der Einfluss des 'Amadis' war deshalb ein so tiefgehender, weil er das ganze siebzehnte Jahrhundert hindurch das Lieblingsbuch besonders der höheren Gesellschaftskreise blieb, in denen auch ausschliesslich die Romanlitteratur gepflegt wurde. Mme de Sévigné, die nach ihrem eigenen Geständnis 'aimoit tant les grands coups d'épée', begeisterte sich noch aufs lebhafteste für ihn; im Hôtel Rambouillet war er von allen gern gelesen und allen bis ins Einzelnste vertraut. 1) Es lag dies darin begründet, dass die vornehmen Stände ihr Leben und Treiben immer noch treu in ihm abgespiegelt sahen; war doch ihre soziale Lage noch fast die nämliche wie die der alten feudalen Ritter. Später sank die Dichtung zur Lektüre der niederen Klassen herab, die mit ihr namentlich ihrer geselligen Unbildung abzuhelfen suchten:

<sup>1)</sup> Eine schöne Grotte, mit deren Bau die Marquise ihre Gäste überraschte, benannte Chapelain sogleich nach der Zauberin Zyrphée, die im 'Amadis' eine Rolle spielt. Vergl. Livet, Précieux et Précieuses, Paris 1870, p. 54.

sie wurde ein Komplimentierbuch, ein 'Briefsteller für Liebende', um den banalen Ausdruck zu gebrauchen, versagte aber auch in anderen ernsteren Lebenslagen den Dienst eines Ratgebers nicht. —

Im achtzehnten Jahrhundert endlich geriet der 'Amadis' in Vergessenheit. Die 'Truduction libre' des Grafen Tressan (1779), eine Zusammenziehung des Riesenwerks in zwei Duodezbändchen, war sicherlich nur deshalb "in aller Händen", weil er den Roman ganz im Geist seiner Zeit, fast bis zur Unkenntlichkeit, umgestaltet hatte. Nur in der Oper lebten einige seiner Gestalten fort, und man blieb sich fortdauernd bewusst, dass der 'Amadis' der "erste", d. h. ein sehr alter Roman sei, dem man die Existenz anderer, vollkommenerer Erzeugnisse der Gattung zu danken habe. Der 'Don Quijote', dessen Unsterblichkeit ja gesichert ist, hat übrigens am besten auch für die seines Gegners gesorgt.

## Zweites Kapitel.

# Der griechische Roman und sein Einfluss auf den französischen des 17. Jahrhunderts.

§ 1. Ableitung dieses Einflusses aus den Bestrebungen der Renaissance. 2. Charakteristik des griech. Liebesromans. 3. Spuren desselben in der Renaissancelitteratur. 4. Einbürgerung in Frankreich. 5. Bedeutung der Übersetzungen J. Amyots. 6. Einfluss der griech. Historiographie. 7. Verwandtschaft des griech. Liebesromans mit dem neu erstehenden franz. Idealroman. 8. Ähnlichkeit auch in der äusseren Komposition. 9. Der gräcisierende Roman 'Du Vray & parfaict Amour'. 10. Über seine Verfasser. 11. Beschreibung. 12. Analyse. 13. Fortwirkung der hellenistischen Einflüsse. — 14. Anhang: Beziehungen zum lateinischen Roman und 15. zur latein. Geschichtsschreibung.

Nach dem Ausgange des Mittelalters bot sich den romanischen Völkern auf dem Gebiete der erzählenden Dichtung ein mehrfach geteilter Weg dar, um zu einer neuen, den veränderten kulturellen Verhältnissen angemessenen Darstellungsform zu gelangen. Die Italiener, die sich übrigens dem mitteralterlichen Epos gegenüber fast nur receptiv verhalten hatten, machen den von schönen, jedoch nur vereinzelten Erfolgen begleiteten Versuch, die alte Kunstform in modernem Geiste zu verjüngen, wenden sich aber dann der schon früher angebauten Kunstgattung einer verkürzten epischen Erzählung, der Novelle, zu, 1) wobei sie in der einen wie

<sup>1)</sup> Der Prosaroman 'Filocolo' des Boccaccio steht zu vereinzelt und ist zu einflusslos geblieben, als dass er den oben ausgesprochenen Tendenzen der ital. Litteratur widersprechen könnte.

der anderen Hinsicht den Spaniern das Vorbild abgeben. Doch schlugen die letzteren, und mit ihnen nun auch die Franzosen, vorzugsweise den Weg ein, dessen Endziel der moderne Roman sein sollte; einen weiten Weg, der sich überdiess oft in Irrgänge verlor. Als ob man es geahnt hätte, betrat man ihn mit einem deutlich nachweisbaren Gefühle der Unsicherheit, und schritt unter fortwährendem Zurückblicken auf Zurückliegendes nur allmählich Anfänglich begnügte man sich, das Alte nur oberflächlich im Zeitgeschmack aufzufrischen - ein Verfahren, das der (Prosa-) Ritterroman der älteren epischen Dichtung, und der neuere Idealroman dem Ritterroman gegenüber beobachtete; oder aber man brach gänzlich mit der Überlieferung des Mittelalters und ging dafür auf die epischen Schöpfungen zurück, welche die neu erwachte gelehrte Bildung als nachahmenswerte Muster empfahl. Es waren dies die Romane des Altertums; Dichtungen, die im Gegensatz zu den in ihrer Einfachheit grossartigen klassischen Epen das Gepräge der Romantik tragen; Produkte nicht aus der Blütezeit der antiken Litteraturen, sondern erst aus der Periode ihrer endlichen Auflösung.

Es ist nur zu begreislich, dass diese epigonenhaften Dichtungen für eine nach allen Richtungen hin im Werden begriffene Zeit, und demnach eine Epoche auch der litterarischen Gährung, gerade in ihrer Regellosigkeit und Phantastik einen besonderen Reiz haben mussten. Diesem Zeitalter imponierte das Sensationelle, Raffinierte, Schrankenlose; das Naive, Natürliche, Abgeschlossene war ihm so gut wie unverständlich; ) jenes forderte zur Nachahmung heraus, dieses galt als Merkmal geistiger Stagnation und Beschränkung.

2. So wurde für den beginnenden spanischen wie französischen Roman idealer Tendenz der sophistische

<sup>1)</sup> Die Existenz eines Hirtenromans im 17. Jahrhundert steht hierzu nur in einem scheinbaren Widerspruch.

Liebesroman der Hellenen Stoffquelle und Muster der formalen Darstellung. Es ist eine merkwürdige Verquickung, welche die französische Epik hier eingeht, aber sie ist im Grunde doch nicht auffälliger, als jene, die Ronsard und die Plejade zwischen der antiken Geisteswelt und der französischen Lyrik und dem Drama des 16. Jahrhunderts hatten herbeiführen wollen. Der sophistische Liebesroman ist bekanntlich eines der spätesten Erzeugnisse des hellenischen Geistes; im Gegensatz zur griechischen Novelle — soweit man von einer solchen reden darf - ist er nicht volkstümlichen Ursprungs, sondern wächst aus der gelehrten Schuldichtung der Alexandriner hervor und bietet somit eine merkwürdige Parallele zur Entstehung der französischen Romane, die auch mit der nationalen Novellenlitteratur nichts zu schaffen haben und lediglich in der gelehrten Bildung der Renaissance Er entwickelt sich numerisch nur klimmerwurzeln. lich 1); er fristet in schablonenhafter Nachahmung nur eine verhältnismässig kurze Zeit sein Dasein, und erlischt dann, ohne eine direkte Nachkommenschaft zu hinterlassen<sup>2</sup>).

3. Die Renaissance aber zeigte, dass er doch eine gewisse Zeugungskraft besass. Das sechszehnte Jahrhundert bringt in Italien wie in Spanien zunächst zahlreiche, stets durch das Mittel des Lateinischen hindurchgehende Übersetzungen, und zeitigt dann Werke, die sich entweder in ihrem ganzen Umfange, oder in einzelnen Zügen an den griechischen Liebesroman anlehnen. Es

<sup>1)</sup> Allerdings ist anzunehmen, dass uns einige dieser spätgriechischen Romane verloren gegangen sind. Man vermutet zum Beispiel für den Roman von Flor und Blancheflor, und mit vieler Wahrscheinlichkeit auch für den 'Fortunat' ein griechisches Vorbild.

Nur einer der Romane, die Geschichte des Apollonius von Tyrus, lebte, durch eine sehr frühe (jetzt allein erhaltene) lateinische Übersetzung dem Abendlande näher gebracht, im Mittelalter als Volksbuch weiter.

sei nur an das hervorragendste erinnert: auf Heliodor's Roman von der Liebe des Theagenes und der Chariclea gehen Giambattista Basile's Heldengedicht 'Teagene', die Cleorinde-Episode in der 'Gerusalemme liberata' (XII, 21 f.) und gewisse Motive in Guarini's 'Pastor fido' zurtick, während einige Szenen des 'Aminta' auf Achilles Tatius fussen. In Spanien erweisen sich Cervantes' 'Trabajos de Persiles y Sigismunda' zur grösseren Hälfte, Calderon's 'Teagene y Cariclea', Perez de Montalvan's 'Hijos de la Fortuna' als Nachahmungen Heliodor's; Nuñez de Reinoso's 'Clareo y Florisea' als eine solche des Romans von Leucippe und Clitophon u. s. w.

4. In Frankreich nun verzögerte sich die selbständige Ausbeutung dieser Stoffquelle bis ins siebzehnte Jahrhundert, was wohl der allmächtigen Herrschaft der Amadisromane zuzuschreiben ist; dann aber setzte die Nachahmung um so mächtiger ein. Wie in Italien und Spanien vorztiglich zwei der Erotiker, Heliodor und Achilles Tatius, die auch die originellsten und bedeutendsten sind, nachgebildet wurden, so geschah es auch hier. Nur dass ihnen hier Iamblichus, soweit seine 'Babyloniaca' aus dem Excerpte des Photius bekannt, einen Bruchteil ihres Einflusses streitig machte. auch Eustathius wurde wenigstens sleissig übersetzt. Die 'Ephesiaca' des Xenophon von Ephesus dagegen und ebenso der Roman des Chariton treten ganz zurück und waren vielleicht sogar gänzlich unbekannt. Wenigstens lässt ihnen Huet in seinem gelehrten 'Traité de l'Origine des Romans' (Paris 1670) keine Erwähnung zu teil werden.

Selbst noch ehe Heliodor's 'Æthiopica' in Frankreich eine befriedigende Ausgabe im Urtext erfahren hatten — es war die 1619 von Bourdelot besorgte —, wurde ihnen, früher als in Italien und in Spanien, ') eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die erste ital. Übers., von Leon Glinci, erschien zu Venedig 1588; die erste span., von Fernando de Mena, fällt ins Jahr 1554.

mit Recht gertihmte, in vieler Beziehung meisterhafte Übersetzung zu teil, eine Übersetzung, die befähigt war, nicht nur den Gelehrten zu dienen, sondern in weite Kreise zu dringen und dadurch eine ungeahnte Bedeutung zu gewinnen. Ihr Verfasser war Jacques Amyot. Von seinem Wirken hängt im wesentlichen der Einfluss des griechischen Romans auf den französischen ab, und so erscheint es gerechtfertigt, seiner hier ausführlicher zu gedenken.

5. Jacques Amyot wurde am 30. Oktober 1513 zu Melun (Seine-et-Marne) geboren und starb am 16. Februar 1593 zu Auxerre (Yonne) als Bischof dieser Stadt. Seine erste Übersetzung ist eben die des Heliodor. erschien im Jahre 1549 unter dem Titel: 'Histoire Etyopique d'Heliodorus, contenant dix liures traittant des loyales & pudiques amours de Theagenes, Tessalien, & Chariclée, Etyopienne, traduit du Grec en françois'. Paris, Etienne Groulleau, in folio. Aus den zahlreichen Auflagen des Buches<sup>1</sup>) erhellt am besten seine Beliebt-Auch .vermochte keine der anderen zahlreichen Übersetzungen, von denen die bekanntesten jene Jean de Montlyard's und Henry d'Audiguier's sind, 2) es zu verdrängen. Man wird sich hier einer Anekdote aus dem Jünglingsalter Racine's erinnern. Der junge Dichter las, während er im Kloster Port-Royal erzogen wurde (1655 bis 1658), den von Amyot verdolmetschten Roman Heliodor's, zu seinem Leidwesen aber entzog ihm der Sakristan, Claude Lancelot, die nach seinem Daftirhalten gefährliche Lekture. Racine verschaffte sich hierauf zwei neue Exemplare, doch auch diese wurden nach einander konfisziert. Da aber erklärte Racine, es sei

<sup>1)</sup> Paris 1559; 1570; 1616; 1623; 1626; 1633 u. s. f. Manche Ausgaben sind reich und geschmackvoll illustriert. Gewidmet wurde der Roman Franz I., der den Gelehrten mit der Abtei Bellozane belohnte.

<sup>2)</sup> Zuerst Paris 1620 resp. 1622; beide reich illustriert.

ihm gleichgiltig, ob das Buch verbrannt würde, denn jetzt wisse er den ganzen Inhalt auswendig. 1) —

Ausser der Übersetzung des Pastoralromans von Longus, von der in dem Kapitel über diese Gattung des Romans gehandelt werden soll, hat Amyot keine Übersetzung eines Werkes der Dichtung unternommen, sondern sich einzig der Wiedergabe von Historikern gewidmet. Er gab zunächst eine Übersetzung des Diodor<sup>2</sup>) und veröffentlichte dann das Werk, welches seine Unsterblichkeit am dauerhaftesten begründen sollte, die Übertragung des gesamten Plutarch, insbesondere seiner Biographien, eine Arbeit jahrzehntelangen Fleisses, deren Widmung Heinrich II. huldvoll annahm<sup>3</sup>).

6. Aber auch diese Werke sind für die Geschichte des französischen Romans im 17. Jahrhundert von nicht genug hervorzuhebender Bedeutung. Denn zwischen diesem Roman, soweit er nicht rein realistischer Tendenz ist, und der antiken Geschichtsschreibung besteht ein so enger und so auffallender Zusammenhang, dass er niemandem entgehen kann, der auch nur einen idealistischen Roman gelesen hat. Die Gelehrsamkeit war es, die diese Verwandtschaft herbeiführte und damals wie heute die so unnatürliche Zusammenkoppelung von Wissenschaft und Dichtung mit Scheingründen empfahl.

\*) Les huici Liures des Histoires de Diodore Sicilien,

Paris, chez Vasconsan 1554, in folio.

<sup>1)</sup> Vgl. Chardon de la Rochette, Mélanges &c. II, p. 8. cit. von Dunlop a. a. O. — und Mém. sur la vie de Jean Racine, Lausanne 1747, 12°. Nachzuweisen, dass der Roman Heliodors die Schöpfungen Racine's später thatsächlich beeinflusst hat, wäre gewiss eine dankbare Aufgabe. Der Dichter hatte eine Zeit lang sogar den Plan, die 'Æthiopica' zu dramatisieren. Ausgeführt wurde dies von Dorat in der Tragödie 'Théagène' (Œuvres, Neufchâtel 1776, VI, 380).

s) Noch der mit Lobsprüchen wenig freigebige Charles Sorel äusserte sich — in den 'Remarques' zu seinem 'Berger extravagant' — über die Sprache Amyots: "Amiot . . . a parlé d'un langage si pur qu'encore auiourd'huy (= 1627) nous trouvons qu'il n'y a guere à reprendre en sa traduction de Plutarque."

Die Beziehungen, die man damals herstellte, waren noch dazu die ästhetisch bedenklichsten, welche zwischen Roman und Geschichte bestehen können: es handelte sich nur um ein mechanisches Untereinanderschieben der Elemente beider, wobei diese organisch so gut wie unverbunden blieben; nicht aber versuchte etwa die Romandichtung der Geschichte Seele einzuhauchen, den Zauber der Phantasie im Verein mit der Wucht der Thatsächlichkeit wirken zu lassen. 1)—

Der Roman des Achilles Tatius 'τὸ κατὰ Λευκίππην καὶ Κλειτοφῶντα' erlangte einen verhältnismässig geringeren Einfluss. Er wurde aber doch bereits im 16. Jahrhundert zweimal, von Belleforest und Perron de Castera tibersetzt und zu Beginn des siebzehnten nochmals, vom Abbé Desfontaines, tibertragen. Eine direkte Nachahmung sind (nach Dunlop) Durier's (1605—58) 'Amours de Leucippe et de Clitophon, en deux journées'. Bei der Quellenangabe der 'Astrée' werden wir auf Achilles Tatius zurückkommen mitssen.

I amb lichus' 'Babyloniaca' werden in de Gerzan's<sup>2</sup>)
'Sophonisbe, histoire Afriquaine' (1627) stark benutzt
und stellenweise wörtlich übersetzt, und wirkten durch
diese, ein vielgelesenes Modebuch, mächtig auf den
heroisch-galanten Roman. Eustathius' (oder Emathius')

<sup>1)</sup> Mile de Scudéry, die wohl als beste Kennerin der Romane ihrer Zeit gelten kann, sagt einmal: "Les Romans sont vne espece de Poësie, qui tient pourtant que lque chose de plus de l'Histoire: car dans les vrais Poëmes, on peut dire quelquesois des choses si merueilleuses qu'elles s'approchent de l'impossibilité: où au contraire, il faut que dans les Romans bien saits la vraisemblance soit partout, & soit même pour tout la Maîtresse.' Célanire', Paris 1671, p. 15.

<sup>2)</sup> Dieser Roman wird seltsamer Weise von zwei sonst so gründlichen Forschern, Cholevius und Rohde, konsequent dem Fräulein von Scudéry zugeschrieben, gegen deren Verfasserschaft doch geradezu alles spricht. Auch Antoine (a. a. O., p. 34) teilt diesen Irrtum. Vgl. unsere Notiz in der Zschr. f. nfrz. Spr. u. Litt. Bd. V. Abt. 2, pag. 207.

'τὸ καθ' Ύσμίνην καὶ Ύσμηνίαν ὁρᾶμα'), ein Roman sehr zweifelhafter Provenienz, wurde von Jean Louveau ins Französische übersetzt (Lyon 1559). Aus der italienischen Übersetzung Lelio Carani's (Vened. 1550) übertrug ihn aufs neue Jerôme d'Avost de Laval (1582) und 1625 nochmals aus dem Urtext Colletet²).

Der griechische Liebesroman übte, nachdem er so durch vielgelesene und zum Teil auch wirklich sehr gute Übersetzungen in Frankreich heimisch geworden war, seine Wirkung auf alle Gattungen des neu erstehenden Romans im 'genre soutenu', doch hatte er auch den Schäferroman vorher nicht unwesentlich beeinflusst. Um seine Einwirkungen deutlicher zu erkennen, müssen wir die für ihn charakteristischen Züge hervorheben und sehen, inwieweit sie sich auf die modernen Schöpfungen vererben.

7. Vor allem muss betont werden, dass der griechische Roman ein Liebesroman ist, dass er lediglich darauf ausgeht, eine möglichst bewegte, "wechselreiche Geschichte der Liebe" zu geben.<sup>8</sup>) Dies stimmt schon ganz genau mit dem überein, was die Theorie dem Roman im siebzehnten Jahrhundert vorschrieb und in den meisten Fällen vorfand: Huet (a. a. O., p. 3) fasst diese Forderung in die unzweideutigen Worte: 'l'Amour doit etre le principal sujet du Roman'; auch der Abbé Lenglet bezeichnet (De l'usage des Romans, 4. Kapitel) das 'Erotische' als Hauptelement des Romans. auch in der Auffassung4) der zum Zentrum erhobenen Liebe harmoniert der griechische mit dem französischen Es handelt sich hier wie dort stets um eine so zu sagen in die Luft gebaute, aller psychologischen Entwickelung und Vertiefung bare Liebe, welche ein

<sup>1)</sup> δράμα, im Sinne von 'bewegter Handlung' gelangt leicht zur Bedeutung 'Roman'.

<sup>\*) (</sup>Lenglet), Bibliothèque des Romans &c., p. 13.

<sup>\*)</sup> Vgl. Rohde, Der griech. Roman etc., Lpzg. 1876, p. 9.

\*) Wir charakterisierten diese Auffassung Kap. I, § 8.

oft nur geheuchelter Idealismus als von allen Beziehungen zur Sinnlichkeit losgelöst darstellt. Im griechischen Romane fällt diese Maske bisweilen, und wir sehen dann ins freche Antlitz der Lüsternheit; der französische Roman bewahrt im allgemeinen die Dezenz besser, wiewohl auch hier sich unschwer erkennen lässt, dass der Autor mit der Art, wie er Liebesverhältnisse schildert, sich einen seinem innersten Fühlen zuwiderlaufenden Zwang auf-Diese Liebe ist stets das Werk eines Augenblicks, nie gehen ihr die Freundschaft oder andere vorbereitende Stimmungen voraus. In beiden Litteraturen wird das Liebespaar als ausserordentlich jung gedacht, denn das Alter des Helden beläuft sich zu Anfang der Erzählung regelmässig auf etwa 16-17 Jahre, das der Heldin auf kaum vierzehn. 1) Häufig wird auf diesen Umstand als auf etwas besonders Reizvolles ausdrücklich hingewiesen. Die Bekanntschaft der Liebenden vermittelt meist ein guter Freund, der 'Vertraute', dem Roman ebenso unentbehrlich wie dem gleichzeitigen Drama: häufig steht er seinerseits mit der Busenfreundin oder wenigstens der Zofe der Dame in einem zärtlichen — übrigens meist natürlicheren und darum anziehenderen - Verhältnis. Hier wie dort bringt der Liebende im kühnen Anlauf seine Erklärung vor, wird aber mit Empörung abgewiesen und muss sich zerknirscht zurückziehen. Im griechischen Roman lässt sich alsdann die Heldin bald umstimmen; sie erklärt, dem Bewerber unter gewissen Bedingungen angehören zu wollen; im französischen bewahrt sie eine viel grössere Reserve; sie verlangt, ohne sich selbst noch irgendwie zu binden, zahllose, oft schwer zu erbringende Beweise der Treue und Unterwürfigkeit; sie ist stets geneigt, dem Liebenden das Schlechteste zuzutrauen, und verhängt daher

<sup>1)</sup> Es sei hier daran erinnert, dass auch im 'Cid' Rodrigue erst 18, Chimène 14 Jahre alt ist. Racine's Britannicus zählt 17 Jahre, seine Junie wiederum nur 14.

auf die unscheinbarsten Verdachtsgründe hin ihre Ungnade über ihn, meist ohne ihm auch nur ein Wort der Aufklärung und Rechtfertigung zu gönnen.

Mit diesen Verurteilungen ist bereits ein anderes wichtiges Moment berührt, das dem griechischen und französischen Romane gemeinsam ist, das der retardierenden Momente. Es wird in verschiedener Weise ausgebeutet; indem bald Missverständnisse, Verläumdungen, verlorene oder gefälschte Briefschaften, bald rohe Bosheit der Menschen oder die Wut der Elemente den Fortgang der Handlung verzögern: Entführungen durch Räuber, Neider oder Rivalen wechseln mit furchtbaren Stürmen und Schiffbrüchen. Immer wird das liebende Paar zwar gerettet, aber auseinander gerissen und auf längere Zeit getrennt; meist gilt der eine dem andern Nun ergeht sich die antike wie die sogar als tot. moderne Heldin in langen Klagereden, besonders wenn sie, wie so oft, in die Gewalt eines unliebsamen Freiers geriet. Der Held weint, fällt in Ohnmacht — beides gilt keineswegs für unmännlich —; endlich macht er einen Selbstmordversuch und es ist dann natürlich stets eine Hand bereit, welche, wenn auch mühsam, die Blutthat vereitelt. Sind nach vielen Prüfungen die Liebenden wieder vereinigt, so wird mit einer das moderne Gefühl verletzenden naiven Ostentation bewiesen, dass der Tugend der Heldin durch die Leiden und Versuchungen, denen sie ausgesetzt gewesen, kein Abbruch geschehen Es geschieht durch die 'Keuschheitsprobe'. Dann erst öffnet sich den Liebenden das Brautgemach. muss anerkannt werden, dass der französische Roman das letztgenannte Motiv nur ganz selten in seiner ganzen Unzartheit darstellt, 1) meist wird es verschleiert, immer

<sup>1)</sup> Es geschieht z. B. in Gomberville's 'Cytherée' (mit Anlehnung an Moses IV, 5, 11—28). Scherzhaft verwertet das Motiv Sorel im 'Berger extravagant'.

jedoch, und sei es auch nur durch die vertrauliche Mitteilung irgend einer Person, zum Ausdruck gebracht.

Die Abhängigkeit des französischen idealen Romans vom sophistischen kennzeichnet ferner eine beiden gemeinsame aristokratische Tendenz, wie sie überhaupt in der klassischen Litteratur wahrzunehmen gewesen war. Dass sie der französische Roman ohne weiteres adoptierte, ja sie bis zur Verachtung alles sieh in niederen Sphären der Gesellschaft bewegenden steigerte, kann in einer Zeit nicht Wunder nehmen, in der die edelsten und besten noch von einer allgemeinen Menschenwürde keine Ahnung hatten. Sind die Liebenden des griechischen Romans gewiss Kinder der vornehmsten Familien, und ihre gesamte nähere Umgebung ebenso hochgeboren, so lässt der französische Roman sie am liebsten aus fürstlichem Geblüt entsprossen sein; da ist der Diener selbst und die Zofe ein unglückliches Königskind, jeder Fremdling oder Hilfeslehende Inhaber eines Thrones, oder doch wenigstens berechtigt, die Krone zu tragen. Das 'Volk' besteht nur aus Soldaten oder andererseits Räuberscharen; es greift so gut wie gar nicht in die Handlung ein, sondern bleibt als müssige, aber zur Dekoration unentbehrliche Statistentruppe ganz im Hintergrunde. Diese Namenlosen opfern für ihre Gebieter allerdings fortwährend Gut und Blut, aber eigentlich vergeblich, denn das Schwert des Königssohns allein vermag mehr als ihre tausend Lanzen. 1) Viele Romane der Franzosen rühmen sich daher ausdrücklich, nur Personen vornehmster Herkunft auf die Szene zu bringen; d'Urfé schon glaubte seinen Lesern wiederholt einschärfen zu müssen, dass seine Hirten nicht etwa Berufsschäfer

<sup>1)</sup> Nur die Ärzte — man denke an den Knemon in den 'Æthiopica' und etwa an den Dicée in Gomberville's 'Polexandre' treten ein wenig mehr in den Vordergrund. Und das mit Recht, denn die Wackeren besitzen die Kunst, die furchtbarsten Wunden der Helden oft in wenigen Tagen oder gar Stunden zu heilen.

seien, sondern 'personnages de condition', die nur aus Laune das ländliche Gewand angelegt hätten.

Wer schliesslich den griechischen Roman und seine Nachbildungen in Frankreich inhaltlich am innigsten verbindet, das ist die aus dem gesagten leicht zu entnehmende Seelenlosigkeit der Personen und die daraus folgende nur mechanische Aneinanderreihung ihrer Schicksale, welche in einem bloss zeitlichen, fast nie ursächlichen Verhältnisse zu einander stehen. Die Gestalten dieser Romane gleichen durchweg täuschend bemalten und wohl drapierten, aber doch leblosen Marionetten, denen immer die nämliche, wenig modulierte Stimme aus dem Hintergrunde allerlei schöne Reden in den Mund legt, und die eine fremde, nur zu oft sichtbar werdende Hand etliche wiederkehrende Bewegungen ausführen stets steife, Diesen Gestalten stösst zwar sehr viel zu, mehr lisst. vielleicht als das Menschenherz an Kummer, Not, Furcht, Trauer und dann an Überraschung und Freude würde ertragen können, aber sie erleben innerlich nichts; es ist zwar eine τύγη da, aber keine φυχή; denn eine Seele, welche nicht reagiert, sich nicht im Wechsel der auf sie einstürmenden Ereignisse irgendwie verändert, ist tot, ist gar nicht vorhanden.

Merkwitrdig ist, dass dem griechischen und französischen Roman endlich auch eine Auffassung der unbelebten Natur eigen ist. Beiden Völkern, den Griechen wie den Franzosen, erscheint sie nur dann anmuthig, wenn sie in ihr die ordnende Hand des Menschen wahrnehmen. Das Ideal landschaftlicher Schönheit ist daher für beide der schön bewässerte Park, der zierliche Garten; sogar der uns so prosaisch anmutende Nutzgarten — wer denkt hier nicht an den des Laërtes? — erregt ihre ungemessene Begeisterung. Auch das Meer, das ja so oft den Schauplatz der Romane bildet, bleibt in seiner eigentlichen, ergreifenden Schönheit unverstanden: es ist nur das grosse gefahrdrohende Wasser. Kaum

einmal wird ein Seesturm — und wie häufig sind sie! — mit echter Anschaulichkeit geschildert¹.)

8. Auch in der äusserlichen Komposition lernen die Franzosen im Anfang das Allermeiste von den griechischen Erotikern. Namentlich gilt es ihnen lange Zeit für unerlässlich, die Erzählung, wie es z. B. Heliodor gethan, 'media in re' zu beginnen, den Leser erst ganz allmählich zu orientieren, ihm immer nur die halbe Aufklärung zu geben und sich so seiner atemlosen Spannung bis zu Ende zu versichern — wofern er nämlich geduldig genug gewesen, den Faden bis an dies Ende zu verfolgen und langmütig genug, sich vom Erzähler immer wieder täuschen zu lassen. Die Alten verglichen bekanntlich eine derartig disponierte Geschichte mit einer Schlange, die ihr Haupt in den zahllosen Ringeln ihres Leibes verbirgt; Amyot beschreibt die vermeintlichen Vorzüge einer derartigen raffinierten Anordnung des Stoffes in seiner Vorrede zu den 'Athiopischen Geschichten' mit folgenden Worten: 'la dispositionen est singuliere; car il (scil. l'auteur) commence au milieu de son historie — ce qui cause de prime façon un grand esbahissement aux lecteurs & leur engendre vn passionné desir d'entendre le commencement: & toutes fois il les tire si bien par l'ingenieuse liaison de son conte, que l'on n'est point de ce que l'on trouve tout au commencement du Ier liure jusques à ce que l'on aut leu

<sup>1)</sup> V. Cousin (La Soc. franc. II, 301) behauptet gleichwohl, das 17. Jahrhundert habe Naturgefühl besessen. Allein die Landschaftsschilderungen in den Romanen und der ganze Hirtenroman, die er als Beispiele aufführt, können eher das Gegenteil darthun. Erstere sind schematisch und keinesfalls warm empfunden; der Pastoralroman aber stellt die idyllische Staffage in den Vordergrund und gibt als Szenerie immer nur die nämliche süssliche Gartenlandschaft mit dem rauschenden Bach oder der Quelle, grünen Wiesen und einigen Büschen und Bäumen. Wahres Naturgefühl erzeugt liebevolle Détailmalerei, diese aber fehlt dem Romane des 17. Jahrh. vollständig.

la fin du cinquiesme. Et quand on est là venu, encore a l'on plus grande envie de veoir la fin que l'on n'avoit auparavant d'en veoir le commencement: de sorte que tousiours l'entendement demeure suspendu, iusqu'à ce qu'on vienne à la conclusion laquelle laisse le lecteur satisfait.'

Bei einer solchen Disposition ist es erforderlich, die Vorgeschichte aller neu aufgeführten Personen zu erzählen, und diese legt nun der griechische wie der französische Romandichter diesen selbst, oder, damit das Lob nicht zum Eigenlob werde, dem 'Vertrauten' in den Mund¹). Die letzte Konsequenz dieses Kunstmittels ist die Episode, deren die Haupthandlung überwuchernde Fülle ein so auffälliges Merkmal namentlich der idealisierenden französischen Romandichtung wird. Der griechische Roman verfährt hier ökonomischer, seine eingeschalteten Erzählungen sind weit kürzer und entbehren nie einer gewissen Bedeutung für den Kern der Geschichte.

Die stilistische Manier zeigt abermals nicht wenige, und wiederum leicht zu erklärende Berührungspunkte. Befand sich doch die griechische Sprache zu der Zeit, wo der sophistische Liebesroman blüte, in einer Phase ihrer Entwickelung, die sich in mancher Hinsicht mit der vergleichen lässt, in welche zu Anfang des siebzehnten Jahrhunderts die französische eingetreten war. Der Sprachorganismus war in einem gewissen Sinne senil geworden und versuchte erst, sich irgendwie zu

<sup>1)</sup> Man hore hierüber die Scudéry: 'L'on peint mesme les Personnes qu'on introduit dans un recit: on raisonne sur les choses: on meste ses sentimens aux leurs: & on leur sait exactement dire & penser tout ce qu'elles ont dit & pensé. Mais quand on dit soy-mesme son Histoire, tout ce qu'on dit à son anantage est suspect à ceux qui l'escoutent: & il est dissircile, si c'est une Femme qui face une narration, de luy saire dire de bonne grace, i'ay donné de l'amour: & si c'est un homme de luy saire raconter à propos qu'il a esté aymé, ou qu'il est braue: qu'il est mille & mille sois plus raisonnable que ce soit une tierce Personne qui raconte que de raconter soy-mesme'. ('Clélie' [1660], P. I, L. 3, p. 1378 f.)

regenerieren. Man stand hier wie dort am Ende einer Periode der Sprachgeschichte. Gerade in solchen Zeiten aber beobachtet man, dass die Sprache — nicht blüt, sondern wuchert, dass die Phrase gedeiht und der individuelle Ausdruck des Gedankens dahinsiecht; dass im Gegensatz zu dem im Neubeginn einer Sprachperiode obwaltenden Verhältnis, die Gabe einer leichten, schmuckreichen und abgeschliffenen, aber innerlich hohlen Darstellung sehr häufig wird. Dann pflegt sich namentlich die poetische Prosa zu entfalten, während der eigentlichen Poesie mehr die ursprünglichere, noch nicht abgegriffene Sprachgestalt zu gute zu kommen scheint.

So trägt denn auch der Stil des griechischen wie des französischen Romans gleichmässig den Zug des Überlebten, nicht mehr den der Naivetät und Frische, der das klassische Griechisch ganz wie das ältere Französisch ausgezeichnet hatte. Meist sucht er diese Schwäche unter einem reichen rhetorischen Schmuck zu verbergen und verfällt dabei oft in einen unerträglichen Schwulst und in abgeschmackte Geziertheit, oder er macht die Not zur Tugend und huldigt einem nüchternen Purismus, der auch nur Affektation ist und die wahre Einfachheit und Natürlichkeit nicht ersetzen kann.

Damit ist der höchst bedeutsame Einfluss des griechischen Liebesromans auf die französische Romandichtung in seinen allgemeinen Zügen erörtert. Es lässt sich jedenfalls ein enges Abhängigkeitsverhältnis der letzteren, das oft sogar ängstliche Bestreben treuer Nachahmung, nicht in Abrede stellen. Auch ist nicht zu verkennen, dass der französische Roman bei der Ausbeutung vieler Motive des griechischen in Übertreibung verfällt und dann geradezu als Karrikatur seines Vorbildes erscheint. Das Schlechte wird überhaupt leichter und besser nachgeahmt, als das Gute, und so ist es leider auch hier der Fall gewesen.

9. Vielleicht noch deutlicher als durch diese abstrakten Parallelen wird die Abhängigkeit des franzö-

sischen Idealromans durch die Existens eines Romans bewiesen, der unter dem Vorgeben, die Übersetzung eines griechischen Originalwerkes zu sein, im Jahre 1599 ediert wurde. Kann schon der Anspruch, mit dem diese Dichtung auftrat, ') zeigen, wie sehr griechisches Fühlen und Denken damals in den Geist der Gebildeten eingedrungen war, wie viel mehr der Umstand, dass diese litterarische Fälschung eine relativ so vorzügliche war, dass selbst die Gelehrten der Zeit sie nicht als solche erkannten und noch fast ein Jahrhundert später der so scharfsinnige und mit dem griechischen Roman so wohl vertraute Bischof Huet kein bestimmtes Urteil abzugeben wagte. 2)

Dieser Roman führt den Titel: 'Du vray & parfaict Amour, escrit en Grec par Athenagoras, Philosophe Athenien; contenant les Amours honnestes de Théogenes & Charide, de Phérécide & de Mélangénie. Traduit du Grec d'Athenagoras par Martin Fumée, Seigneur de Genillé. Paris &c. 1599'. (12°).

Martin Fumée will also nur Übersetzer sein; er behauptet, das griechische Manuskript, das ein Unicum gewesen, von dem Protonotar des Kardinals d'Armagnac, Lamané, erhalten zu haben. Auf den Wunsch des Kardinals habe er die Übersetzung vorgenommen, sie diesem

<sup>1)</sup> Allerdings wollen auch mittelalterliche Romane aus dem Griechischen übersetzt sein, doch ohne dass diese Behauptung unseres Wissens besonders betont würde und man gar versucht hätte, mit ihr den Leser wirklich zu täuschen.

<sup>2)</sup> Huet (s. Traité, pag. 27 f.) ist von der Echtheit des Romans offenbar nicht recht überzeugt, aber er bespricht schliesslich den Roman doch, als sei er ein Werk des Altertums und bemüht sich darzuthun, dass der Verfasser Christ gewesen. — Abbé Lenglet (II, 11) hegt wiederum leise Zweisel, doch vermag er den Excurs über hermetische Philosophie, der sich in dem Romane findet, keinem Franzosen zuzuschreiben. — Die Herausgeber der 'Bibliothèque universelle des Romans' (1775, Aoust) scheinen den Roman für echt zu halten.

gewidmet und tibersandt. Fumée scheint dann gegen das Ende des Jahrhunderts gestorben zu sein, wenigstens hat nicht er selbst, sondern ein gewisser Bernard de Sanjorry die oben angesührte Editio princeps besorgt.

10. Nun steht aber fest, dass der dem zweiten Jahrhundert nach Christus angehörende Apologet Athenagoras, der sich namentlich als einer der Gründer der alexandrinischen Katechetenschule berühmt gemacht hat, nicht der Verfasser sein kann. Die moderne Kritik, der ja ganz andere Hilfsmittel und Methoden zu Gebote stehen, als der des siebzehnten Jahrhunderts, hat den Beweis dafür längst erbracht.1) Der angebliche Übersetzer hat nämlich einmal Heliodors 'Æthiopica' die doch aller Wahrscheinlichkeit nach ein Jahrhundert später verfasst sind als Athenagoras lebte, eifrig benutzt,2) und weiterhin ist so manches seiner Feder entschlüpft, was nur im sechszehnten Jahrhundert geschrieben werden konnte. Das Priesterwesen der Alten, der gesamte religiöse Kult, ist eine ganz durchsichtige Verschleierung des speziell katholischen und französischen; auch das oft angedeutete Gerichtsverfahren ist ein durch und durch unhistorisches, das sich aber dafür um so treuer an die beim Pariser Parlament üblichen Formalitäten anschliesst.

Eine andere Eigenart der Darstellung bestätigt gleichfalls die moderne Abfassung und kann gleichzeitig auf den wahren Verfasser des Romans führen: es sind die zahlreich eingestreuten Beschreibungen von Bauwerken, die Verschwendung mit architektonischen Kunstausdrücken, die schon Huet stutzig machte.<sup>8</sup>) Wahrscheinlich nämlich ist in der That Fumée nicht,

<sup>1)</sup> Vgl. Schöll, Gesch. der griech. Litt. II, 519, A. 3; p. 611, A. 1. — Dunlop, p. 86 ff.

<sup>2)</sup> Dass umgekehrt Hel. Athenagoras benutzt haben könnte, ist aus vielen Gründen völlig unglaubhaft; der pseudogriechische Roman beutet eben die 'Æthiopica' in modernem Geiste aus.

<sup>8)</sup> Traité &c., p. 33 f.

wenigstens nicht der alleinige Verfasser, und auch der genannte Lamané nur eine vorgeschobene Persönlichkeit, der ächte Autor aber Philandre, der gelehrte Kommentator des Vitruv und eifrige Anhänger des selbst sich für Baukunst lebhaft interessierenden Kardinals d'Armagnac. Wirklich lassen sich zwischen den fachwissenschaftlichen Einschiebseln des Romans und Philandre's Anmerkungen zum Vitruv Übereinstimmungen nachweisen. Es kommt daher der Wahrheit vielleicht am nächsten, wenn man den Roman 'Du vray & perfaict Amour' als ein Kollaborat Philandre's und Martin Fumée's bezeichnet, jenem die Erfindung, diesem, der über eine gewandte, viel getibte Feder verfügte, etwa die letzte Redaktion der Dichtung zuschreibt.

11. Der Roman, welcher, wie eine Stelle in Charles Sorel's 'Polyandre' (V, p. 301) beweist, noch stinszig Jahre nach seiner Entstehung eine beliebte Lekture war, erscheint zu wichtig, als dass wir hier nicht eine gedrängte Angabe seines Inhaltes¹) einstigen sollten. Er ist das Prototyp all der Nachahmungen, die der griechische Roman in Frankreich hervorries.

Das Werk zerfällt nach Vorbild der 'Æthiopica' in zehn Bücher, deren Abschluss oft ein sehr willkürlicher ist. Sein grösster Fehler ist die Doppelheit des Helden und der Heldin, wodurch das Interesse des Lesers unnötig geteilt wird. Gleich hier, bei diesem ersten Produkte neuerer französischer Romandichtung muss man sich, wie später so oft, verwundert fragen, warum der Autor aus seinem Stoffe nicht zwei oder mehrere Romane gemacht habe. Die Darstellung ist eine lebhafte, malerische, und verdient ganz das Lob, welches ihr Huet spendet. Die Sprache tadelte man später als 'mauvais gaulois', allein man weiss ja, was von diesem Vorwurf, der die gesamte Litteratur vor

<sup>1)</sup> Eine ausführliche gute Analyse s. Bibl. univ. des Rom. 1775, Aoust, p. 7 ff.

Boileau traf, zu halten ist. In der That zeigt sie noch Spuren der Frische und Traulichkeit, die das ältere Französisch vor dem klassischen auszeichnete.

12. I. Beim Triumphzug des Aemilius Paulus, der als Sieger über Perseus von Macedonien zurückkehrt, erblickt Charide, eine junge und schöne griechische Sklavin im Hause des Prätors Octave, ihren einstigen Geliebten unter der Zahl der Kriegsgefangenen. Darüber verfällt sie in tiefe Trauer, der sie Capiton, ein Freigelassener Octave's, vergeblich durch seinen Zuspruch zu entreissen sucht. Er schickt deshalb Mélangénie zu ihr, gleichfalls eine Hausgenossin Octave's, eine Karthagerin, die nur der traurige Zustand ihres Vaterlandes hindert, dorthin zurückzukehren, indem Octave ihr schon lange die Freiheit geschenkt. Beide versprechen einander, sich durch Erzählung ihrer Schicksale demnächst trösten zu wollen. Am folgenden Tage triumphiert Octave als triumphator navalis; nach Hause zurückgekehrt, spricht auch er Charide Trost zu und verheisst ihr, sie nach völliger Beendigung des Krieges nach ihrer Vaterstadt Meliböum zurückzusenden und bis dahin sie in seinem Hause als Tochter zu behandeln. Hierauf begibt sich Octave in den Senat, wo über das Schicksal der Kriegsgefangenen verhandelt wird. Polycrate, der Vater Théogène's, des Geliebten der Charide, ist seinem Sohne nachgereist und bittet ihn jetzt von den versammelten Vätern frei.

II. Während der Verhandlungen im Senat erzählt Mélangénie, wie sie versprochen, Charide ihr Leben. Sie ist eine Karthagerin aus dem Geschlechte der Könige von Numidien. Ihr Vater, Ampsar, ein Anhänger Hannibal's, gehörte zu denen, die dem grossen Feldherrn zu seiner Flucht zu Antiochus verhalfen, und musste daher selbst flüchten; er übergab seine damals zehnjährige Tochter seinem Schwager Gempson, aber dieser fürchtete dadurch in gefährlichen Verdacht zu kommen und gab das Kind in die Obhut eines ländlichen Gärtners. Nun

lebte Mélangénie in der Verborgenheit, bis sie zur Jungfrau herangeblüt war. Da verliebte sie sich in Phérécide, einen Kaufmannssohn aus Salamis, von dem sie sich entstihren liess, nachdem er ihr zugeschworen, sie bis zur Vermählung nur als seine Schwester behandeln zu wollen. Die Liebenden begeben sich zunächst nach Kreta, dessen herrlicher Dianatempel mit all seinem Gepränge ausstihrlich beschrieben wird. Hier unterbricht die Erzählerin die Rückkehr Octave's aus dem Senate; er erzählt, dass der Senat allen Gefangenen ausser Perseus und den ersten Feldherrn die Freiheit geschenkt habe. Charide ist tiberglücklich, da sie auf diese Weise erfährt, dass Théogène frei geworden. Sie entdeckt jetzt Octave ihren Namen und ihre Herkunft. Charide ist die Tochter des früh verstorbenen reichen Statthalters von Meliböum, Autocles. Doch ihre Liebe zu Théogène verrat sie ihrem Beschützer nicht, und so ist es ihre Schuld, dass sie, als am folgenden Tage Théogène mit seinem Vater den Octave besucht, um sich bei ihm für seine Fürsprache zu Gunsten der Gefangenen zu bedanken, den Noch am Geliebten nicht wiedersieht. selben Tage kehren Polycrate und Théogène nach Athen zurtick.

Charide ist besorgt, dass die Théogène geschenkte Freiheit nicht von Dauer sein möchte, da die Amnestie des Senates sich nur auf Makedonier bezieht, Théogène aber Athener ist. Doch tröstet sie der Gedanke, trotz der Plünderung ihrer Vaterstadt noch soviel Vermögen zu besitzen, um in diesem Falle dem Geliebten die Freiheit erkaufen zu können. Danach fährt Mélangénie in ihrer Lebensgeschichte fort. Nachdem sie Kreta verlassen, hatte sie mit Phérécide einen furchtbaren Seesturm zu bestehen, der sie in die Nähe der Seeräuberktiste von Cyrene verschlug. Sie erzählt hier ausführlich die Geschichte dieser Stadt und ihrer Rivalität mit Karthago. Das Schiff verlässt aber die gefährliche Gegend wieder und landet bei der grossen afrikanischen Handelsstadt Bérénice, zu deren Merkwürdigkeiten gehört, dass hier die Löwen gezähmt wie Hunde die Strassen beleben. Auf einem Spaziergang wird unweit der Stadt das Liebespaar von Räubern überfallen, gefesselt und auf Pferde gebunden. Ritter eilen zur Hilfe herbei, sie befreien Mélangénie, aber Phérécide wird von den Briganten davongeschleppt. Die hilfreichen Ritter gehören zu einer Gesandtschaft, welche den Ammonstempel aufzusuchen im Begriff steht. Mélangénie muss mit ihnen gehen; in dem furchtbaren Wüstenbrand glaubt sie oft verschmachten zu müssen, und ihre Ehre kann sie nur dadurch wahren, dass sie sich für eine der Diana geweihte Priesterin ausgibt. Am Ziel der Reise angelangt, lebt sie auch als solche unter den Priesterinnen des Jupiter Ammon; da sie bald nach ihrer Ankunft erkrankt, kehrt die Gesandtschaft ohne sie nach Bérénice zurück, und Mélangénie bleibt in der Ammonoase ohne die Hoffnung auf Rückkehr und ohne Aussicht, ihren Phérécide je wiederzusehen. Hier unterbricht die Erzählerin abermals ihre Geschichte, da ihr Dienst sie zu ihrer Herrin ruft.

IV. Als Mélangénie zu Charide zurückkehrt, findet sie diese in Thränen, "da ihre Geschichte mit der soeben gehörten gar soviel traurige Ähnlichkeit habe". Auch ihr Vater, erzählt sie, sei gestorben, als sie erst dreizehn Jahre alt gewesen; er habe sie und ihr Vermögen in die Hut eines Verwandten, Eustène, gegeben. Théogène, der aus Athen wegen eines Streites mit Altersgenossen verbannt worden und der in Meliböum im Hause seines Oheims Trasibule lebte, lernte sie bei einem Feste kennen und sogleich auch lieben. Trasibule, mit Eustène befreundet, vermittelte die nähere Bekanntschaft, die beide so sehnlich wünschten. Bald sind alle Hemmnisse für eine Heirat beseitigt, aber gerade da sieht sich Théogène genötigt, Meliboum zu verlassen. - Seitdem bleiben die Liebenden getrennt; erst im Triumphzug des Ämilius Paulus sah Charide Théogène

V. und VI. Mélangenie führt hierauf ihre Erzählung zu Ende: sie schildert Ursprung und Aussehen des Ammontempels, die Philosophie und die Gewohnheiten seiner Priester und Priesterinnen, welche die Vielheit von Göttern verwerfen und nur an einen allgegenwärtigen Gott glauben, den sie unter dem Bilde einer Statue mit einem Widderkopfe verehren.1) Die Sehnsucht nach Phérécide macht Mélangénie den Aufenthalt unter den Priesterinnen bald unerträglich. Als daher nach langem Harren eine Karawane nach Memphis abgeht, schliesst sie sich ihr unter dem Vorgeben an, sie habe der Diana von Bubaste gelobt, in ihrem Tempel eine Andacht zu verrichten. So entkommt sie; in Bubaste - am Nil gelegen - besteigt sie ein Schiff, das nach Cypern, der Heimat Phérécide's, segeln soll. Piraten überfallen das Fahrzeug, töten die männliche Besatzung und verkaufen die Frauen, darunter Mélangénie, nach Sardinien. Als Sempronius diese Insel erobert, kommt sie mit nach Rom. Dies ist schon neun Jahre her. Zweiundvierzig Jahre ist Mélangénie alt, zu neun Jahren begann ihr Unglück. Charide verspricht ihr, für sie alles zu thun, was in ihrer Kraft stehe. Sie erhält jetzt von Octave die Erlaubnis und die Mittel, nach Meliböum zurückzukehren und tritt ihre Reise unverzüglich an.

VII. und VIII. Charide langt glücklich in Meliböum an; sie trifft in ihrem Hause noch ihre alte Amme, welche den wertvollsten Besitz vor der Habsucht der Feinde in ein Versteck gerettet hat. Das Gefolge, welches ihr Octave mitgegeben, belohnt Charide reichlich und übersendet diesem und Mélangénie durch dasselbe Geschenke und Danksagungen. Sie erfährt, dass Théo-

<sup>1)</sup> Dies ist wohl der Passus über "hermetische" d. i. geheimnisvolle Philosophie, welche den Abbé Lenglet zur Annahme eines griechischen Originals für unseren Roman bestimmte.

gène in Athen sei und lässt ihn sogleich herbeirufen. Théogène aber wird unterwegs von Byzantinern angefallen und nach Byzanz entführt. Charide begibt sich mit ihrer Amme und einigen anderen Gefährten dorthin und kauft Théogène los. Damit sind die Liebenden endlich wieder vereinigt, doch widersetzt sich Charide der ehelichen Verbindung, bis sie wieder nach Meliböum zurückgekehrt seien. Sie begeben sich abermals auf die See; aber schon kurz hinter Byzanz ergreift sie ein Sturm und treibt sie an die scythische Küste. Domasde, der König des Landes, der gerade im Krieg mit den Nomaden begriffen ist, will Charide und einen ihrer Begleiter, Adraste, dem Mars als glückbringende Opfer darbringen lassen; denn Théogène, der eine Wunde empfangen hat, wird dazu für ungeeignet befunden. Doch die Bitten der Liebenden, zusammen sterben zu dürfen, rühren den König; er schenkt den Bedrohten das Leben, unter der Bedingung, dass sie ihm neue Opfer verschaffen. Théogène fällt darauf mit einem Trupp Scythen ins feindliche Lager ein und erbeutet eine hinlängliche Zahl von Gefangenen. Erfreut über diese Waffenthat, ernennt Domasde Théogène zu seinem obersten Feldherrn.

IX. und X. Während der Abwesenheit Théogène's hat der mit der Obhut Charide's betraute Offizier der Tugend des Mädchens nachgestellt, und Charide hat keinen anderen Ausweg gehabt als die Flucht. Einen Brief an Théogène zurücklassend, begab sie sich nach Mésembrie. Als Théogène zurückkehrt, kommt das Vergehen des Offiziers an den Tag; der König lässt ihn unter furchtbaren Qualen hinrichten. Théogène eilt Charide nach und ist so glücklich, sie bald aufzufinden. Mit Geschenken und Ehren reich bedacht, verlassen dann beide, geleitet von der treuen Amme und den übrigen Genossen, das Scythenland und kehren unversehrt nach Meliböum zurück. In ihrem Glücke erinnert sich Charide Mélangénie's; sie lässt sie von Rom herbei-

kommen und behält sie als Freundin bei sich. Théogène, Charide und Mélangénie reisen als dann nach Athen, um Polycrate zu besuchen. In Athen erneuert Théogène zufällig die Bekanntschaft mit einem bejahrten Manne, dem er früher einmal in Ephesus begegnet. Mit Mélangénie zusammentreffend, erkennt dieser in ihr seine längst tot geglaubte Geliebte, denn er ist kein anderer als Phérécide. Die Räuber, die ihn einst von Mélangénie getrennt, gaben ihn bald wieder frei, und seitdem war sein einziger Lebenszweck, Mélangénie oder doch ihre Grabstätte wieder aufzufinden. Nun feiern sie bald, wie Théogène und Charide, ihre Vermählung und so ist das Glück aller Beteiligten ein vollkommenes. —

Beziehungen zu den 'Æthiopica' wird jeder Leser dieser Geschichte herausfinden. Man wird gestehen, dass die Nachahmung des griechischen Vorbildes im ganzen eine gelungene ist und die Bezeichnung 'pastiche médiocre', die ihr Chassang zuerteilt, wohl nicht verdient. Gerade dass die Nachahmung keine gelehrt-raffinierte ist, sondern mehr eine naiv-spontane, erscheint als das litterargeschichtlich Interessante und Wertvolle an Philandre-Fumée's Roman. Sie wäre nicht möglich gewesen, hätten die griechischen Vorbilder bloss eine wenn auch noch so skropulöse gelehrte Kenntnisnahme erfahren.

13. Der hellenistische Einfluss erhält sich bis gegen das Ende des siebzehnten Jahrhunderts, wiewohl er bald schwächer und schwächer wird und schliesslich fast nur noch in der Benennung der Romanfiguren¹) wirksam bleibt. Konservierend wirkte in dieser Hinsicht namentlich das Preziösentum, auflösend auch hier diejenigen Romane, mit deren Realismus sich das dem späten Hellenentum abgeborgte Scheinleben nicht vertragen konnte. Endlich findet dieser Gräcicismus ganz an der Grenze des Jahrhunderts in den 'Aventures de Télé-

<sup>1)</sup> Es sei daran erinnert, dass auch das Lustspiel noch lange Zeit seine Personen mit griechischen Namen belegte.

maque', dessen direktes Vorbild ein heroisch-antikisierender Roman vom Jahre 1625 ist,¹) Läuterung und Abschluss.

- 14. Gegentiber dem so mächtigen Einfluss des griechischen Romans verliert sich der des lateinischen, der ja auch nur so schwach entwickelt und so unselbständig war, ins Bedeutungslose. Petron's 'Satiricon' beeinflusste allerdings den 'Euphormio' Barclay's (1603), aber dieser selbst wurde als mehr gelehrte Produktion bald verdrängt und trug wenig oder nichts zu der Entfaltung der Gattung des komisch-satirischen Romans bei, welcher er angehört. Wichtiger wurde Apulejus' 'Goldener Esel', der, schon 1522 von Guillaume Michel und bis zum Ende des sechszehnten Jahrhunderts noch sehr häufig ins Französische übersetzt,2) länger als ein Jahrhundert eine ungemein beliebte Lekture blieb. Sicher lassen sich Entlehnungen aus ihm in d'Urfé's 'Astrée' nachweisen. Ähnliches gilt von Ovid's 'Metamorphosen', die, bekanntlich von jeher ein Lieblingsbuch der Franzosen, auch im 17. Jahrhundert viel gelesen und viel bewundert wurden.
- 15. Dafür aber wurde wiederum die lateinische Geschichtsschreibung, und mit Vorliebe natürlich die romanhaft gefärbte, für den französischen Idealroman eine reiche Stoffquelle. Sueton, Vellejus Paterculus, Sallust und Tacitus wurden sämtlich von Jean Baudoin in den ersten Jahren des siebzehnten Jahrhunderts (1611—19) neu übersetzt und nebst Quintus Curtius und Livius von

<sup>1)</sup> Les deux Déesses, ou la Gloire & la Vertu, couronnées par l'Amour. Par R. Montagathe. Paris, Chez Billaine 1625, 2 vols. Der gut und lebhaft erzählende Autor ist in der klass. Litteratur, insbesondere der Mythologie, sehr wohl bewandert. Vgl. Bibl. univers. des Romans 1783, Janvier I, p. 143 f.

<sup>2) (</sup>Lenglet), Bibl. des Romans, p. 17.

la Calprenède, der Scudéry und vielen anderen zu Rate gezogen und ausgebeutet, wie bei der Würdigung ihrer Romane nachgewiesen werden wird. Einzelnes aus Seneca<sup>1</sup>) fand gleichfalls Verwendung.

<sup>1)</sup> Übersetzt von Matthieu de Chalvet, neu ediert von J. Baudoin, Paris 1638.

## Drittes Kapitel.

### Der Einfluss des spanischen Romans.

§ 1. Übergewicht des realistischen Romans in der spanischen Litteratur. 3. Begründung seiner Einwirkung auf die gleichzeitige französische Prosadichtung durch politische Verhältnisse. 3. Mendoza, der Schöpfer des realistischen Romans. 4. Abweichungen des neueren realistischen Romans von dem idealistischen Abenteurerroman des Mittelalters. 5. Fortsetzungen und Nachahmungen des Lazarillo de Tormes. 6. Verpflanzung des 'gusto picaresco' nach Frankreich. 7. Seine Wirkungen daselbst.

Im Gegensatz zum 'Amadis' und zum hellenistischen Liebesroman wirkt der spanische Roman nicht vorzugsweise nach einer, sondern nach mehreren Richtungen auf die Entstehung und Fortbildung des französischen Romans im siebzehnten Jahrhundert. Und zwar deshalb, weil er selbst ein bereits höher entwickelter, in verschiedene Gattungen verzweigter ist. Es gibt schon im sechszehnten Jahrhundert in Spanien einen religiösen, einen Hirten- und, als eigentümlichste, zur schönsten Blüte gelangende Gattung, einen realistischen Roman, der ganz wie jener, zu dessen Entwickelung er in Frankreich beitragen sollte, ein 'Roman der Opposition' ist und als solcher eine satirische und kritische Tendenz in sich trägt. Alle diese Gattungen üben, wenn auch mit verschiedener Intensität, ihren Einfluss auf den französischen Roman, aber es soll trotzdem an dieser Stelle nur der der letzteren Gattung erörtert werden. der religiöse sowohl wie der Hirtenroman sind, wenn sie auch innerhalb der spanischen Litteratur eine ganz bestimmte Färbung annehmen, doch keine speziell spanischen Schöpfungen; auch entwickeln sie sich in Frankreich mit so grosser Einheitlichkeit und Abgeschlossenheit, haben überhaupt in der Geschichte der Romandichtung so isolierte Stellungen inne, dass ihre Entwickelung besser in dem Rahmen einer monographischen Darstellung zum Ausdruck gelangt. Es soll also im Nachstehenden der Einfluss des realistischen, insbesondere des Schelmenromans geschildert werden.

2. Dass die Litteratur der Spanier auf die der Franzosen einwirken musste, zeigt von vorn herein die Stammverwandtschaft und enge Nachbarschaft der Völker. Gesteigert wurde diese Notwendigkeit dadurch, dass Sprache und Dichtung in Spanien früher auf eine gewisse Stufe der Vollendung kam als in Frankreich. Auch hatten seit der Regierung Ferdinand's des katholischen und Ludwig's XII. die beiden Nationen in lebhaften politischen Beziehungen gestanden, wobei Spanien Frankreich gegenüber eine Art dominierender Stellung eingenommen hatte. Unter Heinrich IV. war hierin allerdings ein Umschwung eingetreten: Frankreich löste jede Abhängigkeit von dem Nachbarlande und konnte sogar für manche erlittene Demütigung Revanche nehmen. Aber wie so oft war der politische Sieg nicht zugleich auch ein intellektueller; die Überlegenheit Spaniens in Gesittung, Wissenschaft and Dichtung blieb durch diplomatische und kriegerische Erfolge unangefochten. Vielleicht machte sie sich sogar jetzt noch mehr geltend als früher, nachdem Frankreich keine Ursache mehr hatte, Spanien um seine äussere Machtstellung zu beneiden, nachdem die Spannung zwischen beiden Völkern aufgehört hatte und friedliche Beziehungen an Stelle der gewaltsamen getreten waren. Von grosser Bedeutung war, dass Ludwig's XIII. Gattin, die schöne und geistvolle Anne d'Autriche, eine Schwester Philipp's IV. von Spanien, bei Lebzeiten und fast noch mehr nach dem Tode ihres Gemahls (1643) einen ausserordentlichen Einfluss gerade in den Kreisen erlangte, in deren Hand

damals die Pflege der Litteratur lag. Namentlich durch sie wurde die spanische Sprache das Idiom der feinen Welt, die Gesellschaftssprache aller, die auf eine höhere Bildung Anspruch erhoben — ähnlich wie einst das Griechische in Rom, das Französische im 18. Jahrhundert in Deutschland vor der Muttersprache bevorzugt wurde. —

3. Der vielseitige, als Staatsmann, Jurist, Theolog, Historiker und Sprachforscher gleich berühmte Diego Hurtado de Mendoza ist bekanntlich der Begründer der Dichtungsgattung des 'Schelmenromans', der somit als eine eigentlich spanische Schöpfung auf dem Gebiete des realistischen Romans zu betrachten ist.1) merkwürdige Mann, 1503 in Granada geboren, erwarb sich die Grundlagen seiner ausgebreiteten Bildung in Italien; er stand hoch in der Gunst Karl's V., verlor aber seinen Einfluss unter Philipp III. Er starb 1575 Das Werk, welches ihm in der Geschichte zu Madrid. des Romans eine ehrenvolle Stellung sichert, ist eine Jugendarbeit, der vielleicht erst 1553 zuerst gedruckte<sup>2</sup>) Roman 'Vida de Lazarillo de Tormes y de sus fortunas y adversidades'. Dies ist der erste 'Schelmenroman (novela picaresca)'.

Man hat den 'Lazarillo' und seine Nachfolger auch als Abenteurerromane bezeichnet, aber diese Benennung empfiehlt sich als zweideutig nicht. Denn, wenn man will, hat auch das Altertum und namentlich das Mittelalter, einen 'Abenteurerroman' (nicht Abenteuerroman) besessen. Namentlich für manche der ritterlichen Romane würde sich dieser Name sehr gut eignen und ist in der That auch häufig für sie verwendet worden. Überdies aber könnte der alte Name die Vorstellung erwecken,

2) Vgl. Lemcke, Handbuch d. span. Litt., Leipzig 1855, I. 211.

<sup>1)</sup> Vgl. Karl Stahr, Mendoza's Lazarillo de Tormes und die Bettler- und Schelmenromane der Spanier. Deutsche Jahrb. für Polit. u. Litt. Berlin 1862. 3. Bd. p. 411—444.

als sei der Hauptbestandteil der Schelmenromane etwas ererbtes, ursprüngliches.

4. Wie sehr unterscheidet sich aber gerade das Abenteurertum der spanischen 'Picaros'1) von dem ihrer Vorgänger! Diese gehen tugendgewappnet, hohe Zwecke verfolgend allen Gefahren entgegen; durch Kühnheit, Kraft und Treue besiegen sie auch die grössten Widerwärtigkeiten; jene stürzen sich voll Leichtsinns und übermütiger Tollkühnheit in Kampf und Not; Schlauheit und Frechheit nebst einem fatalistischen Stoicismus sind ihre Waffen und wo diese nichts nützen, muss die völlige Gedankenlosigkeit und eine höchst vergnügliche Passivität das Schlimme unfühlbar machen; sie vertrauen dem blinden Glück und wirklich pflegt sie dies als seine wahren Lieblinge immer sehr bald zu erretten, meist freilich, um schon im nächsten Augenblick sie wieder in um so grössere Verlegenheiten zurückfallen zu lassen. Um es kurz zu sagen, die einen sind Abenteurer im grossen Stil, die anderen alltägliche Wagehälse. Natürlich sind auch die Erlebnisse beider grundverschieden: der alte Abenteuerroman gab idealisierte, grossartige, von der Phantasie oft bis ins Ungeheuerlichste verzerrte Gefahren — ein Schwert soll hunderten Widerstand leisten, Riesen überwunden, scheussliche Ungeheuer vernichtet, unheimlicher Zauber aufgehoben, sogar die Wut der Elemente und der Neid der Götter

<sup>2) &</sup>quot;Dieser Ausdruck, den keine andere Sprache übersetzen kann, bedeutet im Spanischen vielerlei. Einer, der zum Gesindel gehört, lose Streiche ausführt, mehr oder minder betrügt, aber mit einer gewissen Subtilität... In der Kunst des Picaro gibt es verschiedene Stufen: ein grober Schelm, ohne List und Feinheit kann niemals Picaro genannt werden... Was Mendoza, Aleman, Cervantes, Quevedo u. a. in Spanien für den Geschmack ihrer Landsleute thaten, das erweiterte später Beaumarchais und schenkte den Picaro, seinen Figaro, mit geringer Namensänderung dem ganzen Europa." (Marcos de Obregon, herausgegeben von Tieck, I, p. 252, A. 17.)

gebändigt werden —; der schlimmste Feind des realen Abenteurers ist der Hunger, der Frost, dann der Häscher und der seine Zeche heischende Wirt.

Man sieht, es ist der alte Widerspruch zwischen Idealismus und Realismus, zwischen Phantastik und Natürlichkeit, zwischen Unwahrscheinlichem und selbst Unmöglichem und dem Wirklichen. Verschärft wird der Gegensatz dadurch, dass der Schelmenroman auch sogleich die gesellschaftliche Sphäre der Helden gegen früher so unendlich tief herabsetzt, dass er in jeglicher Hinsicht vom Höchsten sogleich zum Allertiefsten hinuntergeht, dass er nicht bloss der Übertreibung, sondern auch dem Edlen und Guten das Zerrbild entgegenhält. wird der Mut zur Frechheit oder schlägt auch in die erbärmlichste Feigheit um, Treue und Redlichkeit werden zu bodenloser Gewissenlosigkeit, Undankbarkeit Spitzbüberei, die alte 'largesse' zu unbegrenzter Verschwendungssucht in den Tagen des Glückes. durchgehends ernsten, fast feierlichen Tone des älteren Romans wird ausgelassene Lustigkeit, ein nimmer müder Witz und Spott entgegengesetzt, die fast stets vorhanden gewesene strenge Moralität durch eine bisweilen alle Grenzen überschreitende Obscönität karrikiert.

Trotz all dieser Gegensätze, seltsamer Weise auch trotz des zuletzt angestihrten Widerspruches, begegnen sich der idealisierende und der so nackt reale spanische Roman in der Absicht bessernd auf den Charakter des Lesers zu wirken. Nur ganz wenige Schelmenromane gibt es, die ohne moralische Zwischenbetrachtungen ihre Schwänke an einander zu reihen wagten und die ihre Unsauberkeiten nicht durch die Schilderung von den Folgen des Lasters — durch die sogenannten "Nutzanwendungen" oder "Wahrnehmungen" — auszugleichen suchten. Der Schelmenroman will das Böse entlarven, aber allerdings geht er diesem Zweck ohne grossen Eiser nach; erst, 'wenn sich das Laster erbrochen', setzt

sich auch hier 'die Tugend zu Tisch'. Eine gewisse Abhängigkeit des Schelmenromans vom älteren 'Abenteurerroman', insbesondere vom 'Amadís' soweit sich dieser als ein Abenteurerroman bezeichnen lässt, darf überhaupt nicht in Abrede gestellt werden. Führte doch sein Schöpfer, Mendoza, sogar auf seinen Reisen den 'Amadís' stets bei sich.

5. Der 'Lazarillo de Tormes' fand sehr bald zwei Fortsetzungen¹) und zahlreiche Nachahmungen. Es sind namentlich 'La Vida y Hechos del picaro Guzman de Alfarache' (I. T. 1599; II. T. 1605) von Mateo Aleman, das vollkommenste Erzeugnis der Gattung; das 'Libro de entretenemiento de la picara Justina', zugleich eine schwächliche Nachahmung des 'Guzman', von dem Dominikaner Andres Perez de Leon unter dem Pseudonym Francisco Lopez de Ubeda veröffentlicht (1605); darnach die 'Historia y Vida del gran Tacaño, Pablo de Segovia, von Francisco Gomez de Quevedo y Villegas (etwa 1608); die umfängliche in drei Teile zerfallende 'Relacion de la Vida y Aventuras del Escudero Marcos de Obregon', von Vincente Espinel (1618); 'Alonzo, mozo de muchos hombres', von Gerónimo Yañez y Rivera (I. T. 1624; II. T. 1626); 'la Vida y Hechos de Estevanillo Gonzales' (1646) — vielleicht von Guevara, dessen 'El Diablo cojuelo, verdades soñadas &c.' (1641) durch Le Sage unsterblich geworden ist. Endlich darf auch das 'castilianische Decamerone' des Don Manuel, die Novellen- und Schwänkesammlung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die erste (1555), im Stil jener abenteuerlichen Reiseromane, welche im 17. nnd 18. Jahrhundert im Schwange waren, schreibt der Litterator Nicolaus Antonius einem portugiesischen Dominikanermönch Emanuel zu (Lemcke, a. a. O. I, 213); die zweite verfasste Enrique oder Juan de Luna, ein Lehrer der spanischen Sprache zu Paris. Sie wurde wohl erst 1620 gedruckt. Vgl. Ticknor-Julius, Gesch. der schön. Litt. in Span., Lpzg. 1866, I, p. 401.

'Conde Lucanor' hier als reichlich fliessende Stoffquelle nicht ausser Acht gelassen werden.

diesem so reich blühenden Schelmenroman entwickelte sich aufs natürlichste durch Ausscheidung der allzugrossen Üppigkeit der Handlung, durch psychologische Vertiefung und deutlichere Hervorhebung der aggressiven Tendenz gegen den Idealroman der komisch-satirische Der Schelmenroman selbst ver-Roman des Cervantes. blasste; er wurde von der romantischen Novelle, der er häufig schon einen Platz in seinem Rahmen eingeräumt, langsam aber unwiderruflich verdrängt. Quijote', wiewohl unbestritten der 'erste unsterbliche Weltroman', war doch seiner Zeit zu sehr vorangeeilt. als dass er einen durchgreifenden Erfolg sogleich bei seinem Erscheinen hätte erzielen können. Es kennzeichnet den Einfluss, den der Schelmenroman auf den Zeitgeschmack gewonnen hatte, dass Cervantes' Werk im Jahre 1621 nach picaresker Manier umgestaltet wurde.

6. Es sei nun in kürze der Übergang des Schelmenromans nach Frankreich dargelegt. Er erfolgte mit so ausserordentlicher Schnelligkeit, dass meist schon wenige Jahre nach dem Erscheinen der einzelnen Romane französische Nachdrucke und Übersetzungen in grosser Zahl vorhanden waren. So wurde der 1553 erschienene 'Lazarillo' bereits 1561 tibersetzt; 'Guzman de Alfarache' Chappuys (1600); später von Chapelain und Thomas Corneille; die 'Picara Justina' 1607; 'Marcos de Obregon' (I. T.) von d'Audiguier 1618; der 'Gran Tacaño' von dem bekannten Genest 1644. Der 'Don Quijote' wird 1618 von François de Rosset, von César Oudin tibertragen und findet bereits 1627 in Sorel's 'Berger extravagant' eine merkwürdige Nachahmung. Auch ist interessant, dass Boileau die Absicht gehegt haben soll, einen Roman über das Leben des Cynikers Diogenes 'de la plus parfaite gueuserie' schreiben, 'beaucoup plus plaisante et beaucoup plus originale (!) que celle de Lazarille de Tormes et Guzman d'Alfarache'. 1)

Wie natürlich, wirkt der so realistische spanische Schelmenroman auch fast ausschliesslich auf den französischen Roman realer und kritischer Tendenz, während sein Gegenfüssler sich diesem Einfluss vornehm entzieht. Vielleicht kann man behaupten, dass der spanische Schelmenroman überhaupt erst die eigentliche realistische Richtung in der modernen französischen Romandichtung geschaffen habe. Denn zwischen ihr und den älteren nationalen 'Facéties', die doch einen satirisch-komischen und somit realen Roman vorzubereiten schienen, und auch zwischen den ganz ähnlich gefärbten Novellen des sechszehnten Jahrhunderts besteht kein ersichtlicher Zusammenhang. Der Roman Rabelais', obschon in seiner Grundidee und in manchen Einzelztigen - wie zum Beispiel der Persiflage des Ritterromans — entschieden der Vorgänger des französischen Realromans im siebzehnten Jahrhundert, war gleichfalls ohne wirklich lebenskräftige Nachkommen erloschen und ist mit diesem durch kein litterarisch nachweisbares Bindeglied verknüpft. dieser Erscheinung zeigt sich recht deutlich, wie in der Litteratur mächtige Einflüsse von aussen vielversprechende Ansätze zu nationaler Entfaltung gänzlich vernichten Namentlich scheint die Nachahmung nahezu können. gleichzeitiger und in verwandter Sprachform abgefasster Litteraturerzeugnisse den natürlichen, individuellen Genius geradezu zu töten, auf leere Wiederholung von bereits einmal geleistetem anstatt auf Belebung und Kräftigung hinzuwirken. Der einzige realistische Roman Frankreichs, welcher im 17. Jahrhundert der Periode starker Beeinflussung von Spanien zeitlich vorausgeht, der 'Euphormio' Barclay's, widerspricht der aufgestellten Behauptung gewiss nicht, sondern ist eher dazu angethan,

<sup>1)</sup> Bolæana, Amst. 1742, 12°, p. 41 cit. von Wolf, Suppl. zu Ticknor-Julius, Gesch. d. schön. Litt. in Span., p. 46.

dieselbe zu stützen. Abgesehen von seiner engen Abhängigkeit von der klassischen Satire, der er sich schon durch die Sprache anzunähern sucht, geht er in der That auf die wenigen spanischen Schelmenromane zurück, die schon vor ihm geschrieben waren.

Neben jener Einwirkung des Schelmenromans wäre noch der Einfluss der spanischen Novelle und der des sogenannten 'maurischen Romans' zu nennen. Aber so volkstümlich und reich entwickelt auch die spanische Novelle war — man kann in der That zweifelhaft sein, ob im 16. und 17. Jahrhundert Spanien oder Italien zahlreichere und bessere Novellen hervorgebracht habe und so nachahmenswert auch das von Perez de Hita gegebene Beispiel eines historischen Romans in höherer Auffassung hätte erscheinen sollen — diese Wirkungen erreichten bei weitem nicht die tiefgehende Bedeutung der pikarescken Romane. Sie beeinflussen nicht einmal ganze Gattungen, sondern nur einzelne Autoren; die Novellen sogar nur einzelne Episoden. Am meisten stehen unter ihrem Einfluss Scarron und Le Sage; während der Scudéry und Lafayette für einige ihrer Werke der 'maurische Roman' vorschwebte. Daher wird das Nähere über beide Quellen erst später in Frage kommen.

7. Es ist schon angedeutet worden, dass so heilsam auch in mancher Beziehung der Schelmenroman in Frankreich wirkte, sein Einfluss doch die individuelle Entwickelung der französischen Romandichtung lähmte. Auch brachte er ihr gerade diejenigen Momente nicht zu, deren sie am meisten bedurfte: psychologische Entwickelung der Charaktere und straffe Disposition—sondern gerade solche, die ihr aus anderen Quellen bereits aufs reichlichste zugeflossen waren: bis zur Unstetigkeit gesteigerte Beweglichkeit, vielverschlungene und doch lose verknüpfte Handlung, Überfülle an Episoden und Digressionen, schematische Charaktere. Er wirkte ganz ähnlich, wie das spanische Schauspiel auf das französische; auch hier wurde ja die Intrigue her-

vorgekehrt und die Individualität der Charaktere in den Hintergrund gestellt. Vieles auch, was der spanische Roman nach Frankreich verpflanzte, hatte zwar in Spanien, dem von orientalischer Glut angehauchten Lande, unter von feuriger, stidlicher Phantasie erfüllten Menschen mit Recht Geltung gehabt, war aber hier, wo schon die Reflexion vorwaltete, ein Treibhausgewächs, das nur künstlich am Leben erhalten werden konnte.

## Viertes Kapitel.

### Die ältere Schäferdichtung und ihr Verhältnis zum französischen Pastoralroman des siebzehnten Jahrhunderts.

§ 1. Ursprung und Eigenart der Pastoralpoesie, 2. Entwickelung derselben im Altertum und 3. in der Epoche der Renaissance.
4. Übergang nach Frankreich: Verdienste Amyol's. 5. Beliebtheit der jüngeren italienischen und spanischen Hirtenpoesie in Frankreich. 6. Äussere Verhältnisse, die das Aufkommen des Schäferromans in Frankreich bedingten. 7. Vorläufer d'Urfe's. Spuren eines realistischen Hirtenromans.

Eine eingehende Darstellung der Entwickelung der Pastoralpoesie müsste weit ausholen, denn der Gegenstand derselben ist so alt wie die höhere menschliche Seit es Menschen gibt, welche die ursprüngliche einfache Form des Daseins mit einer höher entwickelten, aber minder natürlichen und dabei vielfach beengten vertauschten und sich dieser Veränderung ihrer Lage voll bewusst wurden, existiert auch eine Dichtung, welche, oft halb unbewusst, ihre Unzufriedenheit mit der Gegenwart kund gibt und das zurückliegende Zeitalter als allein glücklich preisst. Sie malt sich die Möglichkeit aus, aus der realen, mit mancherlei Widerwärtigkeiten versetzten Welt in eine goldene Vergangenheit zurückzukehren; es ist eine Poesie der Erinnerung, eine Verallgemeinerung und dichterische Verklärung jenes Empfindens, mit dem das Individuum, je mehr es in das Leben hineintritt und mit ihm zu ringen hat, sich ein "Paradies der Kindheit" schafft, in dem allein es wahrhaft glücklich gewesen sein will und in welches zurückzukehren sein sehnlichster Wunsch wäre. Wie bei dem einzelnen diese Erinnerung gar häufig eine Illusion ist, so unterliegt wohl auch die Volksseele mit ihrer Sehnsucht nach einer Rückkehr in den Zustand patriarchalischer Kultur einer Täuschung. Denn die Kindheit der Völker, welche die Hirtendichtung verherrlicht, dürfte kaum eine ungestört friedliche, idyllische gewesen sein, sondern vielmehr eine wild bewegte Zeit, in der sich der Kampf ums Dasein unter noch viel abschreckenderer Gestalt als in den Perioden einer fortgeschrittenen Gesittung zeigte. Auch erscheint es zweifelhaft, ob Tugend und milder Sinn wirklich verbreiteter gewesen, oder ob nicht etwa Egoismus und Grausamkeit die menschliche Gesellschaft noch mehr zerrütteten als später. Wie dem auch sei, die erlebten Leiden sind vergessen, das Glück, welches sie tragen half, ist allein im Bewusstsein zurück-Wie jeder Greis ein 'laudator temporis acti' geblieben. ist, so stimmen die Kulturvölker einhellig im Lob und Preis der Vergangenheit überein. Alle echt volkstüm-Gattungen der Poesie tragen Spuren dieser idealistischen Anschauung an sich, ihre eigentliche Verkörperung aber ist eben die Hirtendichtung.

Warum gerade das Schäferleben auserlesen wurde, um ein goldenes Zeitalter zu vergegenwärtigen, ist leicht Den höheren Kulturstufen, auf denen sich erklärlich. zuerst Weltschmerz und Weltmüdigkeit einstellen können, ist ja wahrscheinlich das Nomadenleben unmittelbar vereinigt auch, wenigstens Dieses vorausgegangen. scheinbar, alle Vorzüge in sich, welche der Mensch sich von der äusseren Lage wünschen kann: frohe Ungebundenheit, und doch kein gänzlicher Mangel an Stetigkeit; gesichertes materielles Auskommen, und doch keine Gefahr, in Indolenz und Trägheit zu versinken; die Musse, sich auch anderen Bestrebungen als denen des Erwerbes hingeben zu können; unbeschränkten Genuss der Natur; annähernde Unabhängigkeit des einen vom anderen und doch die Nötigung, zur Abwehr gemeinsamer Feinde zusammenzuhalten. Dazu gewährt er die der Dichtung so willkommene Möglichkeit, das Weibgleichberechtigt an die Seite des Mannes zu stellen, es an seinem Thun und Treiben vollen Anteil nehmen zu lassen.

Meist werden nun die schönen Träume der Hirtendichtung dann die Menschheit überkommen und von ihr mit dem grössten Entzücken empfangen werden, wenn die reale Welt, von aussergewöhnlichen traurigen Ereignissen bewegt, doppelten Anlass gibt, sich aus ihr weg zu wünschen. Dann ist die wenn auch nur gedachte Flucht in eine friedlichere, stillere Vergangenheit eine sich ganz von selbst darbietende Tröstung, von der um so eifriger Gebrauch gemacht wird, als sie oft die einzig mögliche ist. Wirklich bringt auch die Schäferpoesie nur zu solchen Zeiten epochemachende Werke hervor, fasst nur da fest Wurzel und ist auch nur da daseinsberechtigt, wo das Volk, innerhalb dessen sie auftaucht, eine gewaltsame Krisis, eine allen fühlbare Prüfung durchgemacht hat und nun das Bedürfnis empfindet, die Übermacht der Realität durch möglichst idealistische Schöpfungen der Dichtkunst auszugleichen. In solchen Zeiten und in solchen Verhältnissen ist gleichzeitig die Schäferdichtung allein volkstümlich, sind ihre Erzeugnisse ein allgemein hochgeschätztes Gemeingut. Diesen Charakter aber hat die Hirtendichtung nur selten Meist nämlich musste es sich fügen, dass nur die höheren Schichten der Gesellschaft, die ja den niederen in der Kulturentwickelung stets weit voraus zu sein pflegen, sich in Zuständen befanden, welche die Schäferdichtung als natürliche und heilsame Reaktion hervorriefen. Dann aber verlor sie zu ihrem schweren Nachteil das Wesen der Volksdichtung und verfehlte bald als eine wieder mit allem Raffinement ausgestattete Kunst dichtung den angestrebten Zweck.

2. Sehen wir von den Erzeugnissen der hebräischen Poesie ab, deren früheste oft schon deutlich den Charakter der Hirtendichtung abspiegeln, so bietet die griechische Litteratur die ersten Beispiele einer Schäferpoesie dar. Bereits im Homer — man denke an die Figur des "göttlichen Sanhirten", oder etwa an die idyllischen Schilderungen, welche die Ilias bei der Beschreibung des Achilleusschildes einflicht - finden sich viele Stellen, welche als Schäferdichtung bezeichnet Allein hier und anderwärts tritt diese werden dürfen. Art der Poesie nur episodisch auf, hat so zu sagen noch keinen Selbstzweck, sondern dient nur dem Kontraste. Erst die alexandrinischen Dichter, unter ihnen Theokrit, erzeugen die selbständige Pastoraldichtung und bringen sie auch schon zu ihrer reinsten Blüte. losgelöst vom Heroentum und mythologischer Verbildlichung erwacht das Naturgefühl, der landschaftliche Noch beseelt eine naive Auffassung die Schilderung der Natur und der Staffage; zu Sentimentalität und Schönfärberei sind erst ganz unmerkliche Ansätze vorhanden. Mit Vergil, Theokrit's bedeutendstem Nachahmer, lenkt die Hirtenpoesie bereits sichtlich in die Bahn der Unnatur ein; den 'Eclogen' mangelt es unbestreitbar an lebendiger Anschaulichkeit und warmem Gefühl. Dies ist verhängnisvoll, da Vergil's Einfluss in den Zeiten der Renaissance der massgebende wird. Auch von Longus, dem nächsten Pastoraldichter - und dem einzigen vor der Renaissance — konnte die spätere Hirtendichtung tiefes Gefühl, wahre Freude am ländlicheinfachen, überzeugende, unschuldsvolle Moral nicht Wohl aber hat Longus das Verdienst, zuerst all' die idyllischen Landschafts- und Sittenschilderungen um den Mittelpunkt einer einheitlichen, mit wirklichem Anfang und Abschluss bedachten Erzählung gruppiert zu haben. Damit ist er der Schöpfer des ersten uns erhaltenen Hirtenromans geworden. Diese Kunstform hat seitdem die erzählende Schäferdichtung, so sehr sie dieselbe auch mit lyrischen oder dramatischen Elementen versetzte, nur vereinzelt wieder aufgegeben; sie scheint ohne den Kern einer romantischen Handlung keinen nachhaltigeren Reiz mehr ausüben zu können. Aber auch andere Vorzüge bot die 'Liebesgeschichte von Daphnis und Chloë': eine gelungene, wenn auch nur in matten Farben gehaltene Charakterschilderung; eine im ganzen richtige Auffassung und Verwertung des hier so wichtigen Elementes der Liebe: Wechsel der Scenerie, eine immer neue Beleuchtung des schäferlichen Treibens, die dem Leser die Monotonie desselben glücklich verbirgt; endlich eine naive, reich modulierte Sprache, die sich von einem allzu derben Naturalismus und der so widersinnigen, gespreizten Redeweise der späteren Schäferromane gleichmässig entfernt hält. Es lässt sich leicht erkennen, dass Longus einzelne dieser Vorzüge sich durch Nachahmung des griechischen Liebesromans erwarb, andere gerade dadurch, dass er ihre Manier vermied. 1)

3. So ist es bedauerlich, dass Longus von der Renaissance erst verhältnismässig spät ins Leben zurückgerufen wurde, erst zu einer Zeit, wo in den romanischen Ländern unabhängig von ihm bereits eine neue Schäferdichtung lediglich im Anschluss an Vergil entstanden war. Der 'Ameto' Boccaccio's, die 'Arcadia' Sannazaro's, selbst noch Tasso's 'Aminta' stehen mit Longus in keinem ersichtlichen Zusammenhang. Auch in Spanien hatte das Beispiel der Italiener schon längst einen Hirtenroman hervorgebracht, war Montemayor's 'Diana' bereits zu ihrem grossartigen Erfolge gelangt. Nur in Frankreich, wo ja die Renaissance soviel später einsetzt, kam der Einfluss des Longus noch rechtzeitig, so dass sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Namentlich muss anerkannt werden, dass Longus im Gegensatz zu den eigentlichen Erotikern Held und Heldin eine gewisse psychologische Entwickelung durchmachen lässt.

der hier entstehende Hirtenroman als das Resultat einer dreifachen Einwirkung von aussen her darstellt.

4. Hier muss abermals der Thätigkeit Jacques Amyot's gedacht werden. Seine Übersetzung der 'Pastoralia' ist die erste, die das Werk überhaupt erfuhr.1) Sie erschien im Jahre 1559 (zu Paris bei Vincent Sertenas). Wiewohl unvollständig und, wie Amyot's Übersetzungen überhaupt, von manchem Irrtum entstellt, besitzt sie doch den denkbar grössten Vorzug einer Übertragung: den Geist des Originals völlig treu und unbefangen wiederzugeben.2) Ihr Erfolg gerade in den Kreisen, deren Beifall damals für ein litterarisches Produkt massgebend war, wird als ein ausserordentlicher bezeichnet, hatte doch auch der Regent selbst die ersten Ausgaben mit Zeichnungen von seiner Hand ausgestattet.<sup>5</sup>) Der Geschmack an Hirtendichtungen war in Frankreich überhaupt nie ganz erloschen. Im Mittelalter hatten ihn nordfranzösische wie provenzalische Dichter in Pastourellen oder Pastoretas gepflegt, Dichtungen, die bisweilen den lyrischen Charakter nahezu ganz abstreifen und die sich dann als Hirtenromane in nuce bezeichnen lassen4.) Auch begegneten sich die von aussen her

<sup>1)</sup> Die 'Pastoralia' sind früher übersetzt als im Druck ediert worden (Editio princeps von Columbani, Florenz 1598). Lorenzo Gambara übersetzte sie 1569 in lat. Verse, Annibale Caro, der berühmte Vergilübersetzer, im selben Jahre in lat. Prosa. Vgl. Dunlop-Liebrecht, A. 45, p. 459.

<sup>2)</sup> Daher ist auch noch P.-L. Courier's Übersetzung des Longus (Œuvres compl., Paris 1830, II, 77 ff.) eher eine pietatvolle Überarbeitung jener Amyot's als eine selbständige neue Übertragung.

<sup>\*) (</sup>Lenglet), Bibl. des Romans &c., p. 5.

<sup>4)</sup> Damit soll aber keineswegs angedeutet werden, dass der französische Hirtenroman des 17. Jahrhunderts und die mittelalterliche französ. Pastoralpoesie in einer wenn auch noch so losen Beziehung ständen. Eine solche besteht durchaus nicht, ebenso wenig wie zwischen dem modernen heroischen Roman und den mittelalterlichen Epen, nur dass hier der 'Amadis' eine Art Medium bildet. S. Seite 10.

thätigen Einwirkungen mit den Bestrebungen der 'Plejade', von der die Eclogen Vergil's, aber auch die griechischen Bukoliker nachgeahmt wurden.¹)

Trotzdem aber erreichte weder Longus, noch die eigentlich klassische Schäferdichtung in Frankreich eine Bedeutung, welche die Einflüsse von Spanien und Italien her wesentlich hätte bestimmen können; diese blieben entschieden die massgebenden. Unter einander halten beide sich so ziemlich die Wage. Denn wenn auch auf italienischer Seite der Einflüss zahlreicherer Autoren und Werke zu bemerken ist, bildet doch erst die Summe dieser Einflüsse ein Äquivalent zu der Bedeutsamkeit, welche Montemayor's 'Diana', "nach dem 'Amadis' vielleicht der epochemachendste Roman der Weltlitteratur", für die französische Hirtenpoesie erlangt.

5. Unter den Dichtern Italiens nimmt Sannazaro mit seiner 'Arcadia', demjenigen Werke, welches eine neue Phase in der Entwickelung der Schäferdichtung einleitet, den ersten Rang ein. Die 'Arcadia' wurde bereits 1544 (von Jean Martin)<sup>2</sup>) ins Französische übersetzt. Dann folgt Tasso mit seinem vielgelesenen 'Aminta'. Ménage bezeugt uns<sup>3</sup>), in welchem Ansehen sein Werk in den litterarisch gebildeten Kreisen Frankreichs, insbesondere im Hôtel Rambouillet, stand. Welche Entlehnungen d'Urfé aus dieser Dichtung gemacht, soll

<sup>1)</sup> Bekanntlich dichtete Ronsard selbst sechs mit mythologischer Gelehrsamkeit und 'Déguisements' reich aufgeputzte 'Eclogues'.

<sup>2)</sup> Paris, Chez Vascosan, 8°.

<sup>8) &#</sup>x27;Ho più volte inteso dall' Illustrissima signora Marchesa di Rambugliet; quel gran lume Romano, che quanto'l miro più, tanto più luce; ch'l Malherba nostro, non men famoso giudice della poesia, che poeta, non cessava d'ammirar quella favola (i. e. 'l'Aminta'); e che sopra modo desiderava l'averla composta. Io, quanto a me, l'ho sempre ammirata, per la maniera chiara, nobile, e dolce con che è spiegata'. Mescolanze d'Egidio Menagio, II. ediz. Rotterd. 1692, p. 67. Cit. von N. Bonafous, Études ur l'Astrée &c., Paris 1846, p. 235, A.

bei Besprechung der 'Astrée' mitgeteilt werden. Dem Einstuss des 'Aminta' steht jener des 'Pastor sido' nur wenig nach. Er gab bekanntlich in seinem Heimatlande zu unzähligen Nachahmungen Anlass, und auch diese wurden in Frankreich übersetzt und ausgebeutet. Die berühmteste dieser Nachahmungen, die 'Filli di Sciro' des Guidubaldo Bonarelli cirkulierte in allen Pariser 'ruelles' und war eine Lieblingslektüre Richelieu's 1). Endlich muss auch hier wieder der 'Seicentisti' gedacht werden, deren Schwulst und Übertreibung, wie alle Bizarrerie, erst recht zur Nachahmung einlud.

Neben Montemayor sind von spanischen Dichtern nur etwa Garcilasso de la Vega und Saa de Miranda mit ihren so gefühlvollen, fein ausgearbeiteten, geradezu klassischen Eclogen zu nennen<sup>3</sup>). Cervantes' 'Galatea' — selbst eine Nachahmung der 'Diana' und erst 1618 von d'Audiguier übersetzt — und Lope de Vega's 'Arcadia', 1624 von Lancelot übertragen,<sup>8</sup>) dürften dagegen nur sehr wenig auf die französische Hirtendichtung eingewirkt haben. Der Einfluss der 'Diana' war ein zu übermächtiger, als dass andere neben ihm zu besonderer Geltung hätten gelangen können. Mit samt ihren beiden zum Teil gleich vortrefflichen Fortsetzungen wurde sie bald nach ihrem Erscheinen (1560) eifrig übersetzt<sup>4</sup>). Wieviel ihr d'Urfé zu verdanken hat, ist bekannt. Camus<sup>5</sup>) bezeugt uns überdies ausdrücklich, dass kein

<sup>1)</sup> Bonafous a. a. O., p. 237.

<sup>2)</sup> Ticknor-Julius, a. a. O. II, p. 177.

<sup>\*)</sup> Unter dem abweichenden Titel 'Délices de la vie pastorale'. S. Ticknor-Julius I, 538, A, 1.

<sup>4)</sup> Noch im 16. Jahrh. (Rheims 1578) übersetzte Nic. Colin das Werk Montemayor's; danach (1582/3) Gabr. Chappuys die ganze 'Diana'. Im 17. Jahrhundert existieren folgende Übersetzungen: 1) von Pavillon, 1603 und 1613; 2) v. Bertanet, 1613; 3) v. Rémy, 1624; 4) v. Vitré s. a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In der seinem religiös-romantischen Romane 'Cléoreste' beigefügten 'Défense', p. 754.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

Werk des Auslandes sich in Frankreich einer grösseren Beliebtheit zu erfreuen habe. Einen ähnlichen Erfolg hatte, zwar nicht Alonzo Perez', aber Gil Polo's Fortsetzung der 'Diana', die 'Diana enamorada', welche bekanntlich Cervantes') dem Werke des Montemayor an die Seite stellt. Noch um die Mitte des siebzehnten Jahrhunderts gehörte es zum guten Ton, dass die 'Diana' mit der 'Astrée' stets auf den 'tablettes' (Putztischen) der Modedamen und -herren lag<sup>8</sup>).

6. So war das Erscheinen der 'Astrée' ein vielseitig vorbereitetes, war es gewissermassen ein notwendiges Ereignis geworden. Auch die kulturelle Lage der höheren Stände forderte gebieterisch die Illusion des Hirtenromans. Ein Jahrhundert grosser politischer Not, religiöser Kämpfe und innerer Zerrüttungen neigte sich dem Ende zu; neu eingeführte sociale und gesellige Beschränkungen übten einen Druck aus, der nur wenigen nicht fühlbar war. Künstlichkeit und Gespreiztheit beherrschten das Leben wie die Litteratur und erregten wie eine überwürzte Speise Widerwillen und Begehren nach grösserer Einfachheit und Natürlichkeit.

7. Schon ein Vierteljahrhundert vor d'Urfé war der Versuch gemacht worden, diesem Bedürfnis abzuhelfen. Einer der gewandtesten und beliebtesten Autoren der Zeit schrieb im Jahre 1588 den ersten Schäferroman in französischer Sprache<sup>3</sup>). Heute ist der Name des Autors

2) Charles Sorel, 'Polyandre', L. V, p. 314.

<sup>1) &#</sup>x27;Don Quijote' I, c. 6.

be sergeries de Juliette, auquel (sic) par les Amours des Bergers & Bergeres, l'on voit les effets differens de l'Amour, auec cinq Histoires comiques racontees en cinq iournees par cinq Bergers. Paris 1585—98, 5 vols. 12°. Sehr häufig aufgelegt. Ein Auszug erschien noch nach 1625 u. d. T. 'L'Arcadie françoise de la Nymphe Amarille', Paris 8°. — Über die wahrscheinlich von Borstel (s. u.) herrührende deutsche Übers. vgl. Hayn, Bibl. German. erotica² (Leipzig 1885). p. 207.

so gut wie vergessen: es war Nicolas de Montreux, ein Edelmann aus der Landschaft Maine, der seine Produkte meist unter dem Anagramm Olenix du Mont-Sacré veröffentlichte. So verwickelt, fade, langweilig und — den Italienern — sklavisch nachgeahmt das Werk auch ist, es fand reichen Beifall, eben weil es zur rechten Zeit zur Welt kam. Erst die 'Astrée' vermochte Juliette aus der Mode zu bringen und noch 1627 hält es Sorel für notwendig, de Montreux lächerlich zu machen 1).

Es ist sehr merkwürdig, dass um diese Zeit in Frankreich auch der Versuch gemacht wurde, einen realistischen Hirtenroman, den man sich vielleicht nach der Art unserer Bauernromane vorzustellen hat, zu schaffen. Das Werk führte den Titel 'Bergeries de Vesper'; den Namen des Verfassers haben wir nicht zu ernieren vermocht, ebensowenig wie wir uns je ein Exemplar des Romans zu verschaffen im Stande waren. Wir können also nur reproduzieren, was Charles Sorel, ein in diesem Punkte zuverlässiger Gewährsmann, in

<sup>1)</sup> In den 'Remarques' zum 'Berger extravagant' heisst es p. 478 f.: Les bergeries de Juliette ont tous les defauts que l'on raconte (in der vorangehenden Rede Clarimond's) & encore dauantage . . . il y a vne plaisante consideration à faire sur les amours des Bergers & des Bergeres de ce liure, c'est que puis que celuy qui est aimé d'vne bergere en aime tousiours rne autre qui ne l'aime point... L'on se peut imaginer que quand vn Berger auoit déclaré sa passion à vnc Bergere, cette Bergere apprenoit par cœur les mesmes paroles qu'il luy auoit dites & les recitoit à celuy qu'elle aimoit, lequel estoit aupres d'elle & disoit apres la mesme chose à sa Bergere. Cela se faisoit ainsi iusques à la derniere qui rendoit vne response desdaigneuse, & celuy à qui elle l'auoit faite, la redisoit apres à celle qui le poursuivoit & puis celles-cy au Berger qui la recherchoit, tellement qu'il n'y avoit que deux dans la bande qui eussent de la peine à trouver ce qu'il falloit dire. Ollenix du Mont-sacré met quelque chose de cela au commencement de son liure, mais cela est si embroüillé que s'on n'y comprend quasi rien.

seinen 'Remarques' zum 'Berger extravagant' (p. 41) über den Roman mitteilt: 'si Lysis les [les B. de Vesper] repute grossières, c'est à cause que ce sont des bergers de ce temps qui y sont introduits, & non pas des bergers comme Sirene & Celadon. Ils font l'amour comme le peuvent faire auiourd'huy les païsans, auec beaucoup de petites rencontres rustiques, ce que l'Autheur a fait pour descrire les choses auec de la naïueté & de la vraysemblance.' Schauplatz der Geschichte war, heisst es später, die Touraine¹).

<sup>1)</sup> Hoffentlich nat unsere dürttige Mitteilung den Erfolg, dass die so interessanten 'Bergeries de Vesper' irgendwo aufgefunden und der litterargeschichtlichen Forschung zugänglich gemacht werden.

# Zweite Abteilung.

Der französische Idealroman des siebzehnten Jahrhunderts.

#### A. Der Schäferroman.

## Erstes Kapitel.

### Honoré d'Urfé's Leben und kleinere Werke.

§ 1. Abstammung des Dichters. 2. Seine Geburt und Erziehung, sein Jünglingsalter. 3. Teilnahme des Dichters an den Kämpfen der Liga. Ehe d'Urfé's mit Diane de Châteaumorand und Motive zu dieser Verbindung. 5. Das spätere Leben des Dichters; sein Tod. 6. Die 'Epistres morales'. 7. 'Der 'Sireine'. 8. Religiöse Dichtungen.

Honoré d'Urfé?) entstammte väterlicherseits einer der glorreichsten Familien Frankreichs. Schon seit dem zwölften Jahrhundert in der Landschaft Forez — heute das Département de la Loire — begütert, hatte sie sich stets mächtiger Verbindungen, gesicherten Reichtums

<sup>1)</sup> Wir besitzen über Honoré d'Urfé's Leben und Werke zwei vortreffliche Publikationen: 1) Aug. Bernard (de Montbrison), Les d'Urfé, Souvenirs hist. et litt. du Forez au XVII et au XVII Siècle. Paris 1839, 8°. 2) Norbert Bonafous, Etudes sur l'Astrée et sur H. d'U. Paris 1846, 8°. Die zweite Arbeit ist, unserem Urteil nach, eine der gehaltreichsten und bestgeschriebenen litterargeschichtl. Monographien, die es überhaupt gibt. Das Buch, wie leider so manches gediegene

und der Gnade der Regenten zu erfreuen gehabt. Die Herkunft des Hauses verliert sich in das Sagenhafte, doch scheint es nicht unwahrscheinlich, dass dasselbe deutschen Ursprungs war. 1) Mütterlicherseits war Honoré's Abkunft eine fast noch erlauchtere, denn seine Mutter gehörte der Familie der Lascaris an, die von den Paleologen aus Konstantinopel vertrieben, sich nach Italien und Frankreich gestüchtet hatte. 2) Jacques d'Urfe, Kammerherr Heinrichs II., und seit dem Tode seines Vaters (1558) Bailli und danach Lieutenant-général der Landschaft Forez, war der Vater des Dichters; seine Mutter Renée von Savoyen, die Enkelin des Anne 8) von Lascaris.

2. Honoré wurde als das fünfte von zwölf Kindern am 11. Februar 1568 zu Marseille geboren, wo jedoch die Familie sich nur vorübergehend aufgehalten zu haben scheint. Seine Kindheit hat er wahrscheinlich auf dem Schlosse la Bâtie im Forez, unweit der idyllischen<sup>4</sup>) Lignon-Ufer, verlebt, die er später mit so

Werk franz. Gelehrten, ist wenig bekannt geworden, wenigstens haben wir es nirgends citiert, und manchen Irrtum, den es zerstört, noch immer lebendig gefunden. Minder originell ist L. de Loménie's Studie 'L'Astrée et le roman pastoral' (= La litt. romanesque II.) R. d. d. M. XVI (1858, 15 juill.)

<sup>1)</sup> Der Name d'Urfé, urkundlich in der Form 'Wlphe' belegt, soll das deutsche 'Wolf' sein und in folgenden — nicht unmöglichen — Übergängen sich entwickelt haben: Wlphe — Ulphé — Ulfé — Urfé.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Menagiana &c., Troisième éd. augm., Amsterd. 1713 ff. 16°, vol. II, 170.

<sup>3)</sup> Anne als mannlicher Taufname ist in der Familie Lascaris u. d'Urfé nicht selten.

<sup>4)</sup> Die Gegend hat sehr bald ihren Reiz eingebüsst und soll heute zu den nüchternsten Frankreichs gehören. Schon Rousseau, der den Schauplatz der 'Astrée' pietätvoll zu durchwandern gedachte, hörte "que c'étoit un bon pays de ressource pour les ouvriers, et qu'il y avait beaucoup de forges, et qu'on y travailloit fort bien en fer." Confessions, Ie partie, livre IV, p. 28 (der Ausg. der Bibl. nationale).

warmer Begeisterung besungen.1) Diese Jugend muss eine sehr glückliche gewesen sein, denn die Erinnerung an sie half dem Dichter im späteren Leben manche bittere Erfahrung tragen. Auch konnte er später, trotz widerwärtiger Verhältnisse, sich nicht versagen, die Stätten seiner Kindheit von Zeit zu Zeit aufzusuchen. Noch in zartem Alter wurde er jedoch mit zweien seiner Brider auf die berühmte Jesuitenschule zu Tournon geschickt. Hier erwarb er sich umfangreiche und tiefe Kenntnisse der alten Sprachen und Litteraturen und erlernte den Fleiss, den er im spätern Leben so glänzend bewiesen.<sup>2</sup>) Im Alter von etwa sechszehn Jahren kehrte er wieder in das Elternhaus zurtick. Sein Herz und Auge waren noch offener geworden für die Schönheit seiner lieblichen Heimat; dazu kam, dass bereits eine erste Liebe in ihm glühte und ihm alles wie in einem schönen Zauberlichte erscheinen liess. Wer der Gegenstand dieser Neigung gewesen, ist unermittelt. Jedenfalls war es nicht, wie auch heute noch oft genug trotz der zuverlässigen Forschungen Bernard's und Bonafous' angegeben wird<sup>8</sup>), Diane de Châteaumorand, die Gattin des Anne d'Urfé, Honoré's älteren Bruders.4)

2) Camus in seinem 'Esprit de saint François de Salles', Paris 1640, VI, p. 120, berichtet: Il estoit fort versé en la philosophie et en l'histoire; il auoit les mathématiques à un haut point, avec le cognoissance des langues latine, grecque, italienne, espagnole, allemande.

5) Z. B. von Cousin, Soc. franç. &c, I, p. 7.

4) S. § 4.

<sup>&#</sup>x27;Belle et agréable rivière de Lignon, sur les bords de laquelle i'ay passé si heureusement mon ensunce, et la plus tendre partie de ma prémière ieunesse, quelque payement que ma plume ait pu te faire, i'aduoue que ie te suis encore grandement redeuable, pour tant de contentemens receus le long de ton riuage, à l'ombre de tes arbres seüllus si à la fraischeur de tes belles eaux, quand l'innocence de mon aage me laissoit ioûir de moy-mesme, et me permettoit de gouster en repos les bonheurs et les sélicitez que le ciel, d'une main libérale, respandoit sur ce bienheureux pays que tu arrouses de tes claires et vives ondes.'

- 3. Das idyllische Glück dieser Jahre störten die Wirren der Liga, von denen bis dahin das Forez verschont geblieben war. Die d'Urfé mussten Partei ergreifen: sie traten wie fast alle Edelleute der Landschaft auf die Seite der Liga, an deren Spitze der ehrgeizige, aber ritterlich-ktihne Herzog Karl Emanuel von Savoyen, Herzog von Nemours, stand. Dieser Parteinahme blieb Honoré trotz aller Wechselfälle treu, während sein Bruder Anne, nachdem Heinrich IV. zum katholischen Glauben geschworen hatte, in das Lager der Royalisten überging. Er hatte mit dem Herzog eine herzliche Freundschaft geschlossen, und vermochte nicht, sie äusseren Vorteilen zu opfern. Im Februar 1595 wurde er, vermutlich jedoch von der eigenen Partei, die ihn wegen Anne's Gesinnungswechsel bemisstrauen mochte, zu Feurs für längere Zeit gefangen genommen. Im Schlosse Usson (Auvergne) soll er auf Befehl der Marguerite von Valois, der er keineswegs gleichgiltig gewesen, längere Zeit in Haft gelebt haben. Danach hatte er den Schmerz, seinen Freund, den Herzog von Nemours, durch den Tod zu verlieren. Wenig später wurde er abermals der Freiheit beraubt und in Montbrison festgehalten. seinem Troste und zu seiner Zerstreuung verfasste er hier sein erstes grösseres Werk, die 'Epistres morales'. Erst nach der völligen Niederlage der Liga wurde er freigegeben und begab sich nun, um der drohenden Ungnade des Königs aus dem Wege zu gehen, an den Hof des ihm verwandten regierenden Herzogs von Savoyen. In Chambéry fand er wieder volle Musse seinen Neigungen zu leben. Er überarbeitete hier die 'Epistres morales', begann das kleine Epos 'Sireine' und entwarf die 'Savoysiade'.
- 4. Familienverhältnisse riefen ihn im Jahre 1600 in die Heimat zurück. Sein ältester Bruder, Anne, seit des Vaters Tode Bailli von Forez, traf Anstalten, in den geistlichen Stand zu treten. 1) Er hatte seine Rechte

<sup>1)</sup> Als Verheirateter hatte er dazu den Dispens des Papstes nötig. Eine gewisse körperliche Schwäche, die auf

dem nächstjüngeren Bruder Jacques übertragen, der nun seinerseits Honoré die Grafschaft Châteauneuf in Bresse abtrat. Honoré hielt sich jetzt für verpflichtet, die Gattin seines Bruders Anne, welche dessen Übertritt in den geistlichen Stand legal verwittwete, zu heiraten. Wie die Folge lehrt, hatte die Liebe an dieser Vermählung keinen Teil. Es war dagegen Familieninteresse, dass das sehr beträchtliche Heiratsgut, welches Diane mitgebracht, dem Hause d'Urfé erhalten blieb.

Hier erscheint es am Platze, das ganze Verhältnis Honoré's zu Diane de Châteaumorand ins rechte Licht zu setzen. Dass zwischen beiden eine heftige und doch lang entsagende Liebe bestanden habe, welche endlich nach dem Rücktritte Anne d'Urfé's an das Ziel ihrer Wünsche gelangt sei, ist eine Erfindung, welche der bekannte Akademiker Olivier Patru (1604-81) zuerst in Umlauf brachte, und die, wie alles romanhafte, gern geglaubt wurde, wiewol es sich d'Urfé bei Lebzeiten stets hatte angelegen sein lassen, sie zu widerlegen. Patru unternahm im Jahre 1623 eine Reise nach Italien. Sein Weg führte ihn durch Turin, in dessen Nähe sich d'Urfé gerade aufhielt. Auf Wunsch des Bischofs Huet, der sich für den Dichter aufs lebhafteste interessirte, besuchte Patru Honoré, und ward von ihm, der an dem lebhaften, für die 'Astrée' schwärmenden Jüngling Gefallen finden mochte, mit väterlicher Herzlichkeit aufgenommen. Nur einen Wunsch erfüllte ihm der Dichter nicht: Aufklärung über die Verstecknamen und die tiefere Bedeutung seines grossen Hirtenromans zu geben, da derartiges noch ungeeignet sei für Geist und Gemüt eines weltunerfahrenen Jünglings. Er vertröstete ihn

1) Für diese Ehe war gleichfalls ein Dispens des Papstes erforderlich.

sein eheliches Leben störend eingewirkt hatte, scheint Anne namentlich bewogen zu haben, sich von der Welt zurückzuziehen. Ausserdem hatte Anne politische Kränkungen erfahren. Vgl. Bonafous, a. a. O., p. 87.

aufs nächste Jahr; allein als Patru aus Italien zurückkehrend den Dichter an sein Versprechen zu mahnen gedachte, war dieser nicht mehr am Leben. Die Eindrücke dieses kurzen Verkehrs, den er mit d'Urfé gehabt, legte Patru — viel später¹) — in einer 'Esclaircissemens sur l'histoire de l'Astrée' betitelten Abhandlung nieder, obwohl er eigentlich nur 'Enthüllungen' geben konnte, in deren Besitz er entweder bereits vor seiner Bekanntschaft mit d'Urfé gewesen, oder die er hinterher aus dem Munde dritter erhalten hatte. In beiden Fällen erscheinen seine Angaben von vornherein sehr anfechtbar, denn hätte er vor seinem Besuche bei d'Urfé Authentisches über die versteckten Beziehungen der 'Astrée' gewusst, so würde er diesen nicht mit Bitten um Aufklärung zu bestürmen nötig gehabt haben; was er aber nach jenem Besuche erfahren haben kann, hätte anderen gleichfalls und noch weit eher bekannt werden müssen, denn Patru stand zu den Verwandten oder vertrauten Freunden des Dichters in gar keinen Beziehungen. Auch lässt die Unsicherheit und Verworrenheit, die in den 'Esclaircissemens &c.' herrscht, ganz von selbst in dem kritischen Leser die bedenklichsten Zweifel auftauchen.

Nach Patru wäre Diane de Châteaumorand von jeher die Geliebte Honoré's gewesen, und auch als Astrée von ihm gefeiert worden. Schon als sie noch Braut seines Bruders Anne gewesen, habe ihn Liebe zu ihr ergriffen. Von seinem Vater aber — so führt Souchay, der 1733 eine verkürzte und verstümmelte 'Astrée' herausgab, die Fabel weiter<sup>2</sup>) —, der die Harmonie des verlobten Paares durch den jüngeren Sohn nicht habe gestört sehen wollen, sei Honoré kurz vor der Vermählung nach Malta geschickt worden, damit er in den dortigen Ritterorden eintrete und in der Ferne

<sup>1) 1681</sup> erst erschienen die 'Esclaircissemens &c.' auf Wunsch des Bischofs Huet.

<sup>2)</sup> In der dieser Ausgabe beigefügten 'Clef'.

seine Neigung tiberwinde. Diese Verbannung habe der Dichter in der 'Astrée' durch den Sturz Céladons in die Fluten des Lignon versinnbildlicht. Trotzdem sei seine Liebe zu Diane nie erloschen und er habe sich daher, als sie endlich durch Anne's Entsagung frei geworden, beeilt, ihr die Hand zu reichen.

Dieser gefälligen Erfindung versetzt zunächst die Chronologie einen harten Stoss. Die Heirat Anne's und Diane's fand nämlich bestimmt entweder im Jahre 1576 oder, was wahrscheinlicher ist,1) bereits 1574 statt, also zu einer Zeit, wo Honoré im achten, oder gar erst im sechsten Lebensjahre stand und zu einer leidenschaftlichen Neigung gewiss ebenso unfähig war, wie zu jener Aufnahme in den Malteser Ritterorden.2) Dass Honoré aber Diane während ihrer Ehe geliebt haben sollte, verbietet schon sein edler, ehrlicher Charakter anzunehmen, ausserdem aber die ausdrückliche, feierliche Versicherung, die er von der Reinheit und Unsträflichkeit seiner Liebe gibt. 'Le feu de ceste affection', sagt er in der Vorrede zum 3. Theile der 'Astrée', 'fut si clair & si beau, qu'il n'eut point de fumée, & l'embrazement si pur & si net, qu'il ne laissa iamais noirceur après sa brusteure en pas une de mes actions ny de mes desirs'. Dass endlich, als Anne in den geistlichen Stand getreten, die Zuneigung das Ehebtindnis zwischen Honoré und Diane geschlossen habe, ist nicht minder unwahrscheinlich. Diane, früher allerdings eine verführerische Schönheit, b) hatte um diese Zeit durch übergrosse Kor-

<sup>1)</sup> Bonafous, a. a. O., p. 38.

<sup>2)</sup> Der Sturz in den Lignon, den Souchay auf die imaginaire Reise nach Malta bezog, hat vermuthlich gar keinen Zusammenhang mit einem Erlebnis des Dichters, sondern ist einfach eine Nachahmung des ähnlichen Vorfalls in Tasso's 'Aminta'.

<sup>\*)</sup> Diese Schönheit ist von Anne d'Urfé dichterisch gefeiert worden. Er veröffentlichte unter dem Gesamttitel \*Diane' 140 Liebessonette (Marignan 1573), von denen sich eine Zahl allerdings auf die früher von ihm verehrte

pulenz ihren Liebreiz längst eingebüsst; überdies stand sie bereits im vierzigsten Jahre, während ihr zweiter Gemahl erst zweiunddreissig zählte. Auch ihr Charakter wird keineswegs als liebenswürdig geschildert: sie verband grenzenlose Eitelkeit mit albernem Stolz und üppiger Indolenz.1) Dass sie Honoré nicht zu beglücken verstand, und dieser ebenso wenig sie an sich zu fesseln suchte, wird dadurch bewiesen, dass sich die Gatten, nachdem sie vergeblich Kindersegen erwartet hatten, wenn auch ohne eine förmliche Scheidung (in welche die d'Urfé äusserlicher Verhältnisse zu Liebe nicht einwilligen mochten), von einander trennten und nie wieder vereinigten. Wie wenig dies alles Honoré innerlich berührte, zeigt der Umstand, dass gerade in dieser Zeit seine grösste schriftstellerische Fruchtbarkeit fällt. vollendete jetzt die früher begonnenen Werke: den 'Sireine' und die 'Savoysiade', und fasste gleichzeitig den Plan zu dem Werke, das seine Unsterblichkeit begründen sollte, der 'Astrée'. Politischer und wohl auch der häuslichen Verhältnisse halber verliess er jedoch Frankreich und begab sich wieder nach Savoyen. Hier entstanden zunächst, am Ende des ersten Dezenniums des 17. Jahrhunderts, die beiden ersten Bände des Romans. Alsbald widerhallte ganz Frankreich von seinem Ruhme; Heinrich IV., dem das Werk gewidmet worden, nahm den einstigen Ligisten sogleich wieder in seine Gunst auf. Ludwig XIII., dem d'Urfé den dritten Band darbrachte, bewies dem Dichter das nämliche Wohlwollen.

5. Bisweilen lebte daher der Dichter in Paris<sup>2</sup>) und sonnte sich, was für den Adeligen bereits zum Be-

Marguerite Gaste de Luppé beziehen sollen. Die 'Bibl. univ. des Rom.' (juillet 1775, p. 226) druckt eines dieser Sonette ab; es ist uns recht lesenswert erschienen. Vgl. auch Bonafous, a. a. O., p. 83.

<sup>1)</sup> Ibid., p. 67 ff.
2) Um diese Zeit mag Charles Sorel den Dichter aufgesucht haben. Er erzählt in seinen 'Remarques' zum

dürfnis geworden, an den Strahlen des Hofes; seine letzten Lebensjahre aber verbrachte er in einer Villa unweit Turins, mit dem frommen Werke religiöser Paraphrasen, der Pastorale 'Silvanire', namentlich jedoch mit der Fortführung der 'Astrée' beschäftigt. Mit vielen der zahllosen Leser des Romans hatte er einen weitschichtigen Briefwechsel zu unterhalten, der einen grossen Teil seiner Musse in Anspruch nahm. 1)

Kurz vor seinem Tode beteiligte er sich noch an einem Feldzuge in Piemont und kämpste mit vor Pieve, einer kleinen Stadt in genuesischem Bezirke. Ein Sturz vom Pferde und dazu ein Brustleiden, dessen Keime wohl schon längere Zeit in ihm gelegen und die sein weiches Gemüt mit wehmütigen Todesahnungen erfüllt hatten, nötigten ihn, sich vom Kriegsschauplatze zurückzuziehen. Man brachte ihn nach Villefranche, in der Hoffnung, dass die schon damals viel gerühmte Lust des Städtchens seine Genesung herbeisühren werde. Aber der Dichter starb hier am 1. Juni des Jahres 1625. Höchst wahrscheinlich wurden seine Überreste nach frankreich übergesührt und im Erbbegräbnisse der Familie, im Chor des Klosters Bonlieu, beigesetzt.

Die 'kleineren Werke' d'Urfé's verdienen hier um so eher eine kurze Würdigung, als sie, ausser in der meisterhaften Darstellung Bonafous', der wir uns im Folgenden wiederum häufig anschliessen, noch nirgends

besprochen worden sind.

6. Sehen wir von der 'Triomphante Entrée de Madeleine de la Rochefoucauld' ab, einem Schulgedicht, das

1) Auch in Deutschland hatte d'Urfé damals schon Verehrer. Vgl. Bonafous, a. a. O., p. 72, und H. Welti, Die Astrée des H. d'U. und ihre deutschen Verehrer. Zeitschr. für

neufr. Spr. u. Litt., V, p. 115-127.

Berger extravagant (p. 34): 'la derniere fois que l'Autheur de l'Astrée vint à Paris, ie l'allay visiter avec quelques-uns de ma connoissance, & ie trouuay de vray que ce que l'on m'avoit dit de sa vertu & de son esprit estoit au dessous de ce que ie remarquois en luy.'

Honoré im Collège zu Tournon, jedoch nicht ganz selbständig, dichtete, und das bereits eine ausserordentliche Belesenheit in der klassischen und in der spanischen Litteratur bekundet, 1) so sind die schon genannten 'Epistres morales' sein erstes Werk. 2) Es sind kleine philosophisch-moralische Abhandlungen im Stile der bekannten Briefe Seneca's. Wir sahen bereits, in welcher Lebenslage Honoré sie verfasste.3) Dass er damals, wiewohl erst siebenundzwanzig Jahre alt, schon als ein zweiter Boëtius in der Philosophie Trost suchte, beweist aufs neue, wie sehr er sich in antikes Geistesleben hineingelebt hatte. Die Weltanschauung, der Honoré hier mit Vorliebe seine Maximen entlehnt, ist die des Stoicismus, ohne dass er jedoch darum mit den Lehren der anderen Schulen minder vertraut wäre. Durch wohl eingefügte poetische Citate, den griechischen Tragikern, Vergil, Tasso, namentlich aber Gil Polo's Fortsetzung der 'Diana' entlehnt, suchte er seiner Darstellung auch einen kunstlerischen Reiz zu verleihen. D'Urfé schreibt mit wahrer Begeisterung für seinen Gegenstand, und an mehr als einer Stelle verleiht sie seinem Vortrag einen solchen Schwung, dass er wol mit Balzac und Bossuet verglichen werden darf.

Der Erfolg der 'Epistres' war auch ein bedeutender, wie acht rasch auf einander folgende Auflagen beweisen. Sie sind, nach der 'Astrée', d'Urfé's verdienstvollstes Werk und sicherlich nur durch diese für die Litteraturgeschichte so sehr in den Hintergrund gedrängt worden.

7. Der 'Sireine', ein Gedicht in aus Achtsilblern gebildeten sechszeiligen Strophen, entstand während Hononé's ersten Aufenthaltes in Chambéry und erzählt die wenig verwickelte unglückliche Liebesgeschichte des

<sup>1)</sup> Bonafous, a. a. O., p. 104.

<sup>2)</sup> Die bekannteste Ausgabe ist die von 1603, Paris, 1 vol. 12°.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bonafous, a. a. O., p. 121.

Schäfers Sireine und der Hirtin Diane. Ohne jeden Bezug auf des Dichters Leben ist es nach Inhalt und Form eine Nachbildung der 'Diana' des Montemayor und ihrer beiden Fortsetzungen. Die Lektüre dieses Romans hatte in d'Urfé Stimmungen und Gefühle hinterlassen, die zu lebhaft waren, als dass sein so stark zur Produktion geneigter Geist nicht hätte versuchen sollen, sich ihrer in einer Nachdichtung zu entäussern. 'Sireine' ist aber gleichzeitig auch ein Reflex der Eindrücke, welche die Lektüre der italienischen Hirtendichtungen in dem Dichter zurückgelassen, namentlich der Sannazzaro's, Tasso's, Guarini's. Von classischen Dichtern hat namentlich Ovid mit seinen 'Heroïden' zum Vorbild gedient.1) Aber auch der Einfluss Ronsard's und seiner Nachahmer lässt sich ab und zu erkennen und leicht beweisen, dass er nicht günstig auf den Dichter einwirkte.<sup>2</sup>)

Darf man den 'Sireine' als eine Art Vorarbeit zur 'Astrée' betrachten, so ist dagegen das fünfaktige Hirtendrama 'La Silvanire' erst aus einer Episode dieses Romans hervorgegangen. D'Urfé gab also selbst das erste Beispiel für die später so beliebte Dramatiseirung') der in die 'Astrée' eingeflochtenen Erzählungen. Die 'Silvanire' ist eine treue Nachbildung italienischer Pasto-

<sup>1)</sup> Bonafous, a. a. O., p. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bonafous (p. 156 f.) vermutet, der 'Sireine' sei die endgiltige Fassung einer früher 'Triomphe de l'Amour' betitelten Dichtung d'Urfé's, die sich nicht wieder hat auffinden lassen.

<sup>3)</sup> Es ist die 27. Episode der 'Astrée' oder die erste des IV. Bandes. Heldin der Geschichte ist Silvanire, die von zwei Schäfern, Aglante und Torinthe, umworben, aus Sprödigkeit keinem von Beiden angehören mag und auch den ihr vom Vater vorgeschlagenen Théante ausschlägt. Durch einen Zauberspiegel wird der Eigensinn des Mädchens, das insgeheim doch Aglante liebt, gebrochen, so dass nach einigen retardierenden Zwischenfällen die Vermählung beider stattfindet.

4) S. unten Kap. 2, § 16.

ralen, versuchte doch d'Urfé sogar die versi sciolti (Blankverse) anzuwenden, welche Tasso, Ariost und Guarini in ihren Dramen benutzt hatten. Doch konnte es ihm nicht gelingen, das der französischen Sprache widerstrebende Metrum zu beherrschen oder gar einzubtirgern. Vielleicht ist dieser unglücklich gewählten Form der Misserfolg der 'Silvanire' überhaupt zur Last zu legen.

8. Die frommen Dichtungen d'Urfé's bieten wenig eigentümliche Züge. Er versuchte eine Paraphrase des Hohen Liedes und eine solche von zehn Psalmen, ohne den Schwung und die tiefe Innigkeit seiner Vorbilder zu erreichen. Diese Poesien wurden vermutlich erst nach dem Tode des Dichters veröffentlicht, wenigstens kennt man keine frühere Ausgabe als die des Jahres 1627. Eine Anzahl kleinerer Dichtungen verschiedenen Charakters ist überhaupt nie publiziert worden. heroische Gedicht 'La Savoysiade', in dem d'Urfé Ursprung und Heldenthaten des savoyischen Fürstenhauses und vielleicht auch der eigenen Familie zu feiern gedachte, hat dieses Schicksal gehabt bis auf ein Bruchstück, das Rosset in den 'Délices de la poësie françoise, ou dernier recueil des plus beaux vers de ce temps' (Paris 1621) mitteilte. Das Epos ist überhaupt Fragment; es besteht aus neun Gesängen. 1)

Ist schon zu einer Neuausgabe der 'Astrée', die doch bei der Wichtigkeit des Romans und der Seltenheit namentlich der ersten Bände wünschenswert wäre, kaum eine Aussicht vorhanden, so dürften die minder bedeutenden Werke d'Urfé's, die wir soeben flüchtig an uns vorüberziehen liessen, wohl nie auf eine solche zu hoffen haben. Die französische Litteraturgeschichte hat dies zu beklagen, denn der Genius d'Urfé's, der alle, die ihm nur ein wenig näher treten, so eigenartig sympathisch berührt, verdiente ganz gewiss nach allen

<sup>1)</sup> Bonafous, a. a. O., p. 159.

Seiten hin gekannt zu werden. Gerade weil er eine hervorragende Individualität nicht besitzt, weil ihn nicht die Gabe der Originalität, sondern jene einer geschickten Reproduktion auszeichnet, vermag der Geist der Zeit sich in ihm getreu abzuspiegeln und könnte darum aus ihm mit vielleicht noch grösserer Zuverlässigkeit herausgelesen werden, als aus manchen anderen Autoren, denen einzelne Züge der bisherigen Anschauung der kulturellen und litterarischen Verhältnisse zur Zeit Heinrichs IV. und Ludwigs XIII. entlehnt sind.

## Zweites Kapitel.

## Die 'Astrée'.

§ 1. Erstes Erscheinen der 'Astrée'. 2. Vollendung durch Baro, 3. Unechtheit der anderen Fortsetzungen. 4. Widmungen und Vorreden der 'Astrée'. 5. Die beigefügten Bildnisse. 7. Umfang des Romans. 8. An alyse. 8. Kritik der Handlung; Episoden. 9. Charakterzeichnung. 10. Stil. 11. Lyrische Einschaltungen. 12. Würdigung der 'Astrée' vom Standpunkt der Ästhetik und Moral. 13. Quellen. 14. Personnages déguisés. 15. Erfolge der 'Astrée'. Einfluss auf die zeitgenössische Bühne. 17. Stellung der 'Astrée' in der Geschichte des französischen Romans.

Der erste und zweite Band der 'Astrée' — vielleicht trägt sie ihren Titel im Hinblick auf Ronsard's Sonettenund Madrigalensammlung 'Astræa' — erschien im Jahre 1610 zu Paris und trägt zuf dem gestochenen Frontispice den Titel: 'L'Astrée | de Messire | Honoré | D'Urfé. | Premiere [Seconde] Partie. | 1610. | A Paris | Chez Toussainct | de Bray, Rue St Jacques | Aux Espics Meurs & en | Sa Boutique au Palais en la Gallerie des | Poissonniers. | Auec Privilege de Roy.'

Ein 'Achevé d'imprimer pour la premiere fois . . .', jene für die Datierung älterer französischer Drucke so wichtige Notiz, fehlt leider. Das dem I. Bande angehängte, sich jedoch auf beide Bände beziehende königliche Privileg ist unterm 15. Februar 1610 ausgestellt.

Bonafous (p. 250 A.) ist geneigt, das Erscheinen des I. Bandes schon früher anzusetzen, da Bassompierre in seinen Memoiren berichte, Heinrich IV. habe sich im

Jahre 1609 während eines Gichtanfalles aus der 'Astrée' vorlesen lassen. Indessen hat sich kein Exemplar einer früheren als der oben angegebenen Ausgabe erhalten, und alle Mitteilungen der Zeitgenossen und älteren Litteratoren stimmen wider Bassompierre darin überein, dass die 'Astrée' 1610 zu erscheinen begonnen habe. Trotzdem aber ist es nicht gerade unmöglich, dass die Vermutung Bonafous' sich dereinst doch bewahrheitet. Gilt doch auch bis heute die Annahme, dass der II. Band unseres Romans ehestens 1616 zuerst erschienen sei, 1) während uns eine Ausgabe desselben aus dem Jahre 1610 vorliegt, an deren völliger Echtheit nicht zu zweifeln ist.2)

Der III. Band erschien zuerst im Jahre 1619;8) der Titel lautet wie oben, nur ist jetzt dem Namen des Verfassers hinzugefügt: 'Marquis de Verromé, Comte de Chasteau-neuf, Barō de Chasteau-morand, Chevalier de l'Ordre de Savoye' u. s. s., und ferner: 'Ou par plusieurs Histoires & sous personne de Bergers & d'autres sont deduits les divers effects de l'honneste Amitié.'

2. Dieser Band war der letzte, den Honoré d'Urfé selbst veröffentlichte. Doch hinterliess er ein schon seit länger als Jahresfrist abgeschlossenes Manuskript zu dem IV. und den Entwurf ('Memoires') zu dem V. Teile der Dichtung. Die legitime Herausgabe dieses Nachlasses besorgte der vertraute Freund und Sekretär des Dichters, Balthazar Baro.4) Während dieser

<sup>1)</sup> Nur der Abbé Lenglet (Bibl. des Rom., p. 42) setzt ihn mitsamt dem ersten Bande (!) in das Jahr 1612.

Nach Bonafous' Angabe (p. 250A) besässe nur die Marseiller öff. Bibliothek ein derartiges Exemplar, 'dans un tut déplorable'. Das auf der Leipziger Universitäts-Bibliothek befindliche, demnach ein rarissimum, ist durchaus complet und vortrefflich erhalten.

<sup>3) &#</sup>x27;Privilège' vom 14. V. 1619; 'Achevé d'imprimer &c.' vom 3. VI. 1619.

<sup>4)</sup> Balthazar Baro wurde zu Anfang des 17. Jahrhunderts zu Valence (Dauphiné) geboren. Durch die Herzogin von

also dem IV. Bande so gut wie nichts hinzuzustigen hatte, musste er den V. beinahe ganz selbstständig dichten. Dass noch zwei Bände zu erscheinen hatten und wie viel Bücher ein jeder enthalten müsse, wusste Baro, denn d'Urfé hatte ihm selbst erklärt, dass er seinen Roman nach Art einer 'Tragi-comédie Pastorale' zu disponieren beabsichtige; 'comme nos François ont accoustumé de les disposer en cinq Actes, & chaque Acte composé de diuerses scenes, il vouloit de mesme faire cinq Volumes composez de douze Livres, afin que chaque Volume fust pris pour un Acte, & chaque Livre pour vne Scene.' Diese beiden Bände erschienen bereits zwei Jahre nach dem Tode des Dichters, im Jahre 1627.

3. Und doch waren schon zwei unrechtmässige Fortsetzungen vorausgegangen, die, wie Baro es im 'Advertissement' zum IV. Bande ausdrückt, 'l'interest d'un insame gain' hervorgerusen hatte. Von diesen 'deux Ensams supposez' war eines bereits bei Lebzeiten des Dichters an den Tag gekommen: die Ausgabe des IV. Teiles, welche Gabrielle d'Ursé, des Dichters Nichte, ohne sein Vorwissen im Jahre 1624 veranlasste. Ihr solgte 1627 als 'Cinquiesme & Sixiesme Partie' (Paris, Chez Fouët) eine weitere Fortsetzung aus der Feder des Edelmannes Borstel de Gaubertin. In welchem Sinne diese Weitersührungen, insbesondere die letztere, den Vorwurf der Illegitimität verdienen, wird aus dem solgenden sich von selbst ergeben.

Chevreuse mit Richelieu bekannt, wurde er von diesem zum Mitglied der Académie erhoben. Er starb etwa fünfzig Jahre alt, nachdem er in den letzten Lebensjahren einflussreiche Ämter bekleidet hatte. Baro war ein fruchtbarer Dramendichter; namentlich rühmte man seine Tragödie 'Rosemonde', die aber erst nach seinem Tode 1651 herausgegeben wurde. Auch eine Reihe heroischer Gedichte schrieb er, welche d'Olivet aufzählt. (S. Pellisson et d'Olivet, Hist. de l'acad. franç. avec une introduction &c. par Ch.-L. Livet. Paris 1858, T. II, 514.)

Jedenfalls konnte sich Baro für berechtigt halten, seine Ausgabe als 'Vraye Astrée' zu bezeichnen. Denn ihm war vom Herzoge von Savoyen, dem d'Urfé kurz vor seinem Tode sein Originalmanuskript, soweit es vollendet war, übergeben hatte, dieses zum Zweck der Veröffentlichung ausgehändigt worden; er auch hatte von d'Urfé den speziellen Auftrag erhalten, das Werk auf Grund des vorhandenen, noch unausgearbeiteten Materials zu Ende zu führen. Baro sagt a. a. O.: 'Jur le point de rendre le dernier soupir, il (d'Urfé) m'ordonna d'acheuer ce qu'il auoit entrepris, sçachant bien qu'il n'en auoit iamais communiqué le dessein à personne si fidelement qu'à moy'. Auch der Neffe d'Urfé's, der Comte d'Urfé, ermächtigte Baro notariell zur Fortsetzung der 'Astrée'; 1) ebenso bezeichneten die Nichte des Dichters und die Prinzessin von Savoyen Baro ausdrücklich als den berufenen Vollender des Romans. Schliesslich erlangte Baro auch ein Privileg, welches ihn zur Herausgabe des IV. und V. Teiles der 'Astrée' berechtigte.2)

Dass Baro's Ausgabe vom moralischen und rechtlichen Standpunkte aus allein als die legitime betrachtet werden kann, scheint demnach keinem Zweisel zu unterliegen. Anders verhält es sich aber, wenn gefragt wird, welche Ausgabe, bezw. Fortsetzung das von d'Ursé nicht selbst edierte Material am vollständigsten wiedergibt. Dass von diesem Gesichtspunkt aus zunächst Gabrielle d'Ursé's Ausgabe des IV. Bandes, die als guter Abdruck des echten Manuskripts von d'Ursé mit der späteren Ausgabe Baro's in deren ersten Hälste (Cinquiesme Partie) völlig übereinstimmt, eine nicht zu ver-

<sup>1)</sup> Der Akt ist im V. Bande hinter dem Privileg abgedruckt.

<sup>2)</sup> Am 10. X. 1627. Bereits am 31. XII. desselben Jahres war das Werk fertig gedruckt. Baro bezeichnet seine Ausgabe und Fortsetzung als 'la Vraye Astréc' auch auf dem Titelblatt, und fügt auf dem des V. Bandes hinzu: 'Composée sur les vrais Memoires de seu Mre Honoré d'Urse'.

werfende ist, liegt auf der Hand. Aber es ist auch nachgewiesen worden,1) dass Borstel's Ausgabe die so oft wiederholte Beschuldigung, eine gänzlich untergeschobene und überdies ungeschickte zu sein, nicht verdient. Aller Wahrscheinlichkeit nach sind nämlich nur die Bücher 3-6 des VI. Teiles von Borstel selbst (wie er auch zugesteht) komponiert, alles übrige dagegen, auch Buch 4 des V. Teiles, welches bei Baro sich nicht vorfindet, wirklich von d'Urfé verfasst. ist anzunehmen, Es dass d'Urfé Borstel, der eine ziemlich einflussreiche Stellung einnahm und auch selbst schon als Schriftsteller aufgetreten war, sein Manuskript geliehen hatte, und Borstel perfid genug gewesen ist, es heimlich kopieren zu lassen.

Was dagegen Stil und Komposition des Schlusses der 'Astrée' anlangt, den beide Autoren, Baro wie Borstel, selbständig beizufügen hatten (und es war keine leichte Aufgabe, die vielverschlungene, ausgedehnte Dichtung d'Urfé's zu Ende zu führen), so hat entschieden Baro sich als der glücklichere Fortsetzer bewiesen. Zwar gilt Borstel's Werk mit Recht als lebhafter und spannender, aber Baro hat den Ton d'Urfé's besser zu treffen verstanden.<sup>2</sup>) Er hat die Geduld habt, alles, was d'Urfé angedeutet und angesponnen, auszuführen und kunstreich zum Schluss zu verweben. Daher ist Baro's Weiterführung, mag sie auch in ihrer ersten Hälfte etwas unvollständiger sein als jene Borstel's, doch sicherlich auch weiterhin als 'Vraye Astrée' zu betrachten, wie sie allein bisher als solche gegolten hat.

4. Die allen fünf Bänden des Romans vorausgeschickten 'Widmungen' bieten nicht viel Anziehendes. Der I. und II. Band wurden, wie bereits bemerkt, Hein-

<sup>1)</sup> Von H. Welti, a. a. O.

<sup>2)</sup> So rühmt z. B. Pellisson, dessen Urteil gewiss ein schwerwiegendes ist, dass Baro die Astrée 'ganz im Geiste d'Urfé's fortgesetzt habe' (Pellisson et d'Olivet, a. a. O., I, 238).

rich IV. gewidmet, den so bald danach der Tod dahinraffen sollte; der III. seinem Nachfolger Ludwig XIII., der IV. dessen Mutter, Maria de' Medici; der V. endlich dem hohen Staatswürdenträger Ambroise Spinola.

Auch die Vorreden d'Urfé's (im I. Bd.: 'L'AUTHEUR A LA BERGERE ASTREE; im II.: 'L'AUTHEUR AU BERGER CELADON; im III.: 'L'AUTHEUR A LA RIVIERE DE LIGNON') zeichnen sich durch keine besondere Originalität aus, sondern sind so gedankenarm und dabei so verworren und schwülstig wie 'Préfaces' der Zeit überhaupt zu sein pflegten. ersten thut d'Urfé einmal der 'Ritter der Tafelrunde' und der Beau-Ténébreux-Episode im 'Amadís' Erwähnung. Die Apostrophe an den Lignon, aus der wir oben schon citierten, belehrt uns über die ausgeprägte, warme Heimatsliebe, die der Dichter für das Forez, aber auch für das ganze Frankreich im Herzen trug. Die Vergangenheit dieses Vaterlandes, so dunkel und irrig auch seine Vorstellungen von derselben waren, ist ihm eine ehrwürdige; wiederholt spricht er, im Gegensatz zu anderen Autoren aus dieser Zeit der Spät-Renaissance, von dem 'vieux Gallois' als etwas schönem, geheiligtem; bezeichnet er die Vorfahren mit derselben Ehrfurcht als 'nos vieux & tressages Peres'.

5. Von hohem Interesse sind dagegen die dem III. und in vielen Auflagen auch dem IV. und V. Bande beigefügten Bildnisse d'Urfé's und der Heldin Astrée.¹) Das Antlitz des Dichters erscheint uns als ein treues Spiegelbild seines Charakters; er drückt unverkennbar Gutmütigkeit, Empfindsamkeit und Schwärmerei aus. Die grossen Augen haben den ruhig beobachtenden, receptiven Blick des Epikers. Nur der Bart à la Henri IV verleiht diesen Zügen einen gewissen befremdlichen Aus-

<sup>1)</sup> Beide gezeichnet von Louis Bebrun und gestochen von J. Briot.

druck von Martialität. Der Lorbeerkranz und die antike Drapierung der Büste wirken gleichfalls störend. Das Bild trägt die Umschrift: E'K  $MOI\Sigma AN$   $A'\Gamma A\Theta ON$   $K\Lambda EO\Sigma$  und als Unterschrift die Verse:

Pour tirer au vray ce vifage Un fçauant Peintre l'entreprit Mais nul que toi eut le courage Urfé, de peindre ton efprit.

Das Bild Astrée's gibt von den Reizen der schönen Schäferin nur eine geringe Vorstellung: es ist unschön in den Linien, hart und starr im Ausdruck. Gleichwohl erscheint es nicht als müssiges Phantasiegebilde, sondern als wirkliches Portrait; und wer Gelegenheit hätte, die reichen Bildersammlungen aus dem XVII. Jahrhundert aufmerksam zu durchmustern, die sich in den Händen einiger französischer und englischer Liebhaber befinden, könnte wahrscheinlich entdecken, welche Dame es darstellt. Nur die Kornähren als Kopfputz deuten auf Astrée's schäferlichen Stand, sonst ist Haartracht und Gewand streng à la mode gehalten. Hier lautet die Umschrift: E'X [sic] A'PETHE A'IAOON KAEOL; die Unterschrift:

De quel prends tu plus d'auantage ASTRÉE, ou d'estre de ton aâge Toute la gloire & l'ornement, Ou d'avoir l'Amour meritée D'vn berger, si fidelle amant, Ou qu'URFE ta gloire ait chantée.

<sup>1)</sup> Der V. Band enthält häufig Baro's, von M. Lasne gestochenes, augenscheinlich wohlgetroffenes Portrait. Ihm werden (von de l'Estoille) folgende Verse dargebracht:

Cher Baro, bien que ton visage Paroisse en ce sameux ouurage Aussi bien peint que ton esprit: Ton Liure a de graces si bellos Qu'il semble qu'Amour l'ait escrit D' vne des plumes de ses aisses.

6. Schliesslich sei noch der Umfang des Romans (samt der Fortsetzung Baro's) mitgeteilt. Die fünf Bände enthalten je zwölf Bücher; der I. Band zählt 408 Doppelseiten; der II. 904 Seiten; der III. 548 Doppelseiten; der IV. (als der stärkste) 1386 Seiten; der V. 953 Seiten. Der ganze Roman bietet also, ausschliesslich der nicht paginierten Widmungen u. s. f., 5155 Seiten sehr kompressen Text. Eine Lektüre der 'Astrée' ist demnach eine Aufgabe, die mindestens viel Zeit erfordert; aber auch Geduld, Gedächtnis und eine Art Divination müssen wacker thätig sein, soll es gelingen, den Faden dieser langen Erzählung sicher bis ans Ende zu verfolgen. 1)

Eine Analyse, sofern sie nicht selbst zu einem Buche anschwellen soll, kann daher unmöglich alles, was d'Urfé erzählt, auch nur andeuten. Am füglichsten lassen sich die Episoden ausscheiden, die in der 'Astrée' mehrenteils mit der Haupthandlung in keinem Zusammenhange stehen und häufig gar nicht den Charakter des Pastoralromans tragen.

So gibt auch die nachstehende Inhaltsangabe im wesentlichen nur die Liebesgeschichte Astrée's und Celadon's, um die sich ja alles andere lediglich als Beiwerk gruppiert.<sup>2</sup>)

7. (Analyse der Astrée.) (I, 1.) In einem schöneren Zeitalter, als noch die ersten Könige über Frankreich geboten, führten Hirten im Lande Forez, an den Ufern des Lignon, ein friedvolles Leben. Auch wäre gewiss ihr Glück ungestört geblieben, hätte es Amor nicht gefallen, in ihren Herzen seine Glut zu entzünden. An-

<sup>1)</sup> Immerhin ist die 'Astrée', mit anderen Idealromanen des Jahrhunderts verglichen, nur ein Roman mittleren Umfangs.

<sup>2)</sup> Wir haben geglaubt uns hier und da die meisterliche, wenn auch von kleinen Irrtümern und Flüchtigkeiten nicht freie Analyse Bonafous' (p. 161 ff.) zum Vorbild nehmen zu sollen.

fangs zwar war die Liebe Celadon's zu Astrée,1) der schönsten Hirtin des Landes, eine ungetrübte gewesen. die Einsttsterungen Semire's, eines neidischen Nebenbuhlers, erfüllten Astrée mit Eifersucht, so dass sie plötzlich dem Geliebten anstatt mit der gewohnten Zärtlichkeit, mit Groll und eisiger Kälte begegnete. Celadon's Neigung war eine zu innige, als dass er diesen Wechsel hätte ertragen können. Nachdem er Astrée vergeblich um Gehör gesteht, glaubte er nicht weiter leben zu können und stürzte sich verzweifelnd in die Fluten des hochangeschwollenen Lignon. Augenblicke schon war der Zorn Astrée's dahin: reuevoll stürzte sie sich Celadon nach, um mit ihm zu sterben. Aber herzueilende Hirten retteten sie, während Celadon verschwunden blieb. Gleichwohl war er nicht untergegangen; der reissende Strom hatte ihn nur wunderbar rasch davongeführt, dann aber ans Ufer gespült. Hier fand ihn die Nymphenkönigin Galathée, der Amasis Tochter, begleitet von zwei ihrer Gefährtinnen, Léonide und Silvie; sie riefen den Bewusstlosen ins Leben zurtick und brachten ihn auf das Zauberschloss Isoure.

Astrée's Schmerz war grenzenlos. Es hätte der Beweise, die sich jetzt vorfanden, kaum bedurft, um sie von Celadon's völliger Unschuld zu überzeugen. Die Vorwürfe des Lycidas, Celadon's Bruders, trieben sie vollends an den Rand der Verzweiflung.

(I, 2.) Inzwischen genoss der Totgeglaubte im Nymphenschlosse die zärtlichste Pflege. Seine Schönheit, sein edles Wesen ergriffen die Königin aufs tiefste, um so mehr, als sie in Celadon wirklich den ihr vom Schicksal zubestimmten Gatten erblicken musste. Denn der Druide Climanthe hatte ihr als Orakel enthüllt, dass

<sup>1)</sup> Nach dem phantastischen Comte de Tressan stammen Celadon und Astrée ab von Gérard und Euriant, dem aus Girbert's 'Roman de la Violette' wohlbekannten Ehepaare. Vgl. B. u. d. R. 1780, 15 juillet, p. 3. und 'Roman de la Violette' éd. F. Michel, Paris 1834, p. XXXIV<sup>2</sup>.

derjenige, den sie an einem bestimmten Tage am Lignonnfer zuerst erblicken werde, ihr kunftiger Gemahl sei.
Er hatte dies auf Betreiben des Polemas, eines ehrgeizigen Feldhauptmanns der Amasis, gethan, der sich
mit Galathée zu vermählen wünschte. Nun aber war er
später von ihr erblickt worden, als Celadon.

Während der Hirt noch krank lag, erzählte Galathée ihm die Geschichte des Landes. Bevor Julius Caesar nach Gallien drang, war das Forez ein grosser See; die Römer erst verschafften den Wassern einen Abfluss, und so trat das feste Land hervor. Hier hauste lange Zeit Diana mit ihrer Nymphenschaar; als sie dann die Gegend verliess, schenkte sie die Herrschaft über das Forez den Vorfahren der Amasis, die selbst von Nymphen ab-Diese Erzählung erwiederte Celadon, indem stammten. er die Geschichte seines Vaters Alcippe mitteilte. Dieser hatte eine glorreiche Vergangenheit; erst nachdem er im Dienste der Amasis, des Burgunderkönigs Gondebaut, in Portugal und Byzanz sich als Krieger ausgezeichnet, wurde er Schäfer und heiratete die treue Amaryllis, Celadon's und Lycidas Mutter. Galathée erfährt auch von der Liebe ihres Schützlings Astrée, zu wiewol sie Celadon's Standhaftigkeit kennen lernt, gibt sie doch die Hoffnung nicht auf, ihn für sich zu gewinnen.

(I, 3.) Danach lässt sich Celadon von Léonide die Geschichte ihrer Gefährtin Sylvie und der 'Quelle wahrhaftiger Liebe' (la Fontaine de la Vérité d'Amour) berichten. Wer sich sonst in diesem Wasser spiegelte, der erblickte darin das Bild seiner Geliebten, wofern sie ihm treu gesinnt war; aber seit Silvie drei edlen Rittern, die sich um sie bewarben, mit Sprödigkeit begegnete, war der Quell verzaubert: niemand konnte sich ihm auch nur nahen, ohne die Gefahr, von den beiden Löwen und Einhörnern, die sie bewachten, zerrissen zu werden. Hier muss Léonide ihre Erzählung abbrechen, denn Celadon, den die überstandene Not und dazu die

Sehnsucht nach Astrée hart mitgenommen, sinkt in eine Ohnmacht.

- (I, 4.) Diese Schwäche Celadon's gab den Nymphen Léonide und Sylvie, welche die Liebe ihrer Gebieterin zu dem schönen Hirten nicht begünstigten, den Vorwand, Adamas, Léonide's Oheim, den obersten Druiden des Landes, in das Vertrauen zu ziehen. Léonide reist zu Adamas; ihr liegt es am nächsten, eine Verbindung Galathée's und Celadon's zu vereiteln, denn auch sie liebt ihn; selbst hoffnungslos, mag sie einer anderen das Glück nicht gönnen, dem sie entsagen soll. dieser Wanderung hört die Nymphe, indem sie das Gespräch mehrerer Hirtinnen belauscht, die Geschichte der Liebe zwischen Celadon und Astrée: wie sich beide bei einem Parisfeste kennen lernten und wie Semire's Verläumdungen Astrée den Argwohn einflössten, Celadon vernachlässige sie um Aminthe's willen. Sie übernachtet in der Hütte eines gastfreien Hirten zu Feurs; hier aber sind auch Climanthe und Polemas eingekehrt. Léonide belauscht ungesehen ihre vertrauten Reden und erfährt so die List, die der falsche Druide anwendete, um Polemas der Galathée als den ihr vom Schicksal bestimmten Gatten erscheinen zu lassen.
- (I, 9 und 10.1) Adamas gibt, nachdem er in alle Vorfälle eingeweiht ist, den Rat, Celadon als Nymphe verkleidet aus dem Schlosse Isoure entfliehen zu lassen. Galathée hatte, bevor sie Celadon kennen lernte, zu dem edlen Lindamor Zuneigung gehegt nnd es war des weisen Adamas Wunsch, dass diese Liebe wieder auflebe und an ihr Ziel gelange.

Die Hoffnung, bald zu Astrée zurückzukehren, verleiht Celadon neue Kraft; er vermag sich wieder in den Parkanlagen des Zauberschlosses zu ergehen, und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Bücher 5—8 enthalten in der Hauptsache nur Episoden.

will den Rat des Adames befolgen, sobald er zu der weiten Wanderung nach dem Forez im Stande ist.

Im Parke erblickt er an den Wänden einer Grotte sechs herrliche Gemälde, welche die Liebesgeschichte Damons und Fortunens darstellen, und deren Bedeutung ihm Adamas erläutert.<sup>1</sup>)

- (I, 11 und 12.) Da die Königin Amasis plötzlich auf Schloss Isoure kommt, willigt Galathée selbst, welche die Vorwürfe der Herrscherin fürchtet, in Celadon's Verkleidung. Bald danach gelingt es diesem, unbemerkt zu entkommen. Allein zu Astrée zurückzukehren, fehlt ihm der Mut, da sie ihn ja aus ihrer Gegenwart verbannt. Er irrt ziellos an den Ufern des Lignon umher, lebt sich kasteiend von Wurzeln und Kräutern und übernachtet meist in einer Höhle, die er unweit des Ufers entdeckt hat.<sup>2</sup>)
- (II, 3.5) Der Hirt Sylvandre, der aus der Fremde herbeigewandert, sich am Lignon niedergelassen, verliebte sich, nachdem er lange sein Herz gegen jede zärtliche Neigung verschlossen, in Diane, nächst Astrée der schönsten der Schäferinnen. Auf einem nächtlichen Spaziergange nähert er sich der Höhle Celadon's und schläft hier, unter einem Baum gelagert, ein. Celadon, den sein Liebeskummer nicht schlummern lässt, findet ihn und legt alsbald einen 'A la plus belle & la plus aymée Bergere de l'Univers' gerichteten Brief in die Hand des Schlafenden. Diesen Brief, dessen Herkunft sich Sylvandre nicht zu erklären vermag, verliert der Hirt unter den Augen Astrée's, Diane's und ihrer Freundin Phyllis; diese erkennen sogleich Celadon's Schrift und bitten den Hirten, sie in das Gehölz zu

2) Hier bildet d'Urfé ersichtlich die 'Bel-Tenebros'-Episode des 'Amadis de Gaula' nach.

<sup>1)</sup> Die Beschreibung dieser Gemälde, die das ganze zehnte Buch ausfüllt, erinnert lebhaft an den bekannten Eingang der 'Pastoralia'.

<sup>5)</sup> Buch 1 und 2 enthalten wiederum nur Episoden.

führen, wo der Brief auf so rätselvolle Weise in seinen Besitz gelangt sei. Auf dem Wege dahin treffen sie andere Schäfer und Schäferinnen; es werden (II, 4) viele Geschichten erzählt, welche die Geduld Astrée's, die durch die Zeilen Celadon's in einen zwischen Furcht und Hoffnung schwankenden Zustand versetzt worden ist, auf eine harte Probe stellen.

(II. 5.) Schliesslich verliert die Gesellschaft auch noch den rechten Weg und gelangt anstatt in den gesuchten Wald zu einem aus grünen Baumzweigen errichteten Tempel. Eine Inschrift an der Pforte belehrt sie, dass er der 'Göttin Astrée' geweiht sei. Alle treten ein, bis auf den flatterhaften Hylas, der es nicht wagt, ein der beständigen Liebe errichtetes Heiligtum zu betreten. Sie finden einen Altar geschmückt mit Myrthenzweigen und einer Tafel, auf der die zwölf Gesetze der wahren Liebe niedergeschrieben sind. Auch erblicken sie das Bild Astrée's mit Versen, die Celadon für sie dichtete.

Die Hirtin weiss nicht, was sie von alledem denken soll. Endlich glaubt sie, dass des Geliebten Geist, der ja, da sein Körper nicht bestattet worden, keine Ruhe zu finden vermöge, den Tempel ihres Ruhmes hergestellt habe.

- (II, 6.) Ähnliche Ansichten tauschen auch die übrigen Schäfer und Schäferinnen aus. Da die Nacht sie überrascht, lagern sie sich unweit des Tempels zur Ruhe. Viele der Hirtinnen aber schlafen nicht, sondern erzählen sich Geschichten. Erst gegen Tagesanbruch bewältigt alle die Müdigkeit.
- (II, 7.) Um diese Zeit nähert sich Celadon dem Tempel, um hier seine gewohnte Morgenandacht zu Astrée zu verrichten. Da plötzlich erblickt er die Schlummernden und unter ihnen die Geliebte.
- (II, 8.) Hingerissen von ihrer Schönheit wirft er rasch einige liebeglühende Zeilen auf ein Papier und steckt es der Angebeteten vorn ins Gewand. So sehr

er auch fürchten muss, sie zu erzürnen, kann er sich in diesem Augenblick doch nicht versagen, einen Kuss auf ihre Lippen zu drücken. Sogleich erwacht Astrée: die aufgehende Sonne strahlt ihr ins Antlitz und so erblickt sie Celadon, der eilig entflicht, nur undeutlich und wie von einer leuchtenden Glorie umgeben. Dies bestätigt ihre Meinung, dass der Geist des Geliebten ruhelos umherirre, und leicht bewegt sie ihre Genossen, ihm ein Grabmal zu errichten. Diese Handlung wird mit grosser Feierlichkeit vollzogen.

(II, 10.1) Adamas und Léonide, die Celadon aufs innigste bemitleiden, beschliessen, ihn dem Einsiedlerleben, das er führt, zu entreissen. Adamas schlägt ihm vor, ihn in Mädchenkleidern als seine Tochter Alexis, die in Wahrheit abwesend, bei sich aufzunehmen. Celadon willigt ein, bestimmt durch die Hoffnung, dann Astrée wiederzusehen. Denn indem er sich ihr unerkannt nähert, glaubt er dem Gebot, ihr fern zu bleiben, nicht zuwider zu handeln. Die Verkleidung Celadon's ist eine so gelungene, dass die Adamas besuchenden Hirten ihn nicht erkennen und selbst Lycidas getäuscht wird. Hylas aber, den jedes schöne Mädchen entstammt, verliebte sich in ihn. Um diese Zeit erblüht auf einem

(III, 1-4.2) Adamas hat ein Orakel erhalten, welches ihm ein glückliches Alter voraussagt, wofern die Liebe zwischen Astrée und Celadon zu einem guten Ende gelange. Daher führt der Druide so bald und so häufig wie möglich ein Wiedersehen zwischen beiden herbei. Auch Astrée erkennt Alexis nicht, doch fasst

Eichbaum unweit des Astrée-Tempels der schönste

Mistelstrauch des Jahres. Daher muss nach alter

Satzung diesmal das alljährliche Frühlingsfest in jenem

Hirtengaue gefeiert werden.

<sup>1)</sup> Buch 9 enthält nur Unwesentliches.

<sup>2)</sup> II, 11 u. 12 sind für die Liebesgeschichte Celadon's und Astrée's entbehrlich.

sie um der Ähnlichkeit willen, welche die vermeintliche Tochter des Druiden mit Celadon habe, eine innige Zuneigung zu ihr und wird deren unzertrennliche Begleiterin. Eine neue Werbung, die des Hirten Calydon, weist sie im Andenken an Celadon ab, wiewol Calydon schon die Zustimmung ihres Oheims Phocion erhalten hatte.

Das Mistelstrauchfest wird mit grossem Glanze und unter dem Zuflusse zahlreicher und vornehmer fremder Besucher gefeiert. Alexis besichtigt mit Astrée den ihm so wohlbekannten Tempel, und erkennt aus der Bewegung, welche die Hirtin beim Anblick all' der hier aufgestellten Liebes- und Erinnerungszeichen ergreift, wie sehr ihn Astrée immer noch liebe. Gleichwohl wagt Celadon immer noch nicht sich ihr zu entdecken, aus Furcht das wenn auch nur erschlichene Glück des gegenwärtigen Augenblickes zu verlieren. Er wohnt jetzt häufig bei Phocion und teilt sogar mit der Geliebten, mit Diane und Léonide ein Schlafgemach, so dass er mehr als je Gelegenheit hat, Astrée's Reize zu bewundern.

Léonide indessen muss sich bald von ihnen trennen. Galathée, welche wie ihre Mutter und der ganze Nymphenstaat durch hochverräterische Pläne des Polemas in grosse Aufregung versetzt worden ist, beruft sie eilig zurück. Die Freundschaft Astrée's zu Alexis wächst von Tag zu Tag; beide führen in Gemeinschaft mit Diane und Phyllis das seligste Leben, welches für Celadon nur der Gedanke trübt, dass er die Nähe Astrée's doch immer wider deren Willen geniesse. Fröhliche Spiele verkürzen die Tage; namentlich ergötzt man sich gern durch Tausch der Kleider, denn Alexis trägt nicht das Hirtengewand, sondern die Hülle einer Druidin. 1)

<sup>1)</sup> Im Folgenden unterlassen wir es anzugeben, in welcher Weise unsere Analyse dem Romane folgt. Es war, um die Haupthandlung losgelöst vom Beiwerk der Episoden, nur

Inzwischen ist es im Reiche der Amasis zum vollen Kriege gekommen. Den Ränken des Polemas Adamas' Staatsklugheit die Wage. Schon hat er mehrere Vorteile über den Empörer errungen, auch den lügnerischen Climanthe, der zuerst den Ehrgeiz in Polemas entfacht, gefangen nehmen und töten lassen. aber verbundet sich Polemas mit dem Burgunderkönig Gondebaut und belagert die Veste Marcilly. Doch die Stadt ist gut verteidigt und hält sich wacker gegen den Ansturm des feindlichen Heeres. Um diesen Misserfolg auszugleichen, beschliesst der Rebell, sich an Adamas durch den Raub seiner Tochter Alexis zu rächen, von der er zu wissen glaubt, dass sie in Phocions Hause lebe. Da an dem Tage, wo dieser Plan zur Ausführung kommt, gerade Astrée wieder Celadon's (Alexis') Kleider trägt, so wird sie entführt. Celadon eilt den Räubern nach, indem er versichert, er sei die wahre Alexis, und bittet, man möge ihn statt der Geraubten fesseln. Astrée, welche Alexis nicht in Gefangenschaft bringen will, bestreitet die Aussage, so dass Polemas, um sicher zu gehen, beide in seiner Gewalt zurückhält. die Liebenden mit zwei anderen Gefangenen, dem Ritter Lydias und der Nymphe Sylvie, zusammenkoppeln, und befiehlt ihnen, Feuer an das Thor der belagerten Stadt zu legen, denn er weiss, dass die Städter auf diese Gefangenen keine Geschosse schleudern werden. Aber der Anführer des den Vieren beigegebenen Söldnertrupps löst dicht vor der Stadt ihre Bande und reicht ihnen Waffen dar. Es ist kein anderer als Semire, der Celadon und Astrée erkannt hat und durch diese edle Hilfleistung seine an jener begangene, so verhängnisvoll gewordene Treulosigkeit wieder gut machen will. In gleicher Zeit kommt Beistand auch aus der Stadt

einigermassen klar darzustellen, von hier ab nötig, ihre Züge in raschem Wechsel bald dem einen, bald dem anderen Buche zu entnehmen.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

und nach einem heldenmütigen Kampfe mit den Kriegern des Polemas, in dem Semire fällt und so seine Schuld vollends büsst, retten sich die Gefangenen nach Marcilly. 1)

Celadon, der trotz seines Hirtengewandes tapfer gefochten, ist schwer verletzt worden, aber die Kunst der Adamas erhält ihn am Leben. Noch immer kann sich der treue Schäfer nicht entschliessen, sich Astrée zu endecken. Aber als endlich durch einen Zweikampf des tapferen Lindamor mit Polemas, in welchem dieser fällt, der Krieg glücklich beendet ist, überwindet die fürsorgende Léonide Celadon's Zaghaftigkeit und enthüllt mit seiner Einwilligung Astrée, wer die vermeintliche Alexis in Wahrheit sei. Astrée, so lebhaft auch die Liebe zu Celadon in ihrem Herzen glüht, gerät doch in heftigen Zorn, an dem die Scham, Celadon so offen ihre Neigung bekannt und mit ihm in voller Vertraulichkeit gelebt zu haben, den grössten Anteil hat. Abermals verbannt sie den Geliebten, und diesmal für immer, aus ihrer Nähe. Celadon zieht sich in äusserster Verzweiflung zurtick; er beschliesst, den 'Quell treuer Liebe' aufzusuchen und sich von den Ungeheuern, die ihn bewachen, zerreissen zu lassen. Aber auch Astrée, deren Unmut bald wieder die schmerzlichste Reue besiegt, fasst den Plan, an dieser Stätte zu sterben. Freundin Diane, die, da sie auf Befehl ihrer Mutter der Liebe zu Sylvandre entsagen soll, gleichfalls des Lebens überdrüssig ist, begleitet sie in der nämlichen Absicht. Celadon seinerseits findet für sein Vorhaben einen Gefährten in Sylvandre, den der Verlust Diane's untröstlich gemacht.

Aber die Absicht der Liebenden wird an der Quelle nicht erfüllt. Vielmehr fallen die Löwen und Einhörner,

<sup>1)</sup> Bis hierhin reichte die Niederschrift d'Urfé's; das folgende ist ganz oder doch zum grössten Teile ein Erzeugnis Baro's.

anstatt sie anzugreifen, mit furchtbarer Wut übereinander her, während gleichzeitig ein rasendes Gewitter losbricht, und eine anhaltende Finsternis den entsetzt herbeigeeilten Hirten und Druiden verbietet, die Vorgänge an der Quelle zu beobachten. Als es endlich wieder tagt, sind die Ungeheuer in Stein verwandelt; Cupido erscheint und verktindet, dass der Quell, nachdem zwei unerschütterlich treue Liebespaare sich an ihm eingefunden, wieder entzaubert sei. Die Liebenden, in tiefem Schlummer befangen, aber ganz unversehrt, bringt man in das Haus des Adamas. Bald erwachen sie, sinken einander in die Arme und halten mit einem vollen Eingeständnis und dem Versprechen, sich für ewig angehören zu wollen, nicht länger zurtick. Am anderen Tage begeben sie sich, im Geleite all' ihrer Freunde, aufs neue zu der Quelle. Hier weiht der abermals erscheinende Amor die Liebe Celadon's nnd Astrée's, erklärt aber, dass Sylvandre vorher als Opfer fallen müsse. Als Adamas - denn ein Ungehorsam gegen die Götter ist an den-Ufern des Lignon unbekannt — sich anschickt, diesen Befehl zu vollziehen, durchschaut er noch zur rechten Zeit die Doppeldeutigkeit des göttlichen Ausspruchs: er erkennt in Sylvandre seinen ihm vor vielen Jahren geraubten Sohn Paris, und so ist nun allerdings 'Sylvandre' zum Opfer gefallen. Bald wird die Vermälung der Liebenden mit Pracht und Fröhlichkeit vollzogen. Auch Galathée schenkt der Werbung Lindamor's auf's neue Gehör und belohnt seine Ausdauer mit ihrer Hand.

8. Dies ist in grossen Zügen die Geschichte der Liebe Celadon's und Astree's, die sich freilich in dem Roman nicht so einfach darstellt, wie in unserer knappen Inhaltsangabe. 1) Über dreissig Episoden sind einge-

<sup>1)</sup> Bonafous (p. 191) nimmt an, dass die Handlung der 'Astrée' sich in etwa neun oder zehn Monaten abspiele. Diese Schätzung kann nur eine mutmassliche sein, denn der

schaltet und, wenn auch nur selten, mit der Haupthandlung eng verwoben; ausserdem wird die Liebesgeschichte Sylvandre's und der Diane, welche wir in ihren Hauptzügen nur ganz kurz berührten, ihr parallel mit einer mindestens ebenso grossen Sorgfalt entwickelt und ausgemalt. D'Urfé hat nämlich, wie so viele und fast alle produzierenden Romanschriftsteller, eigentlichen Liebespaare nicht treu zu bleiben vermocht: er überträgt sein Interesse, und damit das seiner Leser, unwillkürlich auf ein anderes, gestaltet dieses plastischer aus, als es Nebenfiguren bedürfen und kehrt offenbar nur gezwungen, lediglich der ihm natürlich wohlbekannten Kunstregel zuliebe, zu den anfänglich in den Vordergrund gestellten Personen zurück. Die nämliche Schwäche in der Composition werden wir in den Romanen des XVII. Jahrhunderts noch mehr als einmal wiederfinden: möglich, dass hier d'Urfé's so massgebender Vorgang verderblich wirkte.

Die Episoden der Astrée, genau gezählt 33, zerfallen in verschiedene Gattungen.

Als die erste Gattung betrachten wir diejenigen, welche dem Charakter des Hirtenromanes getreu, auch wieder idyllische Geschichten aus dem Schäferleben erzählen. Ihnen engsten verwandt sind am die Episoden, welche dem Leben der die sich überhaupt von den Schäferinnen nur durch den Namen unterscheiden, entlehnt sind. An diese schliessen sich dann die Zaubermärchen an. Endlich gibt es aber auch Erzählungen, die einen dem idyllischen

Roman gibt keinen Anhalt für dieselbe. Anfänglich zwar ist Vorfrühling, denn der Lignon tost durch geschmolzene Schneefluten angeschwellt dahin, dann aber wölbt sich ein ewig ungetrübter Sommerhimmel über das glückliche Forez. Als Zeit der Handlung gibt Bonafous (p. 161) das IV. Jahrhundert an Doch muss es wohl das V. Jahrhundert gewesen sein, da Bd. III, 3, p. 59b die römischen Kaiser bis auf Valentinian III. (425—55) aufgezählt werden.

gerade entgegengesetzten Charakter tragen: ihr Inhalt ist ein abenteuerlich-kriegerischer; hier lehnt sich der Dichter (wie später genauer gezeigt werden soll) an die Poesien des Amadiskreises und des erotischen Romans der Griechen an. Alle Episoden jedoch haben die ausgesprochene Tendenz, von irgend einem Standpunkt aus den geistigen Prozess der Liebe zu beleuchten, eine besondere Komplikation dieser Leidenschaft mit irgendwelchen äusseren Verhältnissen zur Darstellung und Lösung zu bringen. Denn Liebe ist nach d'Urfé Zentrum alles seelischen Lebens: 'aymer', sagt er in der Vorrede zum III. Bande, habe früher 'amer' gelautet, und sei soviel wie 'animer', 'c'est à dire, faire la propre Action de l'Ame'.

Gleich in den zwölf ersten Episoden des I. Bandes der 'Astrée' sind diese vier Gattungen vertreten. Geschichte Alcippe's, die wir in der Analyse andeuteten, nicht als ob sie von besonderer Bedeutung für Haupthandlung wäre, sondern um auf die Art, wie Episoden meist eingeführt werden, binzuweisen, gehört der zuletzt genannten Kategorie an. Die Geschichten Sylvie's (2. Episode) und Galathée's und Lindamor's (7. Episode), sowie jene Léonide's (8. Episode) spielen in der Welt der Nymphen. 'Damon und Fortune' (11. Episode) ist ein Zaubermärchen; die übrigen Episoden, wie die Geschichte von Stelle und Corylas (3. Episode), von Diane (4. Episode), von Tircis und Laonice (5. Episode), von Hylas (6. Episode), von Lygdamon (10. Episode) tragen einen streng pastoralen Charakter, während jene von Celion und Bellinde (9. Episode) und Lydias und Mellandre (12. Episode) einer Einreihung widerstreben, indem sie verschieden geartete Abenteuer mit einander verbinden.

Von den zehn Episoden des II. Bandes sind die erste (Célidée, Thamire und Calidon) wegen der sinnigen Einkleidung einer wirklichen Begebenheit und die 9. und 10. als Quellen für Episoden in la Calprenède's 'Faramond' (s. u.) von besonderem Interesse. Die erste und die

letzte der vier Episoden des III. Bandes verdanken ihren Reiz dem Umstande, dass sie Ereignisse aus Frankreichs politischer Vergangenheit in leichter Verschleierung erzählen. Aus dem IV. Bande verdienen die erste als Quelle für d'Urfé's Pastorale 'Silvanire', die vierte (von Dorinde, Gondebaut und Sigismund) als ausserordentlich umfangreich; die sechste (Histoire de Rosanire, Celiodante & Rosileon') als inhaltlich sich eng an den 'Amadís von Gaula' anlehnend, eine Hervorhebung. 1) Der V. Band bringt nur eine neue Episode, dafür aber spinnt er die Fäden der vorher begonnenen Episoden, von denen die grössere Zahl gerade im kritischen Punkte ihrer Entwickelung abgebrochen worden war, zu Ende.

9. Nachdem wir so in Kürze die Episoden der 'Astrée' besprochen, verdient die Charakterzeichnung des Romans geschildert zu werden. Schon die Unzahl der Personen, die uns d'Urfé vorführt, legt es nahe, dass er von einer eingehenden Schilderung der Charaktere, von einer naturwahren psychologischen Entwickelung im allgemeinen noch keinen Gebrauch macht. Jene Hunderte von Männern und Frauen, deren Schicksale uns der Dichter darstellt, unterscheiden sich von einander vielfach nur durch den Namen und durch ihre Erlebnisse, nicht aber durch eine besondere Individualität. Die Ereignisse wandeln hier den Menschen nicht um, sondern spielen nur mit ihm wie die Wellen mit einem steuerlosen, unbemannten Schiff. Nur Zufall ist es, wenn ein solches schliesslich in den Hafen gelangt, und so empfangen wir auch bei der Lekture der 'Astrée' den Eindruck, als führe nur das Ungefähr, oder — was hier dasselbe ist, die Willktir des Dichters schliesslich die Personen an ihr Ziel. Allerdings, dieses Urteil wäre ungerecht, wollte man es auf alle Teile des Romans

<sup>1)</sup> Der eigentliche Name des Helden Rosileon: Kinic Kinicson ('Roy des Rois') scheint nebenbei auf eine germanische Quelle zu deuten.

ausdehnen, und alle Figuren des Dichters als unbeseelte Marionetten hinstellen. Einige seiner Helden und Heldinnen tragen in der That ein Selbstbewusstsein und einen Willen in ihrer Brust und sind in einem gewissen Sinne daher auch Schmiede ihres Glückes. namentlich Celadon und Astrée, und mehr fast noch Sylvandre und Diane mit einer kenntlichen Physiognomie bedacht worden. Celadon, wegen seiner Sentimentalität, seines Kleinmutes, seiner Unentschlossenheit, und andererseits wegen seiner gelegentlichen Lüsternheit allerdings kein sympathischer Charakter, kann doch immerhin als Typus des schwärmerisch und unbedingt liebenden Jünglings gelten und hat auch wirklich jahrhundertelang sich selbst sprüchwörtlich als Repräsentant einer Gattung behauptet. Astrée aber mit ihrer Launenhaftigkeit, ihrer immer wieder aufflackernden Eifersucht und doch mit der tiefen Neigung im Herzen ist ganz die wohlgelungene dichterische Verkörperung des liebenden Mädchens. Celadon wie Astrée sind also Personifikationen nur einer Geistesrichtung. Aber gerade in dieser Einseitigkeit liegt das Geheimnis ihrer Popularität. Auch die Lovelace, Pamela und Werther sind keine komplizierten Charaktere.

Weniger gilt das oben gesagte schon von Silvandre und Diane; jener ist eine Art ausgereiften Celadon's, nicht ganz in Liebe aufgehend wie dieser, sondern oft geneigt, auch dem Verstande Gehör zu leihen; minder träumerisch und gestihlvoll, aber von höherer Thatkrast; er blickt auf gewisse Ersahrungen zurtick und beurteilt nach ihnen die Gegenwart; seine Liebe ist eine nicht minder ausrichtige und beständige, aber er hat sich ihr nicht blind und bedingungslos, sondern schliesslich nur dann hingegeben, als er ihre Übermacht erkannt; kurz, Sylvandre ist im Gegensatz zu Celadon dem Jüngling als Mann gezeichnet. Und so unterscheidet sich auch Diane von Astrée: sie ist klüger im Urteil, besonnener bei der That als diese; sie glaubt fester an die Gegenliebe des Geliebten, weil an ihrer Wahl Herz und Ver-

stand gleichen Anteil haben. Celadon und Astrée sind mögliche, Sylvandre und Diane wahrscheinliche Charaktere. Ein ganz lebenswahrer, und daher unserem Urteil nach ästhetisch am schätzbarsten ist der Charakter des Hylas, des "unbeständigen Schäfers", der fortwährend der Liebe spottend, doch es nicht lassen kann, immer die Schönste zu umflattern, und der schliesslich das wohlverdiente Schicksal hat, sich ernstlich in eine Hirtin zu verlieben, deren Treue nicht viel rühmenswerter ist, als seine eigene. Seine Eigenart fusst auf einer gewissen überlegten Theorie der Flatterhaftigkeit, die er zum deutlichen Ausdruck bringt, als er die im Astréetempel aufgehängten zwölf Gesetze der Liebe in seinem Sinne verfälscht. Auch Hylas ist Personifikation einer ganzen Menschenklasse: in ihm beabsichtigte der Dichter offenbar den Charakter der leichtlebigen, aber im Grunde gutherzigen und harmlosen Hofleute Heinrich's III. und Heinrich's IV. — wie sie etwa die bekannten Marschälle Créqui und Bassompierre zu repräsentieren vermögen — darzustellen;¹) es ist ihm wohl gelungen, in dem Abbild Licht und Schatten richtig zu verteilen, denn ganz der Intention des Dichters gemäss vermag der Leser den Maximen des Hylas weder ganz Beifall zu zollen, noch sie ganz zu verdammen. Indem d'Urfé das Gegenbild zu den vielen Repräsentanten der 'honneste amour & honneste amitié' nicht bis zur Karrikatur verzerrte, bewies er sich als einsichtsvoller Dichter: nur der vom eigentlichen Laster freie, immer noch liebenswürdige 'Inconstant' mag für den 'Parfaict Amant' die rechte Folie abgeben.2)

<sup>1)</sup> Historisch aufgefasst ist Hylas, der Nachkomme der aus den ital. Pastoralen wohlbekannten 'pastori comici', die ihrerseits von den antiken Satyrn abzustammen scheinen; — 'pastori comici' im Gegensatz zu der Kategorie der 'pastori eroici'.

<sup>2)</sup> Lafontaine lässt in seinem Romane: 'Les Amours de Psyche' den Gelaste (d. i. Molière) ausrufen: 'Savez-vous quel

Auch über andere als diese fünf bestgezeichneten Charaktere liesse sich lobendes sagen. So über die uneigennützige, opferfreudige Léonide, den ehrgeizigen und rücksichtslosen Polemas, den über das Grab hinaus getreuen Tircis, den weisen, rechtlichen Adamas und den verräterischen Climanthe. Boileau, sonst durchaus kein Freund d'Urfé's, wie der Romanlitteratur überhaupt, gegen deren gute Seiten er merkwürdig blind war, lobt doch einmal¹) die Charakterzeichnung des Dichters: 'il (d'Urfé) soütint tout cela . . . de caractères aussi finement imaginez qu'agreablement variez & bien suiuis'.

Wie schon die Darstellung des Hylas verrät, ist d'Urfé als Menschenschilderer Optimist. Von der wahren Verworfenheit und Bosheit, die doch leider in der Welt nichts absonderliches sind, hat er kaum eine Vorstellung: das belehrt uns aufs neue von der kindlichen Reinheit und Harmlosigkeit seines Gemütes. Daher hat d'Urfé weit, weit mehr lichte, als düstere Charaktere zu zeichnen unternommen, und auch die düstersten — wie Polemas und Climanthe — sind nicht allzu schwarz gemalt. Im Vergleich zu den Scheusalen, welche bald nach ihm die Fantasie eines Gomberville und la Calprenède ausbrüten sollte, sind seine Bösewichter beinahe noch tugendhaft zu nennen.<sup>2</sup>)

homme c'est que l'Hylas de qui nous parlons? C'est le véritable héros de l'Astrée: c'est un homme plus nécessaire dans le roman, qu'une douzaine de Céladons'. Hierauf bemerkt Ariste (d. i. Boileau) feinsinnig: 'Avec cela, s'il y en avait deux, ils vous ennuyeraient; et les autres, en quelque nombre qu'ils soient, ne vous ennuicut point'. (Œuvr. compl. de Lafont., p. p. Walckenser, Paris, s. a., p. 431.)

<sup>1)</sup> In der Vorrede zu dem bekannten, noch oft zu zitierenden 'Dialogue des Héros de Roman'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 199 f. zieht Bonafous eine interessante Parallele zwischen der optimistischen Charakterschilderung d'Urfé's und der pessimistischen Weltanschauung in den Fabeln Lafontaine's.

10. Auch der Stil d'Urfé's atmet Heiterkeit und Ruhe. Wenn in der Harmonie zwischen Art und Stoff der Darstellung das grösste Lob einer Dichtung beruht, dann darf es der 'Astrée' nicht versagt werden, deren meist friedlichen Begebnissen und idyllischen Schilderungen ein bewegter, sich in kühnen, neuartigen Wendungen ergehender Stil schlecht entsprochen hätte. Trotzdem verfällt d'Urfé wohl nie in Monotonie; es herrscht in seiner Schreibweise ein zwar einfacher, aber doch stetig variierter Rhythmus, ein fortwährendes Crescendo und Decrescendo. Es ist wie das Plätschern und Rinnen eines Bächleins, dem zu lauschen man nimmer mtide werden kann. An Stellen, die es erheischen, redet aber Honoré doch auch die kräftige Sprache des Affektes, allerdings ohne je aus seinen wohlgefügten, langen Perioden zu fallen. Daher trägt sein Stil da, wo wir von der Sprache die grösste Ungezwungenheit und Natürlichkeit erwarten dürfen, häufig das Gepräge schulgerechter, aber kalter Deklamation. Dafür ist die Konversation, welche in der 'Astrée' bereits einen breiten Raum einnimmt, ein Gebiet, auf dem die Feder des Dichters sich mit besonderer Leichtigkeit und Grazie bewegt. Schon d'Urfé, der doch dem Gespräche zuerst die bedeutende Stellung einräumt, die es im Romane des 17. Jahrhunderts einnimmt, ist ein Meister in der (wie selbst ein Goethe gestand) unendlich schweren Kunst, ein solches so führen zu lassen, dass das Interesse des Lesers, weit entfernt zu erlahmen, mehr und mehr für die Sprechenden und das Besprochene gewonnen wird. Diese Fähigkeit, den Gedankenaustausch zweier Individuen fesselnd wiederzugeben, jene bekannte Gabe französischer Schriftsteller, hat sich denn auch von d'Urfé auf alle ihm nachfolgenden Romanschreiber vererbt, hat sich mehr und mehr vervollkommnet, und erreicht innerhalb der Romanlitteratur in den Werken der Scudéry den Gipfel der Vollendung.

Beschreibungen, namentlich solche von Gemälden,

entwirft d'Urfé mit einem bewundernswerten Geschick. Derartige Schilderungen ahmt er dem griechischen Romane nach, der auf solche 'exppases' von jeher hohen Wert legte.')

<sup>2)</sup> Wir fügen hier swei solche 'Beschreibungen' ein: 1) Celadon, im Nymphenschlosse erwachend, mustert sein Gemach: il ne vid autour de luy . . . que des peintures esclatantes, dont la chambre estoit tout parée, & que son œil soible encore, ne pouvoit recognoistre pour contresaites. D'un coste, il voyoit Saturne appuyé sur sa faux, avec les cheveux longs, le front ride, les yeux chassieux, le nez aquilin, & la bouche degoutante de sang, & pleine encore d'un morceau de ses enfants, dont il en avoit vn demy mangé en la main gauche, auquel par l'ouverture qu'il luy avoit faite au costé avec les dens, on voyoit comme pantheler les poulmons, & trembler le cœur, veue à la verité pleine de cruauté: car ce petit enfant auoit la teste renuersée sur les espaules, les bras penchants pardeuant, f les iambes eslargies d'un costé f d'autre, toutes rougissantes du sang qui sortoit de la blessure que ce vieillard luy auoit faite, de qui la barbe longue & cheuné en maints lieux se voyoit tachée de goutes de sang qui tomboit du morceau qu'il taschoit de goutes de sang qui tomboit du morceau qu'il taschoit d'avaller. Ses bras, ses iambes nerneuses & crasseuses, estoient en divers endroits couvertes de poil, aussi bien que ses cuisses Dessous ses pieds s'esteuoient de **ma**igres & descharnées. grands morceaux d'ossemens, dont les vns blanchissoient de vieillesse, les autres ne commençoient que d'estre descharnez, f d'autres ioincls auec un peu de peau f de chair demy gastée, monstroient n'estre que depuis peu mis en ce lieu. Autour de luy on ne voyoit que des Sceptres en pieces, des couronnes rompues, de grands edifices ruinez, & cela de telle sorte, qu'à peine restoit-il quelque legere ressemblance de ce que ç'auoit esté. (Bd. I, Liure II, p. 27° ff.) 2) Die Hirten erblicken ein Gemälde im Astréetempel: 's'approchant . . . pour veoir le tableau, . . . ils s'apperceurent deux Amours comme l'ay dit qui tenant à deux mains les branches de Palme & de Mirthe entortillées, s'efforçoient de se les oster l'on à l'autre. La peinture estoit fort bien faite: car encor que ces petits enfants fussent grasses & potelez, si ne laissoit-on de voir les muscles f les nerfs, qui à cause de l'effort paroissoient esteuez: non toutesfois en sorte que l'on ne recognut bien que l'embonpoint empeschoit qu'ils ne pareussent dauantage. Ils ausient tous deux la iambe droite auancée, & les pieds qui se touchoient presque l'un l'autre. Les bras estoient fort en auant. & au

Am mindesten verdient der Stil d'Urfé's das ihm bis hierher gespendete Lob in jenen Reden, welche die Schäfer als Richter in ihnen vorgelegten zweiselhaften Liebessragen zu halten pflegen, in den sogenannten 'Jugements', ') oder wie man früher sagte, 'Arrêts d'amour'. Hier verliert er, was ihn sonst auszeichnet, die Klarheit und logische Folgerichtigkeit; er wird, wie die Materie selbst, verworren, spitzsindig und gesucht. ')

11. Diese Würdigung des Stiles in der 'Astrée' erstreckt sich lediglich auf die Prosa. Die lyrischen Einschaltungen, minder zahlreich zwar als in der 'Diane', aber doch so häufig, dass Boileau annehmen konnte, sie seien der Grundstock der 'Astrée' und die Fabel des Romans nur als Rahmendichtung dazu erfunden, 5) müssen mit Anlegung eines anderen Massstabes beurteilt werden. Denn die Mehrzahl derselben sind, wenn auch ziemlich

1) Diese vergleicht Charles Sorel nicht unpassend mit den 'Controversæ' des älteren Seneca, und stellt sie sogar höher als diese. S. 'Remarques' zum 'Berg. extrav.', p. 481.

2) Boileau lobt den Stil d'Urfé's a. a. O. mit den Worten:

'vne narration également viue & fleurie'.

contraire le corps en arriere, comme s'ils avoient appris que plus vn poids est essoigné, & plus il a pesanteur, car chacun d'eux pour donner plus de peine à son compagnon, se tient de cette sorte, asin que le poids mesme de leurs petis corps, favorisast d'autant la force de leurs bras. Ils avoient les visages beaux, mais presque comme bousis, à cause du sang qui leur moutoit au front, pour l'effort qu'ils faisoient, ce que les veines grossies aupres des temples, & au milieu du front tesmoignoient assez; & le peintre avoit esté si soigneux, & y avoit travaillé avec tant d'industrie, qu'encores qu'il les representast en vne action qui faisoit paroistre que chacun vouloit vaincre, si est-ce qu'à leur visage ou connoissoit bien qu'il n'y avoit point d'inimitié entre eux ayant mesté parmy leur combat ie ne sçais quoy de doux & de riant aux yeux, & en la bouche de tous les deux.' (Band II, Livre 5, p. 280 f.)

s) 'Honoré d'Urfé ... voulant faire valoir un grand nombre de Vers qu'il avoit composez sur ses Maîtresses (sic) ... s'auisa d'une invention très agréable &c.' ibid.

freie, Übersetzungen lateinischer, italienischer, spanischer Vorbilder, und bereits im Original mit den Mängeln und namentlich den Exzentrizitäten des Ausdrucks behaftet, die man ungerechterweise d'Urfé zum Vorwurf gemacht hat. Diese Erwägung wird geeignet sein, den Tadel, den Malherbe, 1) Boileau2) und andere über d'Urfé's Poesien in der 'Astrée' aussprachen, etwas abzuschwächen. Auch ist daran zu erinnern, dass die französische Sprache zur Zeit unseres Dichters noch keineswegs eine solche war, die 'für uns dichtet und denkt', sondern dass d'Urfé sich häufig erst Form und Wendung schaffen musste, um den im fremden Idiom gegebenen Gedanken ins Französische zu übertragen. Auch stellen gerade poetische Übersetzungen und Nachbildungen die höchsten Anforderungen an den Geschmack und die Gewandtheit des Dichters, und allerdings, in vollem Masse besass d'Urfé beides nicht.

Von den lyrischen Intermezzi ist vielleicht die Stanzendichtung 'Echo', von der wir Strophe 1 — 3 anführen wollen, eines der schönsten und merkwürdigsten.<sup>3</sup>)

Fille de l'Air qui ne sçaurois rien taire,
De ces rochers hostesse solitaire,
Où vont les cris que ie vas esmouuant? Au vent.
Et quel crois-tu que ce cruel martire,
Que plein d'Amour mon cœur va conceuant,
Deuienne ensin aux maux que ie souspire? Pir e.

<sup>1)</sup> Segraisiana p. 161 f.: 'Monsieur d'Ursé ne faisoit pas si bien des Vers qu'il écrinoit en Prose, cependant il ne pounoit s'empêcher d'en faire, quoique Malher be eût sait tout ce qu'il eût pû pour l'en détourner, en lui représentant, qu'il n'avoit pas assez de talent pour cela, & qu'un Gentilhomme comme lui deuoit éviter le blûme de passer pour un mauuais Poète. Si ses Vers sont méchans, sa Prose en récompense est admirable &c.'

<sup>&</sup>quot;) 'd' Urfé enchasse les Vers dont s'ay parlé qui tout méchants qu'ils estoient, ne laissoient pas d'estre soufferts &c.' (a. a. O.)

ber die Dichtart des 'Echos' vgl. Ruth, Geschichte der ital. Poesie, Leipzig, 1844, I, p. 226. D'Urfé ahmt offen-

Que feroit donc cet œil qui me desarme
Par sa douleur de toute sorte d'arme
Et qui promet m'aymer infiniment? Il ment,
Mais s'il est vray qu'il mente, quel remede
Nous saudra-t'il pour sortir promptement
De cet abus qui trompeur nous possed? Ce de.

Comment? ceder vn tel bien à quelque autre Qu'Amour ordonne en effet qu'il soit nostre! Qui plus que moy voit-elle volontiers? Vn tiers. Un tiers, Echo, c'est vn cruel langage, Mais s'il est vray qu'elle ayme mieux vn tiers, Au lieu d'Amour qu'auroit vn grand courage? Rage.1)

Auc hdem so plötzlichen Tode Heinrich's IV. widmet d'Urfé Töne aufrichtiger Klage.<sup>2</sup>)

12. Gut entwickelte Erzählung, relativ lobenswerte Charakterzeichnung und eine häufig mustergiltige stilistische Darstellung lassen demnach den ästhetischen Wert der 'Astrée' als einen nicht unbedeutenden erscheinen. Was aber die Wertschätzung des Romans noch steigern muss, ist sein sittlicher Gehalt, sein moralischer Ernst. Die Auffassung aller Lebensverhältnisse, insbesondere der Liebe, ist eine durchaus reine und ideale. Mit Ausnahme ganz weniger Stellen hat d'Urfé, mitten in einem Jahrhundert lockerer Moral, nicht nur die Regeln der Dezenz, sondern auch die Gesetze echter, natürlicher

bar Poliziano nach, in dessen 'Orfeo' (1480) sich das Echo wohl zuerst vorfindet. Doch war es auch der dramatischen Poesie Italiens im 15. (und 16.) Jahrhundert wohlbekannt ('Pastor fido'; 'Dafne'). In Frankreich war diese Dichtungsart bereits an den Höfen Franz I. und Heinrich's II. beliebt. J. du Bellay dichtete vielleicht die ersten Echos in franz. Sprache. Ebenso vor d'Urfé Ollenix du Mont sacré (in den 'Bergeries de Juliette') Erasmus hat ein lateinisches Echo in den 'Colloquia'. Vgl. Ch. Sorel, 'Remarques', p. 22. Im 'Berger extravagant' werden die 'Echos' (wie später von Boileau) recht witzig verspottet.

<sup>1)</sup> Siehe Band II, Livre 1, p. 6 f. Baro ahmte dies Gedicht in einer Ode nach, welche Bd. V, L. 6, p. 405 ff. steht.

<sup>&</sup>quot;) 'Sonnet sur la mort du grand Euric', Bd. III, L. 4, p. 157<sup>a</sup> f.

Sittlichkeit in Ehren gehalten. Es gibt kaum eine Tugend, welche er nicht voll Eifers in das schönste Licht gesetzt und seinen Lesern als erstrebenswertes Ziel vor Augen gestellt hätte. Ehrfurcht vor dem göttlichen Gebot, Achtung vor der Autorität der Gesetze und vor der Person des Regenten, Gehorsam gegen die Eltern, Aufopferung und Treue in der Freundschaft, wahre Hingabe und doch keusche Zurtickhaltung in der Liebe, Standhaftigkeit im Leiden, Demut in den Tagen des Glückes, Mut in jeglicher Gefahr — all' das wird begeistert gepriesen und in der Folge belohnt, dagegen jede Übertretung der sittlichen Norm aufs schärfste verurteilt und als verhängnisvoll für den Thäter dargestellt. 1)

So kann kein Zweifel darüber obwalten, dass es d'Urfé's bewusste Absicht war, durch seine Dichtung bessernd auf seine Zeit einzuwirken und auch seinerseits zur Heilung ihrer zahlreichen sittlichen Gebrechen beizutragen — eine Tendenz, die wir bei d'Urfé's Vorgungern, insbesondere bei Montemayor, der nur eine Tugend: Treue in der Liebe, verherrlicht — noch nicht antreffen. Der einzige, der d'Urfé's Moral zu tadeln für nötig befunden hat, ist Boileau, dessen oberflächliche und schiefe Auffassung der zeitgenössischen Romanlitteratur hinlänglich bekannt ist; er nennt die Sittlichkeit der 'Astréé' fort vicieuse, ne preschant que l'Amour & la mollesse, & allant iusqu'à blesser un peu la pudeur'. Es ist merkwürdig, dass er, der scharfsichtige Kenner der Menschen und Verhältnisse, so gänzlich blind

jedoch sehr seltenen Stellen d'Urfé doch vor einem rücksichtslosen Moralisten nicht bestehen würde. Namentlich jene Scenen, in denen Celadon, als Mädchen verkleidet, die Reize der Geliebten unverschleiert bewundern darf, sind mit einem bedauerlichen Raffinement ausgemalt. (Vgl. Bd. III, 10,427a; 11, 464a.) Ausnahmen bestätigen die Regel; daher können diese wenigen Seiten, die sich unter tausenden von anderen entgegensetzten Charakters völlig verlieren, das allgemeine Urteil über die Moral in der 'A/trée' nur stützen.

dafür sein konnte, was d'Urfé doch in erster Linie angestrebt hatte: anzukämpfen gegen die Sittenlosigkeit namentlich der höheren Stände, die begünstigt durch die lockeren Hofhaltungen Heinrich's III. und Heinrich's IV. zu erschreckenden Dimensionen angewachsen war, und die der Dichter zu beobachten täglich Gelegenheit gehabt hatte.<sup>1</sup>)

Vielleicht hat d'Urfé als Sittenlehrer noch besseren Erfolg gehabt, denn als Dichter. Es war ein glücklicher Umstand, dass der Reformator selbst den höchsten Kreisen angehörte, dass er selbst, bis auf seine ernstere Auffassung sittlicher Pflichten, ein vollendeter Cavalier war, dessen Beispiel und Mahnung die Gesellschaft beachten konnte, ohne ihre Standeswürde blosszustellen. Daher währte es nicht lange, und die Theorie der Moral, die d'Urfé in seinem Romane niedergelegt, wurde von den Standesgenossen acceptiert und ins wirkliche Leben übertragen. Es ist bekannt, dass der Einfluss des Hôtel Rambouillet, jener so ausserordentlich bedeutungsvollen Schule der Gesittung, eine Nachwirkung der Ideen der 'Astrée' ist; dass man hier nichts als Gesetz aufstellte, was nicht d'Urfé schon in seinem Romane als Maxime niedergelegt hatte. Mit Bonafous (a. a. O., p. 221) darf behauptet werden, dass der gute Ton in der französischen Gesellschaft vom Erscheinen der 'Astrée' datiert. Es ist daher nicht zu verwundern, dass zwei der edelsten und

<sup>1)</sup> Ohne die Moral der 'Astrée' geradezu anzugreisen, bemerkt Furetière in seinem 'Roman bourgeois' (p. 343 der I. Ausgabe v. J. 1666): 'Tel entre ceux-là [der für das weibliche Geschlecht gesährlichen Romane] est l'Astrée, plus il [le roman] exprime naturellement les passions amoureuses, & mieux elles s'insinuent dans les ieunes ames où il se glisse un venin imperceptible, qui a gagné la cœur avant qu'on puisse auoir pris du contrepoison. Ce n'est pas comme ces autres Romans, où il n'y a que des amours de Princes & de Palladins qui n'ayant rien de proportionné avec les personnes du commun, ne les touchent point, & ne sont point naistre l'envie de les imiter.'

sittlichsten Charaktere der Zeit, des heil. François de Sales und sein Schüler Camus, der Bischof von Belley, von welchem später noch viel die Rede sein wird, die 'Astrée' um ihrer sittlichen Reinheit willen als Musterroman und Lieblingslektüre bezeichneten.¹) Beide waren durch Bande der Freundschaft an d'Urfé gefesselt.¹) Wohl möglich, dass der heil. François, eine Persönlichkeit von so hohem Seelenadel, dass sie in weitem Kreise ihre Umgebung beeinflussen musste, auch auf d'Urfé's Geistesrichtung stark eingewirkt und daher die geschilderte Tendenz der 'Astrée' mit hervorgerufen hat.

13. Wir gehen dazu über, die Quellen der 'Astrée' genauer festzustellen. Dass die 'Astrée' zum grossen Teil ein Werk der Nachahmung ist, darüber kann von vornherein kein Zweifel obwalten. Um so wichtiger ist die Frage, wieviel sie einer jeden der zahlreichen Stoffquellen zu verdanken habe.

Sicherlich ist Montemayor's 'Diana' als dasjenige Werk zu betrachten, welches d'Urfé am nachhaltigsten Die ganze Grundlage seiner Erzählung, beeinflusste. die Disposition derselben in ihren Hauptzugen, zahlreiche Situationen, einzelne Charaktere, sowie eine gewisse, über den ganzen Roman ausgebreitete Stimmung - alles ist der spanischen Dichtung entlehnt. Auch im einzelnen und kleinen finden sich Anklänge. Der idyllische, sanftgewundene Lignon ist bei Montemayor der 'caudaloso Ezla'; die 'aliziers', unter denen er dahinfliesst, hier die 'alisos'. Auch bei Montemayor tummeln sich die Nymphen unter der Schar des Hirtenvolkes; auch hier deuten Träume, Orakel, Prophezeihungen und Wundererscheinungen vielfach auf Zuktinftiges. Durch Verkleidungen, Tausch der Namen, Gewänder oder Ge-

<sup>1)</sup> Bonafous, a. a. O., p. 208 f. Dunlop-Liebrecht, a. a. O., p. 362.

<sup>&</sup>quot;) Camus und unser Dichter waren gewissermassen Nachbarn, denn das Bistum Belley und das Marquisat d'Urfé lagen nur drei *lieues* von einander entfernt.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

Behlechter führen beide Dichter mehr als einmal Verwickelungen herbei. Endlich findet sich das beliebte Kunstmittel der mächtigen Überraschung, von d'Urfé und seinen Nachfolgern bis zum Überdruss verwendet, schon bei Montemayor vor: Arsileo, der Geliebte Belisa's kehrt für diese ebense wunderbar ins Leben zurück, wie der totgeglaubte Celadon für Astrée.

Derartige Übereinstimmungen sind schon von den Zeitgenossen bemerkt worden<sup>1</sup>.) Auch ist gar nicht wunderbar, dass die 'Diana', welche zu Beginn des XVII. Jahrhunderts, wie einer ihrer Übersetzer, J. D. Bertanet,<sup>2</sup>) wiederholt versichert, nin Jedermanns Händen" war, eine derartig intensive Wirkung auf den empfänglichen Geist d'Urfé's ausübte. War doch selbst ein Shakespeare von der Lektüre dieser wunderbaren, in ihrer Gesamtheit mit keiner anderen vergleichbaren Dichtung völlig durchdrungen worden.<sup>3</sup>)

Eine ausstihrliche Gegentiberstellung der 'Diana' und 'Astrée' zu geben, kann hier nicht unsere Aufgabe sein.") Aber auch ohne die Parallelen zwischen beiden bis in Einzelheiten zu verfolgen, lässt sich erkennen, dass die 'Diana' zwar die bessere Dichtung, die 'Astrée' hingegen der bessere Roman ist. Denn den Anforderungen dieser Kunstgattung wird Montemayor's Idylle doch nur in beschränktem Masse gerecht. Ihr fehlt ein unentbehrliches Element des Romans, ein Held und eine Heldin, die deutlich erkennbar im Vordergrunde ständen, und

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. Segraisiana, p. 33.

Los siete libros de la Diana de George de Montemayor. Où sous le nom de Bergers & Bergeres sont compris les amours des plus signalez d'Espagne. Traduicts d'Espagnol en François, & conserez és deux langues. P. S. G. P., Paris, 1613, 1 Bd. 8°.

Bekanntlich gehen viele Züge des Lustspiels 'The two Gentlemen of Verons' auf die Episode von Felismena und Don Felis in der 'Diana' zurück.

<sup>4)</sup> Diese Aufgabe wird wesentlich erleichtert sein, sobald eine ausführliche Studie Schönherr's über die 'Diana' (Leipz. Diss.) veröffentlicht sein wird.

deren Erlebnissen die Schicksale der anderen Figuren nur als Fohe dienten. In der 'Diana' spielt niemand Nebenrollen; sie macht daher auf den modernen Leser den Eindruck eines Gemäldes ohne Perspektive, erinnert an jene Malereien japanesischer Künstler, bei denen vieles zwar mit wunderbarer Sorgfalt und überraschender Naturtreue ausgeführt, alles aber unter einen und denselben Gesichtswinkel gestellt ist. Ausserdem fehlt der 'Diana' die kunstlerische Einheitlichkeit, welche der 'Astrée', trotz all' der eingestreuten Episoden, nicht verloren geht. Montemayor hat eine Reihe romantischer Begebenheiten, Natur- und Sittengemälde in einen zwar gefälligen, aber ganz lesea Zusammenhang gebracht; d'Urfé es wenigtens versucht, den nämlichen Stoff in einen künstlerischen Organismus umzuschaffen. Endlich sind die Menschen, die Montemayor uns vorfthrt, in ihrem Denken und Fühlen, nicht nur im Handeln, unfrei: eine zauberische Macht gebietet über ihre Seele und lässt in ihr nach Willkur die Empfindungen aufsteigen und sinken. Montemayor's Hirten können daher, so schön sie auch die tiebende Zürtlichkeit und die unentwegte Treue feiern, mit ihren Reden und ihren Liedern unser Herz nicht rtihren, sind wir doch nie davor gesichert, dass sie im nächsten Augenblick, einer übernatürlichen Macht geherchend, ihre Worte Lugen strafen, den Gegenstand, dem sie sich eben noch mit Innigkeit zu eigen gegeben, gleichgiltig gegen einen anderen eintauschen. Dagegen d'Urfé mehr als einen mit Selbstwollen zeichnete und Selbstdenken begabten Charakter und lässt mehr einmal die Begebenheiten Ausfluss der Charaktere sein. Auch bei ihm greifen allerdings überirdische Mächte ein, aber sie vermögen nicht alles über den inneren Menschen und vollführen auch Ausserlich nichts, was nicht auch auf natürliche Weise sich hätte vollziehen können.

Ebenso verdienen die Episoden der 'Astrée' für sich betrachtet im allgemeinen denen des spanischen Romans

vorgezogen zu werden. Nur eine Episode der 'Diana', die des edlen Abencerragen Abindarraez und der schönen Karifa (Libro IV.)'), kann einen Vergleich mit d'Urfé's so mannigfachen und häufig so vortrefflich erzählten Zwischengeschichten aushalten.

Nächst der 'Diana' aber hat die 'Astrée' den Erzeugnissen der italienischen Schäferdichtung das meiste zu verdanken. Schon als wir die 'Silvanire' berührten, gedachten wir des bedeutenden Einflusses, den die zeitgenössische Poesie der Italiener auf das geistige Leben Frankreichs und insbesondere auf den Genius d'Urfé's ausübte. Es steht ausser Zweifel, dass der Dichter hier keiner Übersetzungen bedurfte, sondern unmittelbar aus der Quelle der nachbarlichen Dichtung zu schöpfen pflegte. Verlebte er doch lange Jahre auf italienischem Sprachgebiet und hatte daher vielfach Gelegenheit gehabt, sich mit Gefühls- und Denkweise der Italiener, ebenso wie mit ihrer Sprache aufs innigste vertraut zu machen.

Tasso's 'Aminta', von Malherbe laut gepriesen und nach Ménage ein Lieblingsbuch des Hôtel Rambouillet<sup>2</sup>) war auch d'Urfé eine oft wiederholte Lektüre, denn manche der Eigenschaften, welche den liebeskranken Amint auszeichnen, sind unverändert auf Celadon übergegangen, und Sylvia vererbte ihre heisse Liebe, aber auch ihre Eifersucht, Launenhaftigkeit und gelegentliche übergrosse Strenge ungeschwächt auf Astrée. Einmal, in der Vorrede zum I. Bande, hat Honoré aus dem 'Aminta' sogar zitiert, und zwar im Urtext, ein ungewöhn-

<sup>1)</sup> Diese Episode ist jedoch nicht von Montemayor erfunden, sondern bekanntlich erst dem Novellenbuche 'El Inventario' (1565) des Antonio de Villegas entlehnt worden. Daher fehlt sie auch in den frühesten Ausgaben der 'Diana'. Es ist zu verwundern, dass d'Urfé die eigentümliche Romantik dieser unter Mauren spielenden Erzählung nirgends nachzuahmen versucht hat. Dafür hat sie z. T. auf 'Almahide', einen Roman der Scudéry, eingewirkt.

2) S. oben pag. 64<sup>3</sup>.

liches Verfahren und daher ein neuer Beweis, wie sehr d'Urfé sogar der Wortlaut der italienischen Dichtung atets vorschwebte.

Der 'Pastor sido' Guarini's hatte wie auf die ganze gebildete Welt Frankreichs so auch auf d'Urfé einen zu tiefen Eindruck gemacht, als dass man ihn nicht in der 'Astrée' nachfühlen sollte. In der That erweist sich jene, wie wir sahen, einen breiten Raum einnehmende Erzählung von den Schicksalen des Sylvandre als eine Entlehnung aus dem 'Getreuen Hirten'. Wie plötzlich vor dem von den Göttern anbefohlenen Opfertod der Fremdling Silvandre als der Sohn des Druiden Adamas erkannt wird, so Martillo als der des Priesters Montanus. Auch Amarillis und Diana zeigen verwandte Züge. Endlich ist jene Laonice d'Urfé's, welche sich durch Verläumdungen für die Zurückweisung ihrer Liebe rächt, eine wenn auch wiederum optimistisch gehobene Copie der bösen und wenig zurtickhaltenden Schäferin Corisca.1)

Auch minder bedeutende pastorale Dramen der Italiener waren, wie wir bereits hinwiesen,2) d'Urfé wohlbekannt. Er erwähnt solche in der Vorrede des I. Bandes, und mit Recht macht Bonafous<sup>5</sup>) auf die Übereinstimmung im Kolorit und in der Charakterzeichnung aufmerksam, die sich zwischen der 'Astrée' und der 'Filli di Sciro' Guidubaldo Bonarelli's, einem früh ins französische übertragenen, allbekannten Stücke,4) ohne Schwierigkeit entdecken lässt.

Von den früheren erzählenden Dichtungen Italiener aber hat d'Urfé namentlich die 'Arcadia' mit Eifer gelesen und sich von ihr beeinflussen lassen. Er gedenkt dieser Schöpfung ausdrücklich als eines seiner Vorbilder in der Vorrede zum I. Bande.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bonafous, p. 236, Dunlop-Liebrecht, p. 358.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. p. 65.

<sup>5)</sup> p. 237. 4) S. p. 65.

Für die lyrischen Partien der 'Astrée' war jedoch der von d'Urfé rückhaltles bewunderte Petrarea Vorbild: beinahe alle der eingestreuten Sonette sind mehr oder minder freie Übersetzungen solcher des grossen italienischen Dichters. Hier einmal genaue Vergleichungen anzustellen, wäre eine fesselnde, dankbare Aufgabe. Doch auch Polizian hat d'Urfé gekannt und ausgebeutet.

Dass d'Urfé die Altere Dichtung seines Vaterlandes, der er dock auch manchen schönen Zug hätte entlehmen können, völlig ignoriert, oder wohl eher sie gar nicht gekannt hat, darf ihm nicht zum Vorwurf gemacht werden. Sein geistiges Leben, wie das seiner Zeit überhaupt, wurzelte ausschliesslich in der Bildung der Benaissance; was über diese hinauslag, war der Vergessenheit und der Verachtung anheimgefallen. Es ist anzuerkennen, dass d'Urfé wenigstens in den Spott nicht mit einstimmt, dem die Mehrzahl seiner Berufsgenossen die ältere nationale Poesie so gern preisgaben. Was sich von Elementen mittelalterlich-ritterlicher Dichtung in seinem Romane vorsindet, das verdankt der Dichter lediglieh Vermittelung des 'Amadis'. In diese, zu seiner Zeit unbestritten die meistgelesene Dichtung, hatte auch d'Urfé sich völlig hineingelebt. Daher sind alle ritterlich-kriegerischen Abenteuer, an denen es ja der 'Astrée' keineswegs mangelt, durchaus im Stil des 'Amadis von Gaula' gedichtet und mancher Zug, manche Situation ihm direkt entlehnt worden.1) Die Helden, welche am Lignonufer erscheinen, tragen ganz den Charakter, die Mienen und die Rüstung der Amadis, Esplandian, Lisuarte und Perion, und so stark war der Eindruck, den das romantisierte Feudalwesen dieser ersten Ritterromane auf den Dichter gemacht, dass er gar nicht anders konnte, als auch in seinen Kriegern Ritter zu zeichnen, wiewohl er natürlich sehr wohl wusste, dass es im V. Jahrhundert in

<sup>1)</sup> S. oben p. 932 u. 102.

Gallien noch keine solchen gegeben haben konnte. Dieser Sorglosigkeit werden wir in den Romanen des XVII. Jahrhunderts noch häufig begegnen. Wiewohl die Auteren gern das Wort historische Treue im Munde führen, haben sie doch von dem Begriffe keine sichere Vorstellung. Jedenfalls suchen sie die historische Treue nicht in der Wiedergabe der äusseren Détails, und so kann man aus der 'Astrée' wie aus jedem anderen der ihr nachfolgenden Idealromane eine ganze Anzahl grober Anachronismen herauslesen.

Es ist naturlich, dass auch die humanistische Bildung, welche d'Urfé in seiner Jugend in so gründlicher und umfassender Weise erworben, sich in seinem Romane widerspiegelt. Daher finden sich an unzählichen Stellen mehr oder minder lebhafte Anklänge an die Schriftsteller des Altertums, die er, dem Gebote des Horaz getreu. bis in seine letzten Lebensjahre 'tags und nächtlicher Weile' gelesen haben mag. Mit dem Altmeister der antiken Poesie, mit Homer, ist freilich d'Urfé wohl nur entfernt bekannt gewesen. i) Doch gedenkt d'Urfé des Dichters mehrere Male, 2) und fast will es scheinen, als ob Celadon's Verweilen im Schlosse Isoure, die sehnende Liebe, die Galathée zu dem ihr zufällig sugeführten schönen Hirton fasst, im Hinblick auf Odysseus' Aufenthalt bei der Nymphe Kalypso geschildert worden sei.3) Hesiod wird in der Einleitung des I. Bandes genannt, ohne dass in der Folge eine Anlehnung an ihn ersichtlich wäre. Dafür

<sup>1)</sup> Es ist bekannt, wie wenig Homer von der Wiederbelebung des Altertums berührt wurde. Noch nach d'Urfé - 1627 - konnte Sorel es wagen, über den unverstandenen grossen Dichter unter dem Beifall der Menge schalen Spott auszugiessen.

<sup>5)</sup> In der Einleitung des I. Bandes u. Bd. 1, L. 2, p. 28a. ή Τον δοίον, νόστου χεχρημένον ήδε γυναιχός, Νύμφη πότνι έρυχε, Καλύψω, δία θεάων,

έν σπέσσι γλαφυρυίσι, λιλαιομένη πύσιν είναι. Od. I, 13 ff.

hat, wie natürlich, Theokrit mehr als einen Gedanken beigesteuert, namentlich in den lyrischen Partien, den 'Stances' und 'Regrets'.

Der griechische Roman, zu d'Urfé's Zeit längst in Frankreich wohl eingebürgert, hat in der 'Astrée' gleichfalls deutliche Spuren zurtickgelassen. So findet sich, um ein Beispiel zu geben, einer der reizendsten Einfälle des Achilles Tatios<sup>1</sup>) — eine Biene hat die schöne Leucippe in die Lippe gestochen und Klitophon gibt vor, die Wunde mit einem Kusse heilen zu können — in jener Episode, welche die Liebe des Ursace zu Eudoxe erzählt, getreu nachgeahmt wieder. Der vielbelesene Charles Sorel war der erste, der auf diesen interessanten Zusammenhang aufmerksam machte.<sup>2</sup>) Ein anderes Beispiel gibt Bonafous (Seite 227). Aber auch die ganze Komposition der 'Astrée', welche mit einer Katastrophe (dem Sturze Celadon's in den Lignon) anhebt, und alsdann eine geraume Zeit nach rückwärts entwickelt wird, zeigt, dass d'Urfé in den griechischen Romanschriftstellern zu Hause war und es für unerlässlich hielt, eine ihrer Hauptkunstregeln, wonach die Erzählung in media re anheben muss, zu beobachten. Von den griechischen Geschichtsschreibern ist - jedenfalls Dank der Übersetzung Amyot's — Plutarch d'Urfé vertraut. Auch ihn zitiert er in der Einleitung des I. Bandes.

Von lateinischen Dichtern des goldenen Zeitalters haben Vergil und Ovid auf die 'Astrée' eingewirkt. Jenem ist mancher Zug in den heroischen Partien des Romans entnommen; an die 'Metamorphosen' schliessen sich 'Beschreibungen', wie die oben (S. 107¹) mitgeteilten als glückliche Nachahmungen an. Viel benutzt ist von späteren 'Apulejus' 'Goldener Esel'. Die Schilderung des

<sup>1)</sup> Erotica II, 7. Auch Tasso hat im 'Aminta' A., I, S. 2 dies Motiv verwertet.

<sup>3) &#</sup>x27;Remarques &c,' p. 73.

Venussestes, bei welchem Hirtinnen als Göttinnen verkleidet das Urteil des Paris darstellen, 1) ist dem X. Buche dieser Dichtung entlehnt. Die Fabel von Psyche, Bd. I, L. 2, p. 28a erwähnt, wird in einer Episode dieses Buches gewissermassen umgekehrt: hier weiss Alcippe nicht, wer die Dame ist, die ihn allnächtlich umarmt, und sucht, ganz wie Psyche, durch Bitten und endlich durch List hinter das Geheimnis zu dringen.

Die häufigen Orakel,<sup>2</sup>) Träume<sup>5</sup>) und Weissagungen<sup>4</sup>) sind gleichfalls ein Anklang an die klassische Poesie; endlich auch die Opfer, deren Ritus stets mit grösster Sorgfalt und getreu nach antikem Brauch beschrieben wird.<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Band I, L. 4, p. 89 ff.

<sup>\*)</sup> Es stehen solche z. B. I, 227b; III, 500a; IV, 77; 90; 463; 962; 983.

s) Soviel Gewicht d'Urfé anch als Dichter auf Träume legt, er scheint ihnen als Mensch keine besondere Bedeutung beigemessen zu haben. Bd. IV, 5, 447 gibt er eine ganz materialistische Erklärung des Traumes, die ein im Aberglauben befangener Geist nicht hätte niederschreiben können.

<sup>4)</sup> Z. B. IV, 982. Weissagungen sind in diesen Romanen von Orakeln wohl zu scheiden.

<sup>5)</sup> Vgl. IV, 11 und bes. ib., 1134. Es sei jedoch hier bemerkt, dass die Religion der Hirten der Astrée nicht der antike Polytheismus ist, sondern ähnlich wie in der 'Diana' eine seltsame Verquickung desselben mit christlichen und rein phantastischen Elementen. Im 8. Buche des II. Bds. (p. 511 ff.) werden wir ausführlich über die wichtigsten Dogmen unterrichtet. Drei Götter, Hésus, Tharamis und Bellenus bilden in mystischer Verschmelzung den höchsten einigen Gott Thautates, der die grösste Verehrung geniesst. Die drei Seiten der Gottheit stellen sich dar als Dieu fort, Dieu homme, Dieu repurgeant'. Die Mutter des 'Dieu homme' 'la Vierge qui enfantera' (ib. p. 519) erfährt ebenfalls göttliche Verehrung. Diana, Venus, Cupido und andere Olympier sind in Ansehen und Macht geblieben. Druiden und Druidinnen sind die Diener der Götter. Die Druidinnen (Adamas' Tochter Alexis ist eine solche) leben in nonnenhafter Weltabgeschlossenheit in den 'Antres des Carnutes', worunter der Dichter wohl Klöster verstanden haben will. Es werde angefügt, dass zu

14. Die wichtigste Stoffquelle aber war für d'Urfé das Leben der Zeitgenossen, die Beobachtung seiner Umgebung, der er, gefesselt durch die mannichfachen Verkettungen des Daseins und der Schicksale, unaufhörlich obgelegen sein mag. Allerdings muss sogleich hinzugesetzt werden, dass d'Urfé nichts weniger war als ein nüchterner Beobachter, der die empfangenen Eindrücke ihrer Wesenheit getreu reproduziert hätte: er erblickt vielmehr alles durch ein und dasselbe rosenrot gefärbte Glas und schildert demnach auch alles Gesehene mit milden, freundlichen Farben. Endlich schöpfte d'Urfé, wie ein jeder Dichter, aus der eigenen Erfahrung und Erinnerung, vielleicht auch aus den Gefühlen, die erst in den Jahren, wo er die 'Astrée' niederschrieb, in ihm lebendig wurden. 1) Leider ist gerade diese letzte Stoffquelle für uns so gut wie verborgen, nachdem es unstatthaft geworden ist, in Astrée eine poetische Verklärung der Gattin d'Urfé's zu erblicken. Für kaum einen Umstand in der Erzählung der 'Astrée' vermag die Forschung mit Sicherheit das Äquivalent in des Dichters Leben aufzufinden. Am ehesten verdient noch Glauben, dass d'Urfé in der Gefangenschaft Celadon's auf dem Schlosse Isoure seine Haft auf Schloss Ussom (s. S. 72) schildern wollte, während der er sich, der Überlieferung nach, der liebenden Fürsorge der Marguirete von Valois zu erfreuen hatte, ohne dass er ihre Zuneigung hätte erwidern können. Auch soll d'Urfé in der Nebenfigur Filandre seinen Bruder Anne, in Adamas einen ihm be-

1) Abbé Lenglet (Bibl. des Rom., p. 43) bemerkt von der 'Astrée': 'L'Autheur y rapporte sous des noms feints & emprun-tez de véritables Histoires de son tems. Il n'y a pas même oublié la sienne, qui est assez singulière.

dieser Religion d'Urfé auch eine besondere Zeitrechnung erfunden hat. Die Hirten zählen nach 'Siècles'; drei 'siècles' muss Alexis in den Carnutenhöhlen Novize sein, und Phocion gibt (Bd. II, L. 11, p. 685) das Alter seiner Nichte Astrée auf 'la moitié d'un siecle, & trente-six hunes, ou environ' an.

freundeten Lieutenant-général von Montbrison, in dem kriegerischen Thorismond Heinrich III., in dem tapferen und galanten Westgoteakönig Euric Heinrich IV., in Calydon und Célidée den Fürsten von Condé und seine Gemahlin gezeichnet haben. Ähnliche Deutungen, von denen sich etliche sogar widersprechen, gibt es noch eine Unzahl: die Warnung d'Urfé's,1) man möge nicht hinter seine Gebeimnisse zu dringen auchen, ist eben unbeachtet geblieben. Auch hat d'Urfé in Wahrheit die Gesellschaft des XVII. Jahrhunderts schildern und nicht etwa einen echten Hirtenroman ohne Bezug auf Zeitverbältnisse dichten weilen. Ausser zahlreichen inneren Gründen spricht dafür die folgende Stelle aus der Vorrede zum I. Bande: 'Responds leur, ma Bergere, que tu n'es pas, ny celles aussi qui te suivent, de ces Bergeres necessiteuses qui pour gagner leurs vies conduisent les trouppeaux aux pasturages; mais que vous n'auez toutes pris ceste condition que pour viure plus doucement & sans contrainte'.

15. Um die Erfolge der 'Astrée', zu denen wir jetzt übergehen, ganz zu begreifen, ist es notwendig, sich surtickzurufen, in welcher Epoche sie ans Licht trat. Es war eine Zeit, in der ganz Europa, und nicht zum wenigsten Frankreich, von Kanonendonner widerhallte, der Beden fast unaufhörlich unter dem Tritte der Heere exzitterte; eine Zeit, in der ein leidenschaftlich geführter geistiger Kampf die Völker in zwei feindselige Hälften nerspaktete, in der aber auch ein anderes Elend, der Zwang der änsserlichen Verhältnisse, Etiquette und Konveniens, schier unerträglich geworden war. Ausser zum Asyl der Dichtung war dem Menschen jeder Weg zu Ruh' und Frieden abgeschnitten; so war es nicht wunderbar, dass man der Musik der Poesie um so lieber lauschte, je weniger rauschend, je mehr sie auf die einfachen Tone der Schalmei herabgestimmt war. Das Hauptverdienst der 'Astrée' ist also, zur rechten Zeit er-

<sup>1)</sup> In der Vorrede zum I. Bande.

schienen zu sein, das grosse Wort, welches das Geheimnis der Zeit erschloss, zuerst deutlich ausgesprochen zu haben. Dichtungen, welche derart die Ideen, Wünsche und Hoffnungen der ganzen Nation und des ganzen Zeitalters in sich resumieren, brechen stets, trotz einzelner Mängel, sich Bahn, sie werden im guten Sinne epochemachend, während das Meisterwerk, das kein aktuelles Interesse besitzt, diesen durchschlagenden Erfolg nie erzielt.

Der Beifall der Zeitgenossen ist demnach mehr als erklärlich. Tadelnde Stimmen wurden nur so vereinzelt laut, dass sie kaum eine Berticksichtigung verdienen. Auch greifen sie insgesamt die 'Astrée' nicht bei ihren wirklich schwachen Seiten an, und verraten so, dass ihre Kritik und ihr Spott nicht auf tieferem Kunstverständnis, sondern auf mangelnder Einsicht, auf Missgunst und kleinlicher Schmähsucht beruhen. Von diesem Vorwurf ist selbst ein so geistvoller Gegner d'Urfé's wie Charles Sorel nicht freizusprechen. Auch hat er im Verlauf seines 'Berger extravagant' oder 'Antiroman' - nämlich der 'Astrée' - wohl in der Erkenntnis seiner Schwäche die Spitze seiner Satyre mehr und mehr von d'Urfé abgewendet und seinen Tadel derart verallgemeinert, dass für die 'Astrée' im besonderen nur noch ein sehr kleiner Teil übrig bleibt. Sein Endurteil über den Wert der 'Astrée'1) läuft denn auch merkwürdigerweise schon im 'Berger extravagant' wenigstens auf eine Bestätigung ihres ausserordentlichen Erfolges hinaus. während er sie in der 'Bibliothèque françoise' geradezu für ein 'ouurage très-exquis' erklärte. Der Person d'Urfé's zollte Sorel tibrigens die grösste Achtung.2)

Wir hörten schon, welches Lob ein François de Sales und Camus, der Bischof von Belley, der 'Astrée' spendeten. Aber auch andere Vertreter des geistlichen

2) Vgl. oben S. 762

<sup>1)</sup> Es steht im 'Berger extravagant' Bd. II, L. 13, p. 35.

Standes, deren Urteil hier um so schwerer wiegt, als sie sonst die Produkte dichterischer Phantasie zu verurteilen schnell bereit waren, haben sich in demselben Sinne ausgesprochen. In der Umgebung des Kardinal de Retz galt es, wie Tallemant berichtet, 1) für unerlässlich, 'de savoir bien son Astrée'; Lingendes, der Bischof von Mâcon, nannte die Bibel, den Erasmus und die 'Astrée' als seine Lieblingsbücher.2) Pierre-Daniel Huet, der gelehrte Bischof von Avranches, ein gewiegter Kenner der alten wie der zeitgenössischen Romanlitteratur, b) las die 'Astrée' wiederholt seiner Schwester vor und weinte Thränen der Rührung dabei; 'l'incomporable Astrée,' rust er in seinem 'Traité' (p. 65) aus, l'ouurage le plus ingénieux & le plus poly, qui eust iamais paru en ce genre, & qui a terni la gloire que la Grèce, l'Italie, & l'Espagne s'y estoient acquise.' Cet ouvrage,' bemerkte er weiterhin in einem Briefe an Mlle de Scudéry, 'fut reçu du public auec un applaudissement infini, & principalement de ceux qui se distinguaient par la politesse & par la beauté de l'esprit . . . J'étois presque enfant quand ie lus ce Roman la première fois, & î en fus si pénétré, que l'évitois depuis de la rencontrer & de l'ouurir, craignant de me trouver forcé de le relire, par le plaisir que i'y prévoyois, comme par vne espèce d'enchantement.'4) Aber auch die eigentlichen Sachverständigen, die Dichtungsgenossen d'Urfé's, erkennen in der Astrée eine bewundernswürdige Schöpfung. Boileau's Urteil wurde schon mitgeteilt. Lafontaine, in einer oft zitierten 'Ballade'

<sup>3</sup>) Ib. 255.

4) Lettre de M. Huet à Mue de Scudéry, touchant Honoré d'Urfé et Diane de Châteaumorand.

<sup>1)</sup> Citiert von Bonafous, a. a. O., p. 252.

<sup>\*)</sup> Wir citierten bereits mehrfach aus seinem Büchlein: [Traite] De l'origine des Romans, Paris, 1670. Das Essay erschien zuerst an der Spitze des Romans 'Zayde' der Gräfin de la Fayette, den Renaud de Segrais herausgab. Es ward häufig aufgelegt (6. Aufl. 1685) und von W. Pyrrho 1682 ins Lateinische übersetzt.

tiber die zeitgenössische Romandichtung,<sup>1</sup>) widmet der 'Astrée' folgende Verse:

n Non que Monsieur d'Urfé n'ait fait vne œuvre exquise; Étant petit garçon je lisois son roman, Et je le lis encore ayant la barbe grise."

Es ist auch bekannt, dass er auf Grund der 'Astrée' eine 'tragédie lyrique' dichtete, welche in Verbindung mit der gefälligen Musik Colasse's lange Zeit Zugkraft besass.<sup>2</sup>) Fontenelle's Gedicht auf die 'Astrée' mit dem charakteristischen Verse:

"Dieux! que je suis faché que ce soit un Roman!" möge man bei Bonasous (p. 253) nachlesen.

Selbst der ernste La Rochefoucauld las mit Segrais, dessen Pastoraldichtungen unmittelbar unter dem Einflusse der 'Astrée' entstanden sind, den Roman d'Urfé's im Hause seiner Freundin Mme de Lafayette, und alle drei konnten nicht müde werden, ihn zu bewundern und sich gegenseitig auf immer neue Schönheiten des Stiles und der Komposition aufmerksam zu machen. Die höchsten Kreise, die königliche Familie und der Hof, gehörten nicht minder zu den Bewunderern der 'Astrée'. Nannte doch d'Urfé selbst sein Werk 'le bréviaire des courtisans'. Es ist schon erzählt worden, dass Heinrich IV. sich aus der 'Astrée' vorlesen liess, und ihm, seinem Nachfolger und der Maria de Medici Teile des Romans ge-

<sup>1)</sup> Ballade VII: 'Sur la Lecture des Romans et des Liures d'amour.'

a) Das Verhältnis dieser Dichtung zum Romane d'Urfé's hat Bonasous (p. 185 ff.) aussührlich dargelegt. Das Resultat seiner Betrachtung ist für Lasontaine nicht günstig. — Wichtig ist noch solgende Notiz in der 'Histoire de l'Académie' (éd. Livet, II, 306): 'Après Maret et Olivet, Lasontaine n'estimoit rientant que l''Astrée' de M. d'Ursé. C'est d'où il tiroit ces images champêtres qui lui sont si familières, et qui sont toujours un si bel effet dans la poésie'.

widmet sind.') Aber auch in die breiteren Schichten der Bevölkerung drang die Begeisterung für die 'Astrée'. Der bürgerliche Charles Sorel berichtet im 'Berger extravagant' (I, 56) augenscheinlich nach der Wirklichkeit: 't'estois d'une compagnie où les garçons & les filles prenoient sous des noms du Liure de l'Astrée & nostre entretien estoit une Pastorale perpetuelle...' Die Heldin in A. Furetière's 'Roman bourgeois' (1666), die schöngeistig angehauchte Bürgerstochter Javotte, vertiest sich mit Eiser in die 'Astrée'; sie sindet keine Ruhe, verliert wie Goethe's 'verliebter Schäfer' 'Durst, Appetit und Schlass ehe sie nicht den letzten der sünf starken Bände zu Ende gelesen hat.

In den minder vornehmen Kreisen erlangte die 'Astrée' auch eine so zu sagen praktische Bedeutung, sie galt als Handbuch der feinen Lebensart, als Ratgeber für Fragen des guten Tones, als Handbuch der Konversation und galanter Briefsteller, als weitläufige Anweisung zu feiner geselliger Zerstreuung. Mit der 'Astrée' kommen die zahlreichen schäferlichen Spiele in Mode, von denen noch manche unsere Grosseltern ergötzten; sie erzeugte auch den Geschmack an Verkleidungen, der bald so mächtig wurde, dass bei jedem Fest die Damen plötzlich Hirten- oder Nymphengewänder anlegten und Modeherren sogar in den Strassen der Hauptstadt den Schäferstab und die Schäfertasche tragen. 2)

Wie bald die 'Astrée' auch im Auslande Verehrer gefunden, beweisen die frühen Übersetzungen<sup>3</sup>) und Nachahmungen des Romans. Von besonderer Bedeutung ist, dass neunundzwanzig deutsche Fürsten und Fürstinnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Louandre berichtet, dass noch 1671 ein französicher Gesandter, M. de Pomponne, seine Briefe mit dem Schäfernamen Célidamante zeichnete.

<sup>2)</sup> Vgl. Livet, Précieux et Précieuses. Caract. et Mœurs litt. au XVIIe s 2e éd. Paris, 1870, p. 22.

<sup>\*)</sup> Ins deutsche 1619 und 1624: ins italienische (von Oratio Persani) 1637.

und neunzehn Herren und Damen von hohem Adel, nachdem sie sich Hirtennamen aus der 'Astrée' beigelegt und eine 'Académie des vrais Amants' gegründet hatten, dem Autor im Jahre 1624 ein Huldigungsschreiben übersandten und ihn um baldige Vollendung seines Werkes baten. ') 'Cette lettre singulière,' bemerkt Bonasous (p. 73) '... est sans contredit un des monuments les plus curieux des mœurs et de la société du commencement du XVII e siècle. C'est comme un souvenir des anciennes 'Cours d'amour' renaissant au milieu de la rêveuse Allemagne.'

16. Der Erfolg der 'Astrée' bekundete sich aber auch darin, dass sie eine Zeit lang die Bühne Frankreichs mächtig beeinflusste. Erst Corneille und Molière vermochten die eingetretene Hochflut pastoraler Dramen zu dämmen. 'Pendant près de quarante ans,' bezeugt Segrais (in den 'Segraisiana', p. 161), 'on a tiré presque tous les sujets de Pièces de Théatre de l'Astrée; & les Poëtes se contentoient ordinairement de mettre en Vers ce que Monsieur d'Ursé y fait dire en Prose aux personnages: Ces Pièces-là s'appeloient des Pastorales, ausquelles les les Comédies succéderent. J'ai connu une Dame qui ne pouvoit s'empêcher d'appeler les Comédies des Pastorales long-tems après qu'il n'en etoit plus question.'

Im Jahre 1630 erschien eine 'Tragi-comédie', verfasst von Rayssiguier, welche die Schicksale Celadon's und Astrée's behandelt; 1635 von demselben Autor die Pastorale 'Célidée, ou la Générofité d'Amour', auf eine Episode des II. Bandes zurückgehend. Mayret dramatisierte in Chryféide et Arimant' und 'Silvanire, ou la Morte vive' zwei andere Zwischenerzählungen. Jean Auvray's 'Madonthe' und 'Dorinde' feiern anziehende weibliche Gestalten aus der Astrée, während der Advokat Maréchal in der 'Inconstance d'Hylas' den originellen Charakter des 'treulosen Hirten' zu behandeln versuchte. Pichon brache die Rosiléon-Episode, Georges de Scudéry

<sup>1)</sup> Vgl. H. Welti's oben S. 771 zitierten Aufsatz.

Lygdamon und Lydias und die Eudoxe auf die Bühne. 1) Fünf Pastoralen Hardy's und die 'Bergeries' Racan's lehnen sich gleichfalls an die Astrée an. 2)

Noch hundert Jahre nach ihrem ersten Erscheinen war die 'Astrée' eine beliebte Lektüre; 'sa reputation', bezeugt der Abbé Lenglet (Bibl. des Rom., p. 43) noch im Jahre 1734, 'se soutient toujours depuis plus d'un siècle'. Noch 1713 erschien eine 'Nouvelle Astrée', 1733 die schon erwähnte zehnbändige Überarbeitung des Abbé Souchay, die jedoch nicht geeignet war, den alten Ruhm des Romans wieder aufzufrischen. Selbst unser Jahrhundert hat noch eine 'Astrée' erlebt. 3)

17. Die Stellung der 'Astrée' innerhalb der Geschichte des französischen Romans lässt sich mit wenigen Worten kennzeichnen. Sie leitet hier so unverkennbar eine neue Epoche ein, dass ihr dies Verdienst noch niemals abgestritten werden konnte. Der älteste Litterator über die neuere französische Romanlitteratur, Huet, gesteht es ihr ebenso ausdrücklich zu, wie Norbert Bonafous in seiner so exakt wissenschaftlichen Spezialstudie. 'Monsieur d'Urfé,' sagt Huet (in seinem Traité, p. 65), 'fut le premier qui les [les romans] tira de la barbarie, & les remit dans les règles en son incomparable Astrée . . .' Ebenso nennt Abbé Lenglet (De l'usage des Romans &c., p. 192) d'Urfé 'le Restaurateur de nos Romans' und an einer anderen Stelle die 'Astrée' 'le premier de nos Romans où les règles ont été observées'. Diese Urteile hat einer der gediegensten Kenner der franz. Litteratur-Geschichte, Sainte-Beuve, unterschrieben, indem er die 'Astrée' d'Urfé's in treffender Kürze als 'événement' bezeichnet.4)

Doch wir brauchen die Zitate nicht zu vermehren.

<sup>1)</sup> Bonafous, a. a. O., p. 260 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Herford, Analyse und Kritik der 'Bergeries' Racan's. Herrig's Archiv LX, p. 5 ff.

<sup>5)</sup> Masson, La nouvelle Astrée, ou les Aventures du temps passé. 2 tomes, Metz 1805, chez Colignon.

<sup>4)</sup> Causeries du lundi, Paris 1853, VII, 215.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

Ein Blick auf die Entwickelung des französischen Romans gentigt, um die Wahrheit der Behauptung, dass die 'Astrée' der erste regelmässige französische Originalroman sei, zu erweisen. Man frage sich: was war, nachdem das alte Epos seinen Glanz verloren hatte, und alle Versuche Franz I., dasselbe künstlich neu zu beleben, zu kläglichen Resultaten geführt hatten, vor der 'Astrée' an Dichtungen in Frankreich vorhanden, die man auch nur mit einigem Rechte als gute oder wenigstens lesbare Romane bezeichnen dürfte? Man wird zu der Antwort gelangen, dass abgesehen von den fremdländischen Importen der Amadisdichtung und einigen wenigen erträglichen Nachahmungen des antiken Romans keine Dichtung ewähnt zu werden auch nur annähernd verdient. 1) Eine Epoche, welche einen Nicolas de Montreux, Béroalde de Verville, Souhait, d'Audiguier und andere von noch klangloserem Namen zu Lieblingsautoren erhob, bewies schon dadurch ihre Armut und ihren gänzlich unentwickelten Geschmack. Und mit dieser Sterilität vergleiche man nun die Überfülle von Romanen, welche Frankreich, sogleich nachdem das gute Beispiel der 'Astrée' selbst nur kurze Zeit gewirkt hatte, aufzuweisen hat! Selbst die schwächsten dieser Produkte sind doch den Leistungen der Vergangenheit unendlich überlegen: es lässt sich an ihnen stets erkennen, dass ein relativ vortreffliches Vorbild zur Nacheiferung aufgefordert hat. Die Romane aber, welche in den nächsten Dezennien, sei es nachahmend oder ihr opponierend, die 'Astrée' überflügeln, sind vollends nur Entfaltung dessen, was in d'Urfé's Dichtung als Keim oder Knospe bereits vorhanden war.

<sup>1)</sup> Es geschieht Rabelais kein Unrecht, wenn er hier mit Stillschweigen übergangen wird. Gargantua und Pantagruel, unserer Meinung nach überhaupt ein unklassifizierbares Werk, ist kein eigentlicher Roman und daher auch für die Geschichte des Romans fast ohne die Spur eines Einflusses geblieben.

## B. Andere Kategorien des Idealromans.

## Drittes Kapitel.

## Der politische Roman: Jean Barclay's 'Argenis'.

§ 1. Ableitung der Entstehung des politischen Romans aus den Zeitverhältnissen. 2. Charakteristik der 'Argenis'. 3. Jean Barclay's Leben. 4. Seine kleineren Schriften. 5. Erscheinen der 'Argenis'; Übertragungen und Fortsetzungen. 6. Beliebtheit bei den Zeitgenossen. 7. Die 'Argenis' als politischer Roman; Barclay's eigene Angabe seiner Tendenz. 8. Ästhetische Würdigung der 'Argenis'. 9. Analyse. 10. Schlüssel. 11. Sorel's Kritik.

In seinem 'Discours sur le Dialogue des Héros de Roman' bezeichnet Boileau die der 'Astrée' bald nachfolgende vielgestaltige Romanlitteratur ('cette prodigieuse multitude de Romans qui parurent vers le milieu du siècle précédant') als unmittelbar abhängig von der Dichtung d'Urfé's. Der ausserordentliche Erfolg der 'Astrée' habe die 'beaux esprits' der Zeit derartig erhitzt, dass sie, ohne doch d'Urfé's Talent zu besitzen, ihn nachzuahmen Aber an Stelle der einfachen unternommen hätten. Hirten hätten sie Regenten und Krieger zu Romanhelden erhoben, denen nun die Verliebtheit und das müssig tändelnde Wesen der Schäfer übel angestanden habe, und so sei durch die Absicht, das Original zu überbieten, es herbeigeführt worden, dass ihre Werke ganz anders geartet und von weit geringerem Werte seien, als die Dichtung d'Urfé's.

Mag man den Einfluss der 'Astrée' auch noch so hoch anschlagen, so ist damit die Entstehung neuer Abarten des Idealromans, wie sie unmittelbar nach dem Niedergange der 'Astrée' in Frankreich zu beobachten ist, doch nur unvollkommen erklärt, und sogar der einseitigen Auffassung Raum gegeben, als ob aus der 'Astrée' alle in sich jene neuen Gattungen herleiten liessen. Es waren aber doch, wie wir bereits sahen, eine ganze Anzahl von Einflüssen, namentlich jener der Amadisdichtung und der des griechischen Romans, thätig, um die Entstehung jener neuen Kategorien herbeizustihren.

Dass die Produktion des pastoralen Romans in Frankreich so bald erlahmte, d'Urfé ausser dem einzigen François de Molière 1) keinen nennenswerten Nachfolger fand, bedarf übrigens kaum einer besonderen Erklärung. Es liegt in der Natur der Hirtendichtung als einer Poesie der Reaktion, dass sie eine verhältnismässig nur kurze Zeit Befriedigung zu gewähren vermag. Sobald die Verhältnisse, welche sie hervorriefen, eine andere Gestalt gewinnen, erscheint sie wie entwurzelt und ist einem rasch fortschreitenden Verwelken preisgegeben. Ein derartiger Umschwung in der äusseren Lage aber war in der That in Frankreich eingetreten, schon wenige Jahre nachdem der weltslüchtige und weltschmerzliche Roman d'Urfé's seine Vollendung gefunden hatte. Unter der staatsklugen Fürsorge Richelieu's erstand das Land zu einem neuen, kraftvollen Dasein, und wie es sich ausserlich zur leitenden Macht in Europa erhob, so regenerierte sich auch sein gesamtes geistiges Leben. Für eine solche Zeit mächtigen nationalen Aufschwunges wurde das Schäfertreiben mehr und mehr ein überwundener Standpunkt, auf den man sich nur selten und mit anderen Gefühlen als früher zurückversetzte. Darum also gibt es in Frankreich keinen Schäferroman, der sich dem d'Urfé's an die Seite setzen liesse, und wahrscheinlich wurde d'Urfé's eigenes Werk schon weit

<sup>1)</sup> Siehe unten Kapitel VIII.

früher der veränderten Zeitrichtung zum Opfer gefallen sein, wäre es lediglich ein Schäferroman gewesen, und hätte es nicht auch zahlreiche Elemente enthalten, für welche der Geschmack noch nicht erloschen war und überhaupt nie erlöschen kann. Diese Elemente, namentlich die eingestreuten kriegerischen Erzählungen, die Schilderungen des höheren geselligen Lebens, die durchsichtige Verhtillung anziehender zeitgenössischer Geschichte oder Geschichten, endlich der gute Aufbau und Stil erhielten der 'Astrée' noch auf Jahrzehnte hinaus eine pietätvolle Bewunderung. Aber sie vermochte nicht zu verhindern, dass anders geartete Romane in den Vordergrund traten und den Anspruch erheben durften, die eigentlichen Vertreter der Sinnesart ihrer Zeit zu sein.

Es ist nun natürlich, dass in einer an grossen politischen Umwälzungen reichen Epoche auch die Kategorie des politischen Romans sich am frühesten zur Blüte entfaltete.

2. Jean Barclay war der erste, der nach dem Beispiele Xenophon's im Altertum und dem neueren Vorgange des Thomas Morus es in Frankreich unternahm, politisch merkwürdige Personen und Ereignisse in das Gewand einer ausgedehnten epischen Prosaerzählung zu htillen, die neueste Zeitgeschichte mit dem Schmucke der Phantasie zu umkleiden, und durch seine Darstellung womöglich die weitere Entwickelung derselben heilsam zu beeinflussen. In seinem Werke, dem Romane 'Argenis', finden der Geist des Humanismus und spätmittelalterliche Romantik eine merkwürdige Vereinigung. Denn der Roman enthält ebensoviel Elemente aus der antiken Geisteswelt, wie aus dem Ideenkreise der Amadisdichtung; die strenge Manier der klassischen Historiker<sup>1</sup>) verbindet sich hier mit der sorglosen Phantastik des Ritterromans;

<sup>1)</sup> Einer der späteren Übersetzer der 'Argenis', Abbé Josse, vergleicht Barclay in allem Ernste mit Tacitus.

in lateinischer Sprache, in einem Stile, der das silberne Zeitalter durch seine Fülle und Reinheit entzückt haben würde, 1) erzählt er Abenteuer, von denen manche eines Esplandian und Palmerin würdig sind, und entwirft Charakterschilderungen, deren Übertreibung schon ganz an die exzentrischen Verzeichnungen eines Gomberville gemahnt.

3. Jean Barclay wurde am 18. Januar 1582 als zweiter Sohn William Barclay's und der Anne de Maleville zu Pont-à-Mousson geboren. Die Familie Barclay aber war ursprünglich in Schottland, in Aberdeen, ansässig. Der Vater hatte hier hohe Staatsämter bekleidet und sich der Gunst der Königin Maria zu erfreuen gehabt. Erst nach dem Sturze dieser Fürstin siedelte er, der stets ein eifriger Katholik gewesen, nach Frankreich über. Bis zum Jahre 1571 lebte er in Paris; danach berief ihn der Herzog Karl I. von Lothringen nach Pont-à-Mousson, um ihm daselbst die Leitung der juristischen Fakultät zu übertragen.

Jean Barclay entwickelte sich ausserordentlich rasch und bereits im zwanzigsten Lebensjahre hatte er sich so tiefe und umfassende Kenntnisse erworben, dass er die bekanntlich an dunklen und schwierigen Stellen reiche 'Thebaïs' des Statius gelehrt zu kommentieren im Stande war. Zur höheren Vollendung seiner Studien wurde er nach Paris gesandt. Er besuchte mehrere Jahre die dortige Hochschule und begab sich hierauf nach England an den Hof Jacob's I., dessen Gunst er sich bald zu sichern verstand. Anfänglich Vorleser des Monarchen, wurde er später zu diplomatischen Diensten, namentlich zu Gesandtschaftsreisen nach dem Auslande, verwendet. So besuchte er, mit einer Botschaft an den Kaiser

<sup>1)</sup> Die Sprache Barclay's hat allerdings entgegengesetzte Beurteilungen erfahren, doch überwiegt das Lob den Tadel. Dass Hugo Grotius die Latinität in der 'Argenis' bewunderte, darf vollends den Ausschlag geben.

Rudolf, auch Deutschland. Mit Aloyse Debonnaire schloss er eine Ehe, deren Glück er selbst in warm empfundenen Versen besungen hat. Während seines Aufenthaltes in England soll Barclay<sup>1</sup>) den katholischen Glauben verlassen und sogar mit einigen Streitschriften angegriffen haben. Jedenfalls hat er sich seinen früheren Überzeugungen bald wieder mit erneutem Eifer zugewendet,3) denn er begab sich, als die Katholiken in England durch Jacob in Bedrängnisse gerieten, nach Rom, und erwarb sich hier die Protektion Paul's V. und Gregor's XV. Ein früher Tod raffte ihn, nachdem er fünf Jahre in Rom gelebt, am 12. August 1621 dahin. Es scheint, als ob die Aufrichtigkeit der katholischen Gesinnung Barclay's bezweifelt worden wäre, denn einer Überlieferung zufolge wurde seine Grabstatue aus der San Lorenzokirche, in der sie die Wittwe hatte aufstellen lassen, auf Befehl der 'Congrégation du Saint Office' entfernt und in die Tiber geworfen. Einer anderen Mitteilung nach hätte man sich damit begnügt, der Wittwe Barclay's einen Befehl zur Entfernung der Statue zu erteilen.<sup>8</sup>) Der Charakter des Dichters wird nicht gerühmt; man warf ihm Ehrgeiz, Liebedienerei, Treulosigkeit und Verschlagenheit vor; dazu die gefährliche Gabe, diese Fehler unter einem bestechend liebenswürdigen und gewandten Wesen zu verbergen. Ist die beissende Satire 'Corona Regis', in der neben Heinrich VIII. und Elisabeth auch sein Wohlthäter Jacob I. mit niedrigen Schmähungen und Verdächtigungen bedacht wird, wirklich von Barclay verfasst, so würde dies

<sup>1)</sup> Nach der Darstellung Bullard's; 'Académie des Sciences &c., Paris 1682, II, 196.

<sup>2)</sup> Die 'Argenis' gibt keinen Anlass, an Barclay's orthodox-katholischer Gesinnung zu zweifeln, wenn nicht vielleicht gerade der Umstand bedenklich machen kann, dass er überall die Sache des Katholizismus mit einer gewissen Ostentation versicht.

<sup>3)</sup> Bullard, ibid.

allein gentigen, um die gegen ihn erhobenen Beschuldigungen gerechtfertigt erscheinen zu lassen.

4. Die 'Argenis', um deren willen Barclay in einer Geschichte des französischen Romans im XVII. Jahrhundert seinen Platz finden muss, ist die bedeutendste und die späteste Schöpfung des Dichters. Sein frühestes und nächst der 'Argenis' hervorragendstes selbständiges Werk ist der satyrische Roman 'Euphormio' (1603—5), der an einer andern Stelle ausführlich von uns gewürdigt werden wird. Ausser diesen beiden Romanen verfasste Barclay — neben verschiedenen kleinen Gelegenheitsschriften — 1) eine Beschreibung der englischen Pulververschwörung (1605); 2) eine Verteidigung seines verstorbenen Vaters gegen gewisse Angriffe des Kardinals Bellarmin; 3) die Nationalcharakteristik 'Icon animarum' (1614), welche lange Zeit als Schulbuch diente.')

5. Die Veröffentlichung der 'Argenis', welche im Jahre 1621 erfolgte, hat der Dichter nicht mehr erlebt. Doch hat er sein Werk völlig abgeschlossen und auch noch mit einer von den 'Kalenden des Juli' datierten Widmung an Ludwig XIII. versehen. Wenn wir Bullard (II, 192) glauben dürfen, hatte er die ganze Dichtung in wenigen Monaten hingeworfen. Er vertraute sein Manuskript bei seinem Tode dem ihm befreundeten Gelehrten Peirese an, der die erste Ausgabe besorgte. Bis zum Jahre 1627 folgten ihr fünf, bis 1662 acht neue Auflagen im Urtext, als deren vortrefflichste die im Jahre 1659 zu Leyden bei Franc. Hackius erschienene gilt.2) Ihr Herausgeber ist der verdienstvolle Gelehrte Bugnotius. Der Ausgabe von 1627 ist zuerst eine 'clavis onomastica' beigefügt. Von besonderem Interesse sind hier natürlich die Übersetzungen ins Französische. Uns

<sup>1)</sup> Bullard (ibid.) erwähnt noch als von Barclay verfasst 'l'Histoire de la Guerre Sainte, que Torquato Tasso auoit publiée auant luy en Vers'.
2) Wir zitieren im Folgenden nach dieser Ausgabe.

lag eine vortreffliche anonyme<sup>1</sup>) Übertragung vom Jahre 16232) vor (merkwürdigerweise ist dieselbe schon am 3. Juni 1621 von Ludwig XIII. und am 21. Mai desselben Jahres von dem Herzog von Lothringen privilegiert!). Da diese Übersetzung auf dem Titel und wiederholt in den 'Advertissements' als 'nouvelle' bezeichnet wird, so müssen ihr doch schon eine oder gar mehrere andere vorangegangen sein, ohne dass uns die Bibliographen hierüber Aufschluss geben wollten. Die früheste nicht anonyme Übersetzung, welche erwähnt wird, ist die von Durier, Paris 1623 und 1628, 8°; ihr folgen 2) die von Mouchemberg, Paris 1625, 8°; 3) die verkürzte des Marseiller Bischofs Nicolas Coëffeteau, Paris 1628 und 1662; Rouen 1641; 4) die von Marcassus, Paris 1632 and 1633. Die 'Bibliothèque universelle des Romans' (Avril 1776, II) nennt noch eine Übersetzung von du Ryer, dem bekannten Dichter des 'Satil'; doch scheint hier eine Verwechselung vorzuliegen: Pierre du Ryer († 1658) dramatisierte die 'Argenis'. 3)

Die 'Argenis' hat aber auch Fortsetzungen erfahren. Im Jahre 1626 veröffentlichte einer der Übersetzer des Romans, Mouchemberg, in französischer Sprache einen zweiten und dritten Teil der 'Argenis', die im folgenden Jahre ins lateinische übertragen wurden (Francof. 1627, 8°). Berühmter ist die Fortsetzung des als Kommen-

<sup>1)</sup> A. Ebert äusserte dem Verfasser im Hinblick auf den Inhalt der oben im Text stehenden Parenthese die Vermutung, dass vielleicht Barclay selbst (oder seine gelehrte Gattin?) Urheber der Übersetzung sei.

S) Das 'Acheué d'imprimer pour la 1ere fois' vom 15. März 1623. Der Titel lautet: L'Argenis | de | Jean Barclay | Traduction nouvelle enrichie de figures. | A Paris, Chez Nicolas Buon &c.

s) In dem der 'Histoire de l'Académie' angefügten Kataloge d'Olivet's führt das Stück den Titel: 'Argénis & Poliarque, ou Théocrine, 1<sup>re</sup> journée &c.' Paris 1630; 2<sup>e</sup> journée ib. 1631. — Eine italienische Übersetzung der 'Argenis' erschien zu Venedig 1625 (von Francesco Pona); eine spa-

tator schon genannten Louis-Gabriel Bugnot (1617-73), die unter dem Nebentitel 'Archombrotus et Theopompus ... ubi de institutione principis' 1669 zu Leyden und Rotterdam erschien. Auch sie zerfällt in zwei Teile, zu je fünf Büchern. Bugnot sagt in seiner Vorrede, dass er sich, ausser Barclay selbst, den Xenophon, Heliodor, Torquato Tasso, Chapelain, Desmarets, Saint-Amant und (die) Scudéry zum Vorbild genommen; andere Namen, die er nennt, haben heute ihren Klang völlig verloren. Gleichwohl lässt sich seine Fortsetzung nicht mehr als Roman bezeichnen; sie ist fast durchgängig ein Werk trockenster Didaktik und Allegorie. Archombrotus, d. i. König Ludwig XIV., gibt Theopompus, d. i. dem Dauphin. ausstihrliche Lehren über den Beruf des Fürsten. von romanhafter Handlung erzählt wird, beschränkt sich darauf, dass Archombrotus seine ihm bisher nur durch procura angetraute Gattin Cyrthea (Poliarch's, des Helden des 'Argenis', Schwester) aufsucht, kennen lernt und sich alsdann persönlich mit ihr vermält. Die Tendenz, die sich in dem Werke Barclay's noch nicht aufdrängt,1) ist bei Bugnot völlig die dominierende geworden. Die Klarheit und Einfachheit, welche meist die Darstellung Barclay's auszeichnet, hat sich in Nüchternheit und Dürre verwandelt.<sup>2</sup>)

2) Ausserdem hat noch der spanische Übersetzer die Erzählung fortgeführt.

nische zu Madrid 1626 (von Gabriel Correal [oder José Pellicier de Salas?]); eine deutsche, von Martin Opitz, zu Breslau 1626; eine englische zuerst von Hengelmill zu London 1625. Vgl. hierüber Lenglet, Bibl. des Romans, p. 272, und Niceron-Baumgärtner's bekannte Enzyklopädie, XIII, p. 175 ff.

<sup>1)</sup> Allerdings enthält auch die 'Argenis' mehrere rein didaktische Kapitel. So wird im I. Buche einmal ausführlich über das Unwesen der Höflinge (Mignons de Cour) gehandelt; im IV. über den Nutzen stehender Heere zur Erhaltung des Friedens: über die Notwendigkeit von Steuern und Tributen und die Art sie aufzuerlegen und einzuziehen.

6. Das Interesse für Barclay's Schöpfung war also ein ungemein lebhaftes. Nicht wenig mag zu der universellen Beliebtheit der Dichtung beigetragen haben, dass sie lateinisch abgefasst war, und man neben der Phantasie des Autors auch seine stupende Gelehrsamkeit bewundern konnte. Namentlich in den höheren und den gelehrten Kreisen, für die das Werk ja vornehmlich bestimmt war, gereichte ihm das klassische Gewand zu einer vortrefflichen Empfehlung. Zu denen, welche die 'Argenis' rückhaltslos bewunderten, gehören daher auch nicht geringere als Richelieu¹) und Hugo Grotius, der unter das Bildnis Barclay's²) das rühmende Distichon setzte:

'Gente Caledonius Gallus natalibus hic est, Romam Romano qui docet ore loqui.'

Leibniz starb, die 'Argenis' in seiner Hand haltend.

Einen Tadel hat von den Zeitgenossen nur Charles Sorel über die 'Argenis' auszusprechen gewagt. Da seine Kritik aber erst dann ganz verständlich sein kann, wenn der Inhalt des Romans und seine Beziehungen zur Zeitgeschichte bekannt sind, so soll sie erst am Schlusse dieses Kapitels mitgeteilt werden.

7. Die 'Argenis' muss als ein politischer Roman bezeichnet und von den ihr so bald nachfolgenden und allerdings auch eng verwandten heroisch-galanten Romanen streng unterschieden werden, weil sie einmal in einer ganz anderen Absicht als diese verfasst wurde, und ferner, weil diese abweichende Tendenz sich in der Ausführung immerhin deutlich genug kund gibt. Die heroischgalanten Romane wollen nichts geben, als eine spannende Liebesgeschichte oder mehrere derselben, die künstlich in einander verschlungen sind. Was von ihnen an Be-

der 'Argenis' beigefügt.

<sup>1) &#</sup>x27;On affure que le cardinal Richelieu auoit fouuent ce Liure entre les mains.' (Lenglet), Bibl. des Romans, p. 271. 2) Dasselbe ist den meisten Ausgaben und Übersetzungen

merkungen über Staatsverfassung, alte oder neue Geschichte, Kriegswesen und ähnliche Materien geboten wird, dient nur als ein nebensächlicher Schmuck. Ihre 'personnages déguisés' sind daher auch der Regel nach Personen von keiner oder relativ geringer politischer Bedeutung, mehr Grössen der geselligen, als grossen öffentlichen Welt; und diejenigen Figuren, welche in Wirklichkeit eine politische Rolle spielten, sind in diesen Romanen nicht als Träger einer solchen Dagegen sind für Barclay die Momente, welche er aus dem heroisch-galanten Liebesromane antizipiert, nur Mittel zum Zweck; ihm liegt hauptsächlich, wenn nicht ausschliesslich daran, politischen Scharfsinn zu entfalten, auf dem Gebiete des staatlichen Lebens eine seiner Überzeugung nach heilsame Erkenntnis zu verbreiten und die Verirrten zur richtigen Anschauung zuzückzuführen. In seinem Romane selbst<sup>1</sup>) hat er sich ausführlich über diese ihm ganz eigentümliche Tendenz ausgesprochen. Nicopompus (d. i. Barclay) äussert sich daselbst zu seinem Freunde, dem Magier Antenorus (d. i. Querenge) wie folgt:

'Nescio quo grandi tumulto dii animum meum implent: Abominari inquieta ingenia, pugnare in noxios, & vindictam occupare. Et ne hoc facinus supra meas vires putetis, eadem numina mihi arma litterarum præbuere, à quibus immissa vulnera, si modus & veritas adsint, non viribus arceri, non deleri sæculis possunt. Credam tandem impetui illi, ducamque liberà manu stylum: quid Rex offender it describam, & quam anchoram penè naufrago porrigat priorum sæculorum historia. Tum factiosis eripiam larvam, ne eos populus ignoret: quid sperare, quid timere videantur; quà se recipere ad virtutem, quà contumaces obrui possint. Non deinde tacebo apud populum suæ credulitatis ineptiam;...'

<sup>1)</sup> Cap. VIII extr. und IX des Urtextes; L. II, ch. 14 der oben genannten Übersetzung aus dem Jahre 1623.

Auf die Abmahnung Antenor's erwidert alsdann Nicopompus: '... justissimos metus faceres, divinissime vatum, si maledicentiam haberem in animo, aut tumore intempestivæ censuræ jam vulgarem plebejamque vanitatem inflarem . . . Longe ab illis consiliis mei ratio, mi Antenori. An nescis quà arte ægris pueris medicamenta concilientur? Ubi medicum cum poculo vident, fastidiunt valetudinem quæ tanti emenda est. Sed qui ætatem illam curant, vel mitibus succis vim domant acerbi saporis, vel præmiis invitant ad salutem, deceptisque pulchritudine poculi oculis, non videre, non scire patiuntur, quid hauriendum sit.1) Ita ego, non subito & aspero questu, veluti reos, citabo ad tribunal illos qui rem publicam turbant. Par odio non essem. Sed inscios circumducam per suavissimas ambages, ut etiam eos delectet sub alienis nomibus accusari... Grandem fabulam historiæ instar ornabo. In eô miros exitus circumvolvam; arma, conjugia, cruorem, lætitiam, insperabo miscebo successibus. Oblectabit legentes insita mortalibus vanitas; eoque studiosiores inveniam, quod non quasi docentem, severumque, in manus accipient. Pascam animos contemplatione diversà & veluti Tum periculorum imagine excitabo pictura locorum. misericordiam, metus, horrorem. Suspensos deinde sublevabo, serenusque diluam tempestates. Quos libebit fatis eripiam, fatis dabo. Novi nostrorum ingenia: Quia nugari me credent, omnes habebo. Amabunt tanquam theatri aut arenæ spectaculum. Ita insinuato amore potionis, addam salubres herbas. Vitia effingam, virtutesque; & præmia utrisque convenient. Dum legent, dum tanquam alienis irascentur, aut favebunt, occurrent sibi ipsis, agnoscentque objecto speculo speciem ac meritum suæ famæ. Forte pudebit eas partes diutius agere in scena hujus

<sup>1)</sup> Vgl. Lucret. I, 985 und Gerus. liber. I, 3:

Così al egro fanciul porgiam aspersi
Di soavi licor gli orli del vaso:

Succhi amari, ingannato, intanto ei beve
E dall' inganno suo vita riceve.

vitæ, quas sibi cognoscent ex merito contigisse in fabulà: Et ne traductos se querantur, neminis imago simpliciter extabit. Dissimulandis illis multa inveniam, quæ notatis convenire non poterunt. Mihi enim non sub religione historiæ scribenti libertas hæc erit. Sic vitia, non homines lædentur, cuiquam licebit indignari, nisi qui vexata flagitia in se turpi confessione recipiat. Præterea et imaginaria passim nomina excitabo, tantum ad sustinendas vitiorum virtutumque personas; ut tam erret qui omnia quam qui nihil in illā scriptione exiget ad rerum gestarum veritatem'.

8. Diese klar erkannte Tendenz hat zur Folge gehabt, dass die 'Argenis' auch nach einer klareren und einfacheren Disposition geschrieben ist, als sie in irgend einem heroisch-galanten Romane angetroffen wird. Barclay hat von vornherein ein sicheres Ziel im Auge, und so vermeidet er glücklich die Fehler, welche der Komposition jener anhaften. Vor allem erfreut sein Roman durch eine ziemliche Einheit der Handlung, die nicht unter dem Ballaste fremdartiger Episoden zu leiden hat. Auch hat der Autor das Kunstmittel der retardierenden Momente nur ganz sparsam verwendet; er zeichnet die Charaktere, wenn auch noch nicht psychologisch fein und noch nicht ohne Übertreibung, so doch kenntlich, und lässt sie sich im Verlaufe der Erzählung treu bleiben; er vermeidet die langen, inhaltsarmen Gespräche, die zahllosen Umständlichkeiten der Konvenienz und Etiquette, welche den späteren Romanen oft hunderte von Seiten kosten. Auch muss anerkannt werden, dass Barclay eine natürlichere Auffassung der Liebe hat, als die Mehrzahl seiner Nachfolger. Dies ist erklärlich, denn da er in die Liebe nicht den Schwerpunkt seiner Dichtung verlegte, war er der Gefahr, in Geziertheit und Übertreibung zu verfallen, weit weniger ausgesetzt.

Im allgemeinen ist daher die Lekture der 'Argenis' auch für den, der sie ohne ihre grosse kulturgeschichtliche und litterarische Bedeutung zu empfinden, lesen

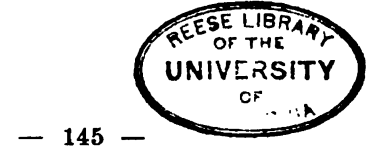
könnte, eine recht anziehende und genussreiche. Man hat allenthalben das wohlthuende Gefühl, dass der Verfasser nach einem ganz bestimmten, feststehenden Plane erzählt, dass er den Faden nie fallen lassen wird, um einer Laune seiner Phantasie zu folgen, oder um den Leser in irgendwelche unnötige Spannung zu versetzen. Hierin aber liegt zugleich auch die bedenklichste Schwäche des Romans: die 'Argenis' ist nicht, worauf sie doch zweifellos Anspruch erhebt, ein Werk dichterischer, freischaltender Gestaltungskraft, sondern des klugen, kühl berechnenden Verstandes. Demzufolge zeigt auch der Stil eine grosse Ruhe und Gleichmässigkeit, und nur die Kunst der Rhetorik, über welche Barclay allerdings als Meister verfügt, vermag ihm stellenweise eine grössere Lebendigkeit mitzuteilen.

9. Die 'Argenis', aus fünf in Kapitel geteilten Büchern bestehend, spielt zu einer Zeit, "wo Rom noch die Welt sich nicht unterjocht, der Ozean sich noch nicht der Tiber unterworfen hatte".

(Analyse.) (L. I.) Ein junger Fremdling, Archombrotus, landet an der Küste von Sicilien. Er will am Strande eben von den Anstrengungen der Reise ausruhen, als eine Dame, Timoclea, seine Hilfe anruft, da Räuber ihren Gastfreund Poliarchus überfallen haben. Archombrotus eilt sofort hinzu, er findet die Räuber bereits besiegt und in die Flucht geschlagen. Zu Poliarch, einem edlen Manne von gewinnendem Benehmen, fühlt sich Archombrotus sofort hingezogen. Da Timoclea ihm ebenfalls ihre Gastfreundschaft anbietet, bleiben die drei beisammen. Im Gespräche erfährt Archombrotus, dass Sicilien von grossen Wirren heimgesucht sei, indem ein Edelmann, Lycogenes, sich gegen den König Meleander empört und bereits einen grossen Anhang gefunden habe. Poliarchus hatte bis vor Kurzem am Hofe des Meleander gelebt, aber Ränke seiner Feinde hatten ihn von da vertrieben. Bald entdeckt Archombrotus, dass Poliarchus in Meleander's einzige schöne Tochter, Argenis,

verliebt ist. Die Unterhaltung wird dadurch unterbrochen, dass ein Bote meldet, es seien überall im Lande Feuerbrände aufgesteckt worden. Die Gesellschaft überzeugt sich vom Dache des Hauses aus von der Wahrheit dieser Nachricht, und Timoclea erläutert, dies sei ein Zeichen, dass irgend ein Ereignis von bedeutender Wichtigkeit vorgefallen sei. Das letzte Mal hätten die Feuerbrände geloht, als man einen Angriff auf das Leben des Königs gemacht habe. Welche Bewandtnis es diesmal mit den Meldefeuern hat, erfährt die Gesellschaft bald durch einen Diener Timoclea's: Poliarchus ist eines Majestätsverbrechens angeklagt worden und wird überall gesucht. Die Bestürzung ist gross, obwohl sich niemand eine Schuld Poliarch's zu denken vermag. Timoclea erbietet sich, den Bedrohten sicher zu verbergen. Unter dem Hause befindet sich ein unterirdisches Gewölbe. Um die Dienerschaft zu täuschen, nimmt Poliarch von seiner Gastgeberin scheinbar Abschied; dann begibt er sich mit Timoclea und Archombrotus an den Eingang des Verliesses und steigt in dieses hinab. Um die Verfolger vollends irre zu leiten, gibt Gelanor, der treue Knappe Poliarch's, dessen Ross die Freiheit, überall klagend, sein Herr sei auf der Flucht, als er den Fluss Himera habe durchschwimmen wollen, ertrunken. Diese Nachricht dringt auch bis in die Umgebung des Königs.

Nur auf Drängen des treulosen Lycogenes, der wohl wusste, welche Stütze der Thron an dem treuen und tapfern Poliarch besass, hatte Meleander den Befehl zur Verfolgung des Helden gegeben. Die Kunde von dem vermeintlichen Tode Poliarch's wird von Timonides, noch mehr aber von dem ihm eng befreundeten Arsidas, mit Trauer aufgenommen. Den letzteren weiht Gelanor bald in das Geheimnis ein. Am tiefsten aber erschüttert das Ende Poliarch's Argenis; sie will sich der Verzweiflung hingeben, aber die Rücksicht auf ihren Vater, der von ihrer Liebe zu Poliarch nichts weiss und der Zuspruch ihrer alten Amme Selenissa halten sie vom



Äussersten zurück. Doch kann sie sich nicht in dem Masse beherrschen, dass ihr, als Meleander den Tod Poliarch's bestätigt und die eigene von Lycogene's Heer drohende Gefahr schildert, nicht die Sinne schwinden und sie in eine tiefe Ohnmacht verfällt.

Gelanor hat auf diese Weise seinen Zweck erreicht; er kehrt in das Haus der Timoclea zurtick. Auch Arsidas begibt sich dahin: er hat eine Unterredung mit Poliarchus und beredet ihn, Sicilien zu verlassen. Timoclea gibt ihm eine Perrticke und einen falschen Bart, und so ist seine Flucht gesichert. Durch Arsidas lässt er der Geliebten beruhigende Nachricht zukommen.

Der Eifer der Siculer, des Verfolgten habhaft zu werden, führt zu lächerlichen Verwechselungen: zuerst wird Archombrotus im Hause Timoclea's gefangen genommen und vor den König geführt, wodurch er den Zweck seiner Reise, den edlen Meleander kennen zu lernen und in seiner Nähe zu sein, aufs schnellste erreicht. Aber auch ein Verrückter, Heraleon, der sich für Poliarchus hält, wird gefesselt vor den König gebracht, der ihn natürlich sofort freigibt.

Argenis hat die Nachricht von Poliarchus' Rettung mit grösster Freude aufgenommen; sie sendet ihm heimlich einen Brief, worauf dieser beschliesst, sie, bevor er die Insel verlässt, in seiner Verkleidung aufzusuchen. Dieses gefährliche Wiedersehen findet auch wirklich in einem Pallastempel statt.

(L.II.) Der König fühlt sich, da Lycogenes' Umtriebe immer bedrohlicher werden, in seiner Residenz nicht mehr sicher. Er begibt sich daher mit seiner Tochter und nur wenigen Getreuen in das feste Bergschloss Epeircte. Die bis dahin Argenis so treu ergebene Selenissa beginnt um diese Zeit in ihrer Treue wankend zu werden. Sie beneidet Timoclea, welche von Argenis als Retterin Poliarch's mehrfach belohnt wurde, um diese Auszeichnungen und fühlt sich zurückgesetzt.

Bei einer Fahrt, die der König aus Epeircte unter-

nimmt, gerät er in grosse Lebensgefahr: sein von den Aufrührern bestochener Kutscher nämlich fährt seinen Wagen in einen See, und Meleander wäre ertrunken, hätte ihn nicht die Geistesgegenwart und der Opfermut des Archombrotus gerettet. Ein Höfling, Eristenes, ersticht gleich nach dem Vorfall den Kutscher; man errät, dass er diesen Zeugen des bösen Anschlags habe beseitigen wollen und schöpft so den ersten Verdacht. Cleobulos, des Königs weiser Ratgeber, empfiehlt die grösste Wachsamkeit; Archombrotus schlägt als besten Schachzug zum Schaden der Gegner vor, die Acht wider Poliarch aufzuheben. Dieser Vorschlag wird angenommen. Um Poliarch zu versöhnen, beschliesst der König, ihm ein kostbares Armband zu übersenden. So heimlich dies alles betrieben wird, Lycogenes kommt doch hinter die Pläne des Königs; er vergiftet das für Poliarchus bestimmte Geschenk und teilt ihm durch einen heimlich entsandten und wohl unterrichteten Boten mit, dass Meleander mit dem vergifteten Armband sich meuchelmörderisch entledigen wolle. Die Gesandtschaft an Poliarch, an ihrer Spitze Timonides, geht ab. Noch vor der Rückkehr Poliarchus' sucht Meleander auf den Rat Cleobul's die Rädelsführer der Aufständischen in seine Gewalt zu bekommen. Eristenes und Oloodemus leben schon in seiner Nähe; er beruft auch Lycogenes zu sich, aber dieser versagt den Gehorsam.

Timonides, den Arsidas begleitet, tritt seine Reise nach Italien an — denn dahin hat sich Poliarch begeben. Das Wetter war vorher sehr stürmisch gewesen, und so stösst er auf dem Meere auf ein Wrack, von dem er einen bereits halb erstarrten Matrosen rettet. Dieser berichtet ihm, dass er mit Poliarch zusammen gereist sei und dieser wahrscheinlich seinen Untergang gefunden habe. In tiefster Trauer kehrt Timonides nach Sicilien zurück.

Kaum hier angelangt, erblickt er Gelanor, der Poliarch doch begleitet hatte. Er schöpft Hoffnung,

auch dieser möchte noch am Leben sein, und die Erzählung des treuen Dieners gibt ihm bald die volle frohe Gewissheit. Allerdings erlitt Poliarch mit jenem geretteten Matrosen Schiffbruch, aber er entkam mit einigen Begleitern auf eine Insel. Hier trafen sie mit Seeräubern zusammen und gerieten in Gefahr, zu Sklaven gemacht zu werden. Aber der Mut Poliarch's verschaffte ihnen bald die Oberhand über die Piraten. Sie befreiten auch die Gefangenen, welche diese schon gemacht hatten, und eigneten sich ihr Schiff mitsamt der ganzen Ladung an. Unter dem Raube, der so in die Hände Poliarch's fiel, befand sich auch ein kostbarer Schatz, welcher der Hyanisbe, der Königin von Mauritanien, entführt worden war. Darunter befand sich eine festverschlossene Schatulle. Poliarch beschloss sogleich, nach Afrika zu segeln, und das gestohlene Gut der Besitzerin zurückzugeben. Noch einen Fund aber machte er bei dieser Gelegenheit: einer der Korsarensklaven — er hatte im Gefechte den Tod gefunden — war der Bote, den Lycogenes an ihn abgesendet; er trug die an ihn gerichteten Briefschaften noch bei sich, und so erfuhr Poliarch, welcher Schandthat der Rebell seinen König zieh. Doch schenkte er der Anschuldigung nach reiflicher Überlegung keinen Glauben. Die Reise nach Mauritanien verlief glücklich; er legte Schatz und Schatulle in die Hand Hyanisbe's zurück. Die Königin war Dankes voll; aber Poliarch wies in edlem Stolze alle angebotenen Belohnungen Doch wurde er durch Krankheit verbindert, zurück. Mauritanien sogleich wieder zu verlassen. Inzwischen sandte er Gelanor — der dies alles Timonides berichtet - nach Sicilien, um zu erfahren, wie dort sich die Verhältnisse gestaltet hätten. Gelanor gelangte glücklich nach Sicilien. Durch den Magier Antenorus und seinen Freund Nicopompus lässt er sich von dem Stande der Dinge unterrichten. Diese beide beklagen als echte Patrioten und treue Anhänger des Königs die Zerrüttung des Landes auf das tiefste. Nicopompus eröffnet, wie

er durch einen Roman, das Belehrende mit dem Unterhaltenden mischend, den König auf die grosse Vergangenheit hinweisen und ihn damit von seinen Schwächen, einer allzugrossen Nachsicht und Unentschlossenheit, heilen wolle. Hierauf begibt sich Gelanor an den Hof des Königs. Er zeigt ihm den Brief, den Lycogenes seinem Herrn geschrieben, und versichert, dass dieser die Bosheit des Verläumders bereits durchschaut habe. Er sieht auch die schöne Argenis und richtet an sie aus, was Poliarch ihm an tröstendem und ermutigendem Zuspruch aufgetragen.

Da die Ränke der aufrührerischen Partei nun völlig aufgedeckt sind, werden auf den Rat Cleobul's Eristenes und Oloodemus festgenommen, zum Geständnis gebracht und getötet.

Auf die Nachricht vom Tode der Gesinnungsgenossen erklärt Lycogenes, dessen Verschlagenheit man nicht hat beikommen können, dem Könige offen den Krieg. Lange schwankt die Entscheidung, endlich aber erklärt sich das Glück für Meleander; es gelingt ihm nämlich, in der Person des Radirobanes, des Königs von Sardinien, einen mächtigen Bundesgenossen zu erwerben. nicht der Wunsch, einer gerechten Sache zu dienen, bewegt Radirobanes, Meleander zu unterstützen, sondern die Hoffnung, sich durch seinen Beistand die Hand der Prinzessin Argenis zu sichern. Da auch Archombrotus seit einiger Zeit warme Gefühle für Argenis hegt, betrachtet er gleich anfangs Radirobanes mit Feindseligkeit und Argwohn. Die ersten Erfolge der neuen Bundesgenossenschaft sind, dass ein Teil der Aufwiegler freiwillig zur Botmässigkeit zurückkehrt, und Anaximander, ein Neffe des Lycogenes, gefangen genommen wird.

(L. III.) Schliesslich bleibt Lycogenes nichts anderes tibrig, als ein wohl vorbereiteter, aber doch tollkühner

<sup>1)</sup> Siehe oben § 7, Seite 140ff.

Angriff auf das Lager des Königs. Jedoch auch dieser letzte Schlag missglückt, und dem Anführer kostet die sich aus seinem Überfalle entspinnende Schlacht — in einem Zweikampf mit Archombrotus - das Leben. Damit ist die Empörung niedergeschlagen; ein prächtiger Triumphzug wird zum Preise der Sieger veranstaltet. Die allgemeine Freude teilt nur Argenis nicht ganz, denn sie sehnt sich nach dem so lange abwesenden Poliarch. Dazu kommt, dass ihr der neue Freier, Radirobanes, widerwärtig ist. Zum Glück begünstigt der König seine Werbung nicht ausdrücklich, sondern achtet den Willen seines Kindes. Radirobanes sucht daher auf Umwegen an sein Ziel zu gelangen. Es scheint ihm erspriesslich, das Vertrauen Selenissa's zu erwerben, und Dank seiner Freigebigkeit gelingt es ihm bald, diese ganz auf seine Seite zu ziehen. Die treulose Dienerin erzählt ihm, was sich unlängst am Hofe zugetragen: Lycogenes, bevor er von Meleander absiel, freite um Argenis, wurde jedoch als Unebenbürtiger abgewiesen. Hierauf machte er einen vergeblichen Versuch, Argenis zu entführen. Der König sicherte in Folge dessen seine Tochter, indem er sie in eine fast unzugängliche Bergveste einschloss. diese Zeit flehte ein junges, schönes Mädchen, das sich Theorrine nannte, und das sich für eine vom Unglück verfolgte Waise ausgab, Selenissa um Schutz an und wurde mit Erlaubnis des Königs und auf Wunsch der Prinzessin, die an der jungen Fremden rasch Gefallen fand, mit in die Burg aufgenommen. Kurz danach machte Lycogenes einen zweiten Versuch, sich gewaltsam in Argenis' Besitz zu setzen, und womöglich gleichzeitig Meleander zu ermorden. Auch dieser Anschlag scheiterte, und zwar diesmal durch den Heldenmut Theocrine's, welche die von Lycogenes ausgesandten Mörder mit dem Schwerte der Burg vertrieb. tiberwand und Hier wird aus Selenissa's Erzählung durch die Dazwischenkunft ihrer Herrin unterbrochen. Aus dem verlegenen Gebaren der Dienerin und des Radirobanes schöpft Argenis den ersten

Verdacht: sie behält also für sich, was sie Selenissa eben anvertrauen wollte, nämlich dass sie von Poliarch Nachricht erhalten habe, und dass Gelanor bereits mit Briefen von ihr an den Geliebten nach Mauritanien zurtickgereist sei.

Poliarch's Krankheit hatte bisher jedem Heilmittel getrotzt. Er versucht nun mit Erfolg, sein Leiden durch eine Gewaltkur zu vertreiben, und eilt kaum wieder hergestellt nach Sicilien. Nachdem er hier mit Arsidas angeknüpft, gelingt es ihm, Argenis insgeheim wiederzusehen. Beide beraten ernsthaft über ihre Zukunft; Poliarch beschliesst in seine Heimat, Gallien, zurückzukehren, spätestens nach Ablauf von drei Monaten aber wieder in Sicilien zu sein und als ein ebenbürtiger Nebenbuhler des Radirobanes um Argenis' Hand anzuhalten. Sollte diese Frist verstreichen, ehe er zurückgekehrt, so will sich Argenis, die länger den Bewerbungen des Radirobanes nicht widerstehen zu können glaubt, den Tod geben.

Während dieses Zwiegespräches der Liebenden findet eine abermalige Unterredung zwischen Radirobanes und Selenissa statt. Diese fährt in ihrer Erzählung fort. Nach jener Heldenthat hatte Theocrine mit Argenis eine geheime Unterredung, in der die vermeintliche Jungfrau sich der Prinzessin als ihr Anbeter Poliarch entdeckte. Hierauf entwich Theocrine aus der Burg. Der König, der ihren Mut gern belohnt hätte, liess sie überall suchen, jedoch vergeblich. Endlich glaubte er, Pallas selbst habe in der Gestalt jenes Mädchens seine und seiner Tochter wunderbare Rettung bewirkt. Argenis hält ein natürliches Gefühl tiefer Scham zurück, ihn aufzuklären und zu entdecken, wer Theocrine, die doch in ihrer vertraulichen Nähe gelebt, in Wahrheit ge-Dass Lycogenes der Anstifter auch dieses wesen sei. neuesten Überfalles gewesen, kam bald an den Tag. Der König beging abermals den Fehler, ihn nicht zu bestrafen.

Hierauf führt Selenissa Radirobanes zu ihrer Herrin. Als Argenis dem Könige mit kühler Abweisung begegnet, tadelt sie ihr Benehmen, und sucht ihr mehr Interesse für den mächtigen Bewerber einzuslössen. Den Radirobanes aber sucht sie zu bereden, die Kälte der Prinzessin sei nur Verstellung: er möge sie mit Gewalt oder List entführen, das sei der Wunsch der Argenis. Um diesen Rat aussühren zu können, veranstaltet Radirobanes ein grosses prunkvolles Fest; er beabsichtigt, Meleander samt seiner Tochter auf sein herrlich geschmücktes Schiff zu locken, und beide so in seine Gewalt zu bekommen. Aber die Umsicht des Archombrotus entdeckt und vereitelt diese Pläne. Argenis schiebt ein Unwohlsein vor und hält sich von allen festlichen Veranstaltungen fern.

(L. IV.) Nachdem Radirobanes seine List hat scheitern sehen, beschliesst er voll Zornes mit Meleander zu brechen. Er teilt ihm mit, dass er auf Argenis durchaus keine Ansprüche mehr erhebe, da diese, nachdem sie sich einem verkleideten Manne hingegeben, überhaupt nicht mehr mit Ehren seine Gattin werden könne. Furchtbar ist Meleander's Zorn und Trauer, als er diesen Brief erhält. Erst als Argenis im Bewusstsein ihrer Unschuld die Verläumdungen Radirobanes' stolz zurückweist, vermag er sich zu beruhigen. Offen gesteht ihm Argenis ein, wer Theocrine gewesen, doch habe sie es erst wenige Augenblicke bevor diese flüchtete, erfahren. Da nur durch Selenissa Radirobanes hinter ein selbst dem Könige verborgenes Geheimnis gekommen sein konnte, lässt Meleander diese vor sich kommen. Die Amme legt ein offenes Geständnis ihrer Verräterei ab und gibt sich danach voll Reue selbst den Tod. Radirobanes kehrt, nachdem er Meleander Krieg angesagt, nach Sardinien zurück.

Meleander sieht ein, dass er im Interesse des Friedens wohl daran thun werde, seine Tochter, deren Schönheit schon so viel Unfrieden gestiftet, zu vermälen.

Daher erkundigt er sich nach Archombrotus' Herkunft und da er befriedigende Auskunft erhält, bestimmt er ihn zu zu seinem Eidam. Er teilt Argenis diesen Entschluss mit; diese erbittet sich eine Bedenkzeit, indem sie hofft, dass noch vor Ablauf derselben Poliarch zurückkehren werde. Damit er die Rückkehr beschleunige, sendet sie Arsidas mit Briefen an ihn ab. Arsidas aber gerät auf dieser Reise in gallische Gefangenschaft. Der Kapitän jedoch, der ihn gefangen nimmt, Gobrias, behandelt ihn mit der grössten Rücksicht und geht bald Freundschaft mit ihm ein. Eines Tages erzählt er ihm die Geschichte seines Fürstenhauses. Britomandes, der Sohn und Nachfolger eines gleichnamigen Königs von Gallien, hatte viel unter der Unbotmässigkeit eines Vasallen, Commindorix, zu leiden und vermochte sich seiner um ihm schlechter zu erwehren, als eigentliche Regententugenden, Mut und Entschlossenheit, abgingen. Seine Gattin war die edle Timandra; diese litt am meisten unter der stets zunehmenden Erniedrigung des Königshauses. Als sie ihrer Niederkunft entgegensah, wurde sie sich ihrer traurigen Lage vollends bewusst, und mit Recht befürchtete sie, das Commindorix, wenn sie einem Sohne das Leben geben sollte, diesen auf alle Weise zu beseitigen trachten würde. Daher traf sie schon lange vorher Anstalten, den Sprössling vor dem Verderben zu bewahren. Sie gebar wirklich einen Sohn, aber es wurde an seiner Stelle ein Mädchen untergeschoben, und ihr echtes Kind fremder Pflege anvertraut. Es erhielt den Namen Astioristus und entwickelte sich bewundernswert. Zu den wenigen, die um das Geheimnis wussten, gehörte auch der Erzähler, Gobrias. Noch in zartem Alter wurde Astiorist plötzlich seinen Pflegeeltern geraubt, und alle Nachforschungen blieben Als aber nach Jahren die Gallier mit den Allobrogern in Krieg gerieten und nach einer Niederlage ihres Herzogs Aneroëstus ein schöner Knabe gefangen genommen wurde, erkannte Gobrias in diesem

Astioristus. Er war unter dem Namen Scordanes von Aneroëstus adoptiert und stets mit soviel Liebe behandelt worden, dass er sich nur mit Schmerz entschliessen konnte, nicht zu seinem Pflegevater zurückzukehren, und Britomandes und Timandra als seine Eltern Diese vertrauten Gobrias die ritterliche anzuerkennen. Ausbildung des Knaben an. Bald nachher wird Aneroëstus vollständig besiegt und seine beiden Söhne getötet. Nachdem Astiorist völlig herangewachsen, erkennt ihn Britomandes öffentlich als seinen Sohn an. Der Jüngling wird vom Volke, und namentlich von dem Heere, mit Jubel als Thronfolger begrüsst. Seine erste Grossthat ist, dass er Commindorix, der sich immer noch nicht gänzlich unterworfen hatte, im Zweikampfe besiegt und Um sich jedoch zu einem vollkommenen Helden auszubilden, begab sich Astiorist hiernach auf weite Reisen, wobei er, um unerkannt zu bleiben, den Namen Poliarchus, der ja dasselbe bedeutet wie Astiorist, annahm. Mit Verwunderung erkennt Arsidas aus diesem Schluss der Erzählung, dass ihm die ihm bis dahin unbekannte Lebensgeschichte seines Freundes Poliarch mitgeteilt worden; und Gobrias, dass die Botschaft, mit der Arsidas betraut worden, an seinen Fürsten gerichtet ist. Beide beschliessen, gemeinsam so schnell wie möglich Poliarch aufzusuchen. Sturm jedoch erfasst die Flotte, trennt die Fahrzeuge und führt sie erst, nachdem einer den andern verloren geglaubt, an der Küste von Afrika wieder zusammen.

Derselbe Sturm hat auch Poliarch auf dem Meere betroffen und ihn gleichfalls nach Mauritanien verschlagen. Hier wird er von Hyanisbe mit Freundschaft empfangen. Hyanisbe gerät bald nach der Ankunft Poliarch's in eine doppelte Sorge: Radirobanes nämlich erklärt ihr, auf Grund alter Ansprüche Sardiniens auf Mauritanien, den Krieg; dann aber berichtet ihr Sohn Archombrotus von seiner bevorstehenden Heirat mit Argenis, ein Vorhaben, in das sie unmöglich einwilligen kann. Sie versichert sich gegen Radirobanes des Beistandes Poliarch's, und

besiehlt ihrem Sohne, schon um ihn von Argenis zu trennen, unverzüglich zu ihrem Beistande herbeizukommen.

Schneller noch als man befürchtet, landet Radirobanes in Afrika. Nachdem sein Heer gelandet, entspinnt sich eine erbitterte Schlacht, in welcher zum Kampfe bestimmte, aber wütend gewordene Elephanten auf beiden Seiten eine unbeschreibliche Verwirrung und grosse Verluste anrichten. Radirobanes gerät ohne es zu wollen unter die Schaaren Poliarch's, er betritt mit den feindlichen Soldaten die Stadt, fortwährend von Angst erfüllt, dass man ihn erkennen und töten möchte. Erst in der Nacht gelingt es ihm, aus der gefährlichen Lage zu entkommen: er durchschwimmt den Lixasee und kehrt in sein Lager zurtick, wo sein Ausbleiben schon die grösste Bestürzung hervorgerufen hatte. Zwei Tage danach, während sich die Erbitterung auf beiden Seiten nur steigert, kommt es abermals zur Schlacht, deren Ausgang diesmal entscheidend ist: die Mauritanier, an ihrer Spitze Poliarch, tragen einen glänzenden Sieg davon; Radirobanes wird getötet.

(L. V.) In diesem Kampfe hat aber auch Poliarch schwere Wunden erhalten, und schwebt lange zwischen Tod und Leben. Die Sardinier verlassen in wilder Un-Gobrias und Arsidas begeben sich ordnung Afrika. nach Sicilien, um Archombrotus das Verbot Hyanisbe's, Argenis zu heiraten, zu überbringen. Archombrotus ist aufs tiefste betrübt, doch setzt er die Sohnespflicht über seine Liebe und eilt an der Spitze eines von Meleander aufgebotenen Heeres — um Hyanisbe gegen etwaige neue Angriffe der Sardinier zu schützen - nach Afrika. Argenis sieht ihn gleichgiltig scheiden, da sie ihn keineswegs liebt. Durch dies Benehmen wird die Eifersucht Archombrot's, der durch Meleander von Argenis' Beziehungen zu Poliarch gehört hat, aufs heftigste entflammt.

Arsidas ist immer noch nicht mit Poliarch zusammen-

getroffen. Er landete zwar in Afrika und wurde von einem der eingeborenen Häuptlinge gastfreundlich aufgenommen; hier aber erkrankte er1) und blieb lange Zeit unfähig, die schon so lange verzögerte Reise fortzusetzen. Während der Ohnmacht, mit der die Krankheit anhob, stahl ihm ein schurkischer Diener, der Grieche Phorbas,<sup>2</sup>) einige Preziosen und die Briefe der Argenis. Um auch aus diesen Nutzen zu ziehen, beschliesst der Dieb, sich dreist zu Poliarch zu begeben, sich als Abgesandter des Arsidas vorzustellen und zu melden, dieser wäre in der Gefangenschaft von Korsaren und nur durch ein hohes Lösegeld loszukaufen. Diese List glückt; Phorbas erhält von Poliarch, der sich über die Briefe von Argenis unendlich freut, ausser vielem Danke und einer reichen Belohnung die vierhundert Talente für die angebliche Loskaufung des Arsidas und macht sich mit diesem reichen Gewinnst natürlich rasch aus dem Staube.<sup>8</sup>)

Die Bitte der Argenis, doch ja bald zurückzukehren, lässt Poliarch sein Krankenlager unerträglich erscheinen. Dass Phorbas ihm einen Betrug gespielt, kommt erst an den Tag, als Arsidas, notdürftig wieder hergestellt, und untröstlich über den Verlust der Briefschaften, bei ihm anlangt. Immer fürchtet Poliarch, Argenis möchte sich, da die vereinbarte Vierteljahrsfrist längst ver-

2) Offenbar eine Gräzisierung von 'fourbe', it. 'furbo'.

Molière's Leben und Werke, Heilbronn 1881, p. 69 und 255. Es unterliegt wohl keinem Zweifel, dass die 'Argenis' wiederum Cyrano als Quelle gedient hat — ein

neuer Beweis, wie eifrig Barclay's Werk gelesen wurde.

<sup>1)</sup> Und zwar in Folge von allzureichlichem Genusse künstlichen Fruchteises, das "damals soeben erfunden worden war". (!)

s) Dieses belustigende Gaunerstückchen erinnert aufs lebhafteste an jene bekannte Szene in Molière's 'Fourberies de Scapin' ('Que diable alloit-il faire dans cette galère', II, 11) welche, worauf schon in den 'Menagiana' (I, 264) hingedeutet wird, dem Lustspiel 'Le Pédant joue' (II, 4) des Cyrano de Bergerac (1619—55) entlehnt ist. Vgl. R. Mahrenholtz,

strichen ist, bereits den Tod gegeben oder doch einem anderen Freier ihre Hand gereicht haben.

Als Archombrotus kurz danach in Mauritanien anlangt, erfährt Poliarch erst, dass dieser der Sohn Hyanisbe's ist, und ebenso tiberrascht Archombrotus die Nachricht, dass die Rettung seines Vaterlandes vor allem dem Mute Poliarch's zu danken sei. Die beiden Nebenbuhler stehen sich also einander gegenüber, ohne sich eigentlich hassen zu können. Aber die Eifersucht kennt weder Rücksicht noch Dankbarkeit: sie verfeinden sich und spalten bald auch den Hof in zwei feindselige Parteien. Als Hyanisbe erfährt, dass der Grund des Haders die gemeinsame Liebe zu Argenis sei, ist sie schnell beruhigt, denn sie weiss sich im Besitz eines Mittels, das der Feindschaft sofort ein Ende machen Auf ihre Versicherung hin, dass ihr Groll ein im Grunde widersinniger sei, lassen sich Archombrot und Poliarch bestimmen, wenigstens von äusseren Feindseligkeiten abzustehen. Archombrotus begibt sich nach Sardinien und unterwirft dies der mauritanischen Herrschaft. Unter den Gefangenen, die er nach Afrika mitbringt, befindet sich auch Aneroëstus, der in Sardinien Priester geworden war. Poliarch hat die herzlichste Freude, den Pfleger seiner jungen Jahre wiederzusehen und lässt sich von dem Wiedergefundenen alles erzählen, was er erlebt. die Vorzüge eines weltentsagenden Aneroëst rühmt Lebens und der strengen Frömmigkeit, denen er sich seit Jahren hingegeben.

Nach diesen Zwischenfällen reisen Poliarch und Archombrotus nach Sicilien, um auf Wunsch Hyanisbe's Meleander die Schatulle zu übergeben, deren Verlust der Königin einst so schmerzlich gewesen und die Poliarch's Mut und Redlichkeit ihr wiederverschafft hatten. Meleander befürchtet anfänglich, als er die mächtigen Flotten herannahen sieht, einen Angriff auf sein Land, bald aber beruhigt er sich und empfängt die erlauchten Gäste ohne Misstrauen und mit herzlicher Freundschaft. Poliarch

und Archombrotus übergeben ihm sogleich die Schatulle Hyanisbe's nebst einem Begleitbriefe der Königin. Kaum hat Meleander diesen gelesen und die in der Schatulle enthaltenen Erkennungzeichen geprüft, als er tiefgerührt Archombrotus um den Hals fällt und hierauf ihm Argenis, die der Eröffnung der Schatulle beigewohnt, zuführt. Poliarch glaubt seine Liebe von allen Seiten verraten; er will sich voll Verzweiflung in sein Schwert stürzen — da gibt ihm Meleander Aufklärung: Archombrotus ist in Wahrheit sein Sohn, und also Bruder der Argenis. Mit einer Schwester Hyanisbe's war er heimlich vermählt gewesen; Archombrotus, der Sprössling der verborgen gehaltenen Ehe, war von Hyanisbe als das eigene Kind auferzogen worden, während ihn Meleander längst für tot gehalten hatte.

Der Vereinigung Poliarch's mit Argenis steht nun nichts mehr im Wege. Unter grossem Jubel der Siculer findet ihre Vermälung statt. Archombrot wird öffentlich als Meleander's Sohn und Thronfolger anerkannt, und mit einer Schwester Poliarch's (allerdings nur formell in deren Abwesenheit) vermält. Mit einer Weissagung des Glückes und Heiles für die Liebenden und ihr Land schliesst der Roman.

10. Der Schlüssel zur 'Argenis' war sicher kurz nach ihrem Erscheinen bekannt, wenn er auch erst, wie oben bemerkt, 1627 im Druck erschien. Charles Sorel, dessen Kritik der 'Argenis' in demselben Jahre veröffentlicht und also wohl schon 1626 niedergeschrieben wurde, kennt ihn bereits.

Genau wie bei allen späteren Romanen, welche 'personnages déguisés' enthalten, — und auch wie bei der 'Astrée' — muss man sich hitten, auch die erzählten Abenteuer deuten zu wollen. Nur die Personen, nur ihre Beschreibung und höchstens ihre Reden, haben eine tiefere Bedeutung: ihre Erlebnisse sind rein romanhafte Erfindung ohne irgendwelchen Bezug auf wirkliche Ereignisse. Da sich so die Allegorie nur

auf Personen erstreckt, pflegen die Dichter, an ihrer Spitze Barclay, auch Vorgänge der Wirklichkeit durch das Mittel einer Person zum Ausdruck zu bringen. Hierfür bietet die 'Argenis' gleich in der Person ihrer Titelheldin ein treffliches Beispiel. Argenis ist nicht etwa — wie Astrée — die Maske einer vornehmen, politisch merkwürdigen Frau, sondern, um die Worte des von Bugnot revidierten und vervollständigten Schlüssels anzuführen: 'deficiens in Henrico III. Valesiorum Stirps, vel etiam alter ab rege locus, eodem tempore a tribus æmulis: Navarreo, Aleussonio, & Guisio, callide Ganz ähnlich soll in Poliarch dargestellt werden: 'persona eorum, in quos belli civilis furor desæviit: quales Henricus IV. rex Navarræ, & Esparnonii Dux'. Ebenso Lycogenes: 'Duces belli civilis', d. h. der Bürgerkrieg.

Dagegen sind mit folgenden Gestalten des Romans auch wirkliche und bestimmte Personen gemeint. Es ist:

Anaximander: der Marquis de Pons.

Aneroëstus: der spätere Papst Klemens VIII. Antenorius: Querenge, ein Freund Barclay's.

Archombrotus: 'princeps regi Franciæ subditus, virtutibus heroïcis summam facientibus spem ornatus'.

Also: Ludwig XIV.

Arsidas: der Herzog von Bouillon.

Britomandes: Antoine von Bourbon, Vater Heinrich's IV.

Cleobulus: Villaregius (Villeroy).

Commindorix: 'Allobrogorum Dux' (François von Guise?)

Eristenes: 'Mainius Coligniaci Comes'.

Gelanorus: 'Turennii Marchio'.

Hyanisbe: Elisabeth von England.

Hyperephanii: 'Calvinistæ'.

Meleander: Heinrich III.

Nicopompus: Barclay. Radirobanes: Philipp II.

Selenissa: Katharina von Medici.

Timandra: Jeanne d'Albret, Mutter Heinrich's IV.

Timonides: 'Domus Albigniaci'.

Usinulca: Calvinus. (Anagramm).1)

Mauritanien bedeutet demnach England, Sardinien Spanien, Sicilien Frankreich. Das nur einmal (III, c. 4) erwähnte 'Mergania' ist natürlich Deutschland.

11. Es erscheint nun angemessen, mit der Wiedergabe der Kritik eines gewiss recht urteilsfähigen und jedenfalls offenherzigen Zeitgenossen, des Charles Sorel, die Besprechung der 'Argenis' abzuschliessen. dieselbe in den schon oft zitierten so wichtigen 'Remarques' (p. 36) niedergelegt. Er sagt: 'Nous auons l'Argenis qui est un liure auquel ie ne suis pas prest d'accorder la reputation que plusieurs luy ont voulu donner. Vous voyez au commencement que l'Vnivers n'auoit point encore adoré Rome, & que l'Ocean n'auoit pas encore cedé au Tybre, lorsque sur la côte de Sicile ou le fleuue Gelas entre dans la mer, un nauire estranger vint prendre port, d'où sortit un ieune Cheualier merueilleusement beau. Qui est-ce qui ne cognoist que voilà vne remarque trop generale pour vne chose trop particuliere? S'il estoit question de la conqueste de l'une des quatre parties du monde, ou d'un changement universel de Religion & de Coustumes qui seroit arrivé par toute la terre, il ne seroit pas possible mauuais de monstrer ainsi le temps: mais puisqu'il ne s'agit que du moment auquel vn nauire aborda en Sicile, il ne falloit que dire, quelle heure il estoit, s'il faisoit iour ou s'il faisoit nuit, si l'on estoit en Hyuer ou en Esté; ou bien tout au plus il estoit permis de parler de l'estat où se trouvoient les affaires de cette Isle. En effect, chacun m'aduouera, que si l'Autheur auoit

<sup>1)</sup> Wir gaben den Schlüssel nur für diejenigen Personen, die in unserer Analyse vorkommen. Doch nannten wir die 'Hyperephanii' und 'Usinulca'. Das Kapitel, in dem Barclay die Reformierten angreift (I, 5), konnten wir, so interessant es auch an sich ist, bei der Inhaltsangabe nicht berücksichtigen.

dit que Meleandre regnoit en Sicile, & que Lycogene qui avoit pris les armes contre luy, estoit sur le poinct de faire la paix, l'orsqu'vn tel vaisseau arriva au port, ce seroit vne chose beaucoup plus iudicieuse. Quand on manque ainsi dés le premier mot, ie ne scay ce que l'on peut attendre en suite: Vous voyez d'abord qu'vne Dame trouua deux Cheualiers si aimables qu'elle fit vœu de les faire peindre, & bien qu'elle n'accomplist son vœu que long-temps apres, l'Autheur se destourne de sa narration pour dire des vers qu'elle fit mettre au bas du tableau. C'est troubler son ordre pour nous apprendre vne chose qui n'estoit pas beaucoup necessaire. Vous voyez de mesme par tout le liure force vers qui interrompent l'histoire, & ie n'en sçay point qui ne soient mis mal à propos, excepté quelques Hymnes qui se chantent à l'Honneur des Dieux. Pour les diverses avantures qui se trouvent là dedans, elles n'ont rien de si merueilleux, que l'on n'en voye de semblables dans tous les liures d'amour... [Hier folgt eine kurze Analyse.] Voilà vn sommaire de toute l'Histoire dans laquelle ie ne trouve rien qui nous doine rauir. Au contraire, il m'est aduis, qu'elle nous doit estre desagreable, puisque les Coustumes des pays n'y sont point observées . . . Ceux qui font les subtils nous disent qu'il y a vne clef de l'Argenis, mais i'ay bien peur que la serrure ne soit meslée, & qu'ils ne puissent ouurir ce cabinet où ils promettent de vous faire voir tant de raretez. Ils veulent que Meleandre soit le Roy Henry le Grand, & qu'Argenis foit la France: mais quand l'Autheur auroit entendu cecy, quel moyen y a-t-il de rapporter toute notre histoire à ces diverses advantures de Roman? Vous voyez seulement que ces discours d'estat se rapportent à nostre façon de regir, & quand il est parlé des Hyperefaniens, chacun cognoist que ce sont les huguenots, qu'Vsinulca est Caluinus & qu'Aquilius est l'Empereur; mais l'on ne passe guere plus auant, &

au bout de là quand nous sçaurions toutes ces explications, nous n'aurions apris que des choses qui nous font fort communes. Pour quoy est-ce que nous aimerions mieux la vérité cachée sous ce voille que quand elle est à descouvert? Il y en aura qui viendront m'aduertir que ie ne doy pas parler de ce liure comme d'un Roman vulgaire, & qu'il est remply de maximes d'Estat qui l'esleuent au dessus des autres: mais lisez quelque liure qui ne traitte que de science Politique, vous y en trouverez cent fois dauantage . . . si l'on estime son langage Latin, ie vay bien au contraire, car il y a vne infinité de nouveaux mots qui n'eurent iamais cours à Rome, de sorte que si Saluste revenoit au monde, à peine les pourroit-il entendre.1) L'on peut bien adiouster quelque mots à vne langue qui vit encore, pource que l'vsage les peut naturaliser à la longue, mais il faut laisser vne langue morte telle que nous la trouvons dans les monumens de l'antiquité, & c'est vn sacrilege que d'y toucher.'

In vielen Punkten wird auch eine moderne Beurteilung mit der Sorel's übereinstimmen müssen, namentlich darin, dass er sich von dem Anachronismus der ganzen Darstellung verletzt gefühlt hat, und dass die politische Weisheit Barclay's eigentlich recht wenig tief geht. Dagegen erscheint das Urteil über die Sprache des Dichters und über den Wert der eingestreuten Gedichte, deren Formvollendung oft erstaunlich ist, verkehrt. 2) Sorel hat eines nicht erkannt: das grosse und unbestreitbare Verdienst Barclay's, zuerst in Anlehnung

<sup>1)</sup> Eine starke Übertreibung.

Auch im 'Berger extravagant' selbst (I, 200) findet sich ein Ausfall gegen die 'Argenis'; er richtet sich gegen ein allerdings sehr unsauberes Geschichtchen, das II, c. 11 erzählt wird und welches die von uns benutzte Übersetzung mit Recht abgekürzt hat. Freilich aber enthalten Sorel's eigene Romane Obszönitäten, gegen welche jene Zote Barclay's noch harmlos genannt werden darf.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

an noch weit unvollkommnere Muster einen nicht nur die Phantasie fesselnden, sondern auch gedankenreichen und wohlgeordneten Roman in einer Sprache geschrieben zu haben, welche, mag sie sich nun mehr oder weniger vom Klassischen entfernen, jedenfalls Zeugnis ablegt von der Gewandtheit und Reife seines Geistes. Der Erfolg der 'Argenis' hat gezeigt, dass es keine Überhebung war, wenn Barclay den Antenorius über das Werk, welches er plant, ausrufen lässt: 'feret multam ætatem ille liber, & gloriæ plenum authorem deducet ad posteros'.

Nach Barclay ist der Versuch, einen politischen Roman zu schreiben, in Frankreich in dem nämlichen Jahrhundert nicht wiederholt worden. Denn die "politischen Romane und Märchen sind", um mit Herder zu reden, "die undankbarsten von allen. Gemeinlich sträubt die Materie sich der Form entgegen; dann wird jene in dieser unkenntlich und hat eines belehrenden Kommentars nötig. Wie beschwerlich aber wird uns ein nur mittelst langer historischer Noten verständliches oder geniessbares Märchen! Bleibt der Roman der Geschichte zu nah', so amtisiert er selten; entfernt er sich von ihr, so entstellet er diese, ohne doch selbst ein reines Gewächs der Einbildungskraft zu werden."1)

<sup>1)</sup> Möchten doch die Romanschriftsteller unserer Tage diese einfachen Wahrheiten beherzigen!



## Viertes Kapitel.

Der allegorische Boman: Gombauld's 'Endymion'.

§ 1. Gombauld als Mensch. 2. Sein Verhältnis zu Maria de' Medici. 3. Erscheinen des 'Endymion'. 4. Analyse. 5. Der 'Rndymion' als allegorischer Roman. 6. Ästhetische Würdigung. 7. Erfolge des Romans.

Die Gestalt Jean-Ogier de Gombauld's<sup>1</sup>) steht zu der Barclay's in demselben Gegensatze wie sein Roman 'Endymion' zur 'Argenis'. Der Charakter Gombauld's, mit dem Barclay's verglichen, kann nur gewinnen; sein Werk nur verlieren, wenn man es der Schöpfung des gelehrten Diplomaten gegenüberstellt.

Gombauld war ein edler, ehrenfester Gemütsmensch, ohne jeden Ehrgeiz, aber auch ohne die Fähigkeit, seine Begabung zur Geltung zu bringen. Er gehörte Zeit seines Lebens zu dem Schlage der besseren 'bohémiens littéraires', an denen das siebzehnte Jahrhundert so reich ist. Doch war es nicht Hang zur Ungebundenheit und Trägheit, der ihn in diese Kreise wies, sondern Schüchternheit und gänzliche Unkenntnis der realen Verhältnisse. Von dem Dünkel und der Beschränktheit seiner Genossen war er ebenso frei wie von ihrer oft ans Schamlose streifenden Habsucht und Bettelhaftigkeit.

<sup>1)</sup> Der Dichter, über dessen äusseres Leben sich wenig berichten lässt, war 1576 zu Saint-Juste-de Lussac (Saintonge) geboren. Er starb hochbetagt (1666) in Paris.

Nicht als ob ein genügendes Auskommen ihm die Unabhängigkeit gesichert hätte; er hatte vielmehr fortwährend mit einer hart an bittere Not gränzenden Armut zu kämpfen.¹) Die Dürftigkeit anderen verbergen und Wohlhabenheit heucheln zu wollen, war seine grösste Schwäche, wenn es wirklich eine Schwäche zu nennen ist. Erst im höheren Lebensalter öffneten sich Gombauld, der auf dem Gebiete modischer Lyrik zu den gewandtesten Dichtern der Zeit gehörte, bessere Gesellschaftskreise. Er war Mitbegründer der Académie und häufiger Gast des Hôtel Rambouillet. Die Marquise schätzte ihn hoch, trotz seiner zahlreichen Bizarrerieen und wiewohl sein Ausseres seine Armut nur zu deutlich verriet.2) Für das bekannte Sammelwerk 'La Guirlande de Julie', zu dem die bedeutendsten Dichter der Zeit Beiträge lieferten, steuerte auch er ein Madrigal bei. Mit Beziehung auf seine Pastorale 'Amaranthe'' hatte er das Tausendschön zu besingen.4)

<sup>1)</sup> Im Jahre 1660, 6 Jahre vor dem Tode des Dichters, betrug sein jährliches Einkommen 200 écus, wie die von Costar dem Kardinal Mazarin überreichte Gratifikandenliste ausweist. Diese Pension war Gombauld 1633 von Richelieu verliehen worden, und war der Lohn für einen Panegyricus, den Gombauld zu Ehren der Aufnahme Richelieu's in den Heil. Geistorden verfasst und von Boisrobert dem Kardinal hatte vorlesen lassen. Vgl. Livet, Précieux et Précieuses, p. 854.

Das XVII. Jahrhundert legte einen Wert auf modische und reiche Kleidung auch der Männer, wie wir es uns heute kaum mehr vorstellen können. Daher die zahlreichen und ausführlichen Toiletteschilderungen in den Romanen aller Gattungen; sie bildeten gewissermassen einen Ersatz für die Lektüre von Modejournalen, die erst einige Jahrzehnte später erfunden werden sollten.

<sup>\*)</sup> Paris 1631.

<sup>4)</sup> Die hübschen Verse lauten:

<sup>&#</sup>x27;Je suis la fleur d'amour qu'AMARANTE on appelle, Et qui viens de JULIE adorer les beaux yeux: Roses, retirez-vous, i'ay le nom d'immortelle!

Il n'appartient qu'à moy de couronner les Dieux.' Vgl. Livet, a. a. O., p. 400.

- 2. Aber auch bei Hofe erlangte der Dichter, wiewohl er Hugenot war und seine Überzeugung nicht verleugnete, Zutritt. Aus seiner schwärmerischen Verehrung für die immer noch schöne und imponierende Maria de' Medici erwuchs der Roman 'Endymion', der Gombauld den Platz in der Geschichte des französischen Romans sichert. Eine Zeit lang nämlich gab sich der Dichter der Illusion hin, die Königin-Mutter erwidere seine Zu-In Wahrheit aber hatte er die erhöhte Aufmerksamkeit Maria's nur deshalb auf sich gezogen, weil er mit einem florentischen Edelmanne, den die Fürstin vor ihrer Vermälung ausgezeichnet, eine gewisse Ahnlichkeit besass. Dass ein irgendwie innigeres Verhältnis zwischen der Königin-Mutter und dem Dichter bestanden haben sollte, erscheint von vornherein ganz unwahrscheinlich und, wenn man Gombauld's linkische und ärmliche Persönlichkeit in Betracht zieht, beinahe lächerlich. Auch der Inhalt des 'Endymion', der eben dies Verhältnis feiert, weist deutlich darauf hin, dass die Fürstin, nachdem sie ohne es zu wollen in Gombauld Liebe erweckt hatte, unbektimmert ihn schmachten liess und sich für ihn so gänzlich unnahbar zeigte, wie die Diana des Romans für den sie doch so inbrünstig anbetenden Endymion. Aber allerdings erstreckte sich Maria's Gleichgiltigkeit für die Person des Dichters nicht auch auf sein Werk, in dem ihr auch zu herrlich geschmeichelt war, als dass sie dafür gänzlich unempfindlich hätte bleiben können. Gombauld erhielt eines Tages die Erlaubnis, ihr die Dichtung vorlesen zu dürfen. ebenso bezeichnend für die Schüchternheit des Dichters wie für die Gutherzigkeit der Marquise de Rambouillet, dass sie ihm den wichtigen Akt vorerst in ihrem Hause durchproben liess und dem ängstlichen Poeten Tonfall und Gebärden einstudierte. 1)
  - 3. Aber auch der Königin Anna muss der 'Endymion'

<sup>1)</sup> Livet, a. a. O., p. 72 f.

wohl gefallen haben, denn auf ihren speziellen Wunsch wurde die Dichtung, nachdem sie vorher (wie eine Stelle der Vorrede bezeugt) bereits als Manuskript zirkuliert hatte, im Jahre 1624 gedruckt. Das Privileg, vom Oktober dieses Jahres datiert, sagt ausdrücklich, dass der Roman veröffentlicht werde 'pour satisfaire au desir de la Reyne, notre tres-honorée Compagne & Espousé. Noch in demselben Jahre wurde der Druck beendet. Der 'Endymion' füllt in dieser Editio princeps einen Oktavband von 351 Seiten - Vorrede u. A. sind nicht paginiert — und ist somit wohl der kürzeste französische Idealroman aus dieser Zeit. Der Titel lautet: 'L'Endimion¹) | de Gombauld. | A Paris. | Auec Privilege du Roy. M. DC. XXIIII. | Chez Nicolas Buon, &c. Druck und Papier sind besonders ansehnlich, und eine Reihe von zum Teil hochvortrefflichen Kupferstichen (von C. de Pas) schmücken das Werk.

- 4. Wir lassen hier eine Analyse der fünf Bücher des Romans folgen, um den 'Endymion' sodann in seiner Eigenschaft als allegorischen Roman zu charakterisieren.
- (L. I.) Eine Mondfinsternis erschreckt die Bewohner von Heraclea. Als sie vorüber ist, begibt sich Pyzandre, um das in neuer Pracht strahlende Gestirn zu bewundern, auf den nahen Berg Lathmos. Hier vernimmt er die Klage eines Jünglings, nähert sich ihm und erkennt zu seinem Erstaunen in dem Unglücklichen seinen lange verschollenen und totgeglaubten Freund Endymion. Auf Bitten Pyzandre's erklärt sich dieser bereit, zu erzählen, was er in der Abwesenheit erlebt und was ihn unglücklich gemacht habe.

Als er auf einer Reise begriffen einst in Ephesus weilte, prophezeihte ihm eine hundertjährige Seherin, dass die Göttin Diana ihm ihre Liebe schenken werde. Die Weissagung erfüllte sich nur zu bald. Endymion,

<sup>1)</sup> Sonst stets 'Endymion'.

eines Tages auf dem Lathmos lustwandelnd, erblickt die Göttin und ist hingerissen von ihrer überirdischen Schönheit. Aber auch Diana redet liebreich mit ihm und versichert ihn ihrer Huld. Zum zweiten Male jedoch zeigt sie sich ihm trotz heisser Gebete nicht, und nur im Traume glaubt Endymion ihre beseligende Nähe zu geniessen.

- (L. II.) Da seine Sehnsucht mehr und mehr anwächst, wendet sich Endymion um Beistand an die Magierin Isménie, und diese verheisst, durch Zauberkunste ihm den Anblick der Göttin wiederzuverschaffen. Sie versetzt ihn auf dem Berge Lathmos in einen tiefen Schlaf und führt ihn alsbald durch die Lüfte an einen unbekannten Ort. Hier muss Endymion einen scheusslichen Ungeheuern bevölkerten Wald durchschreiten. Die Nacht vermehrt sein Entsetzen, aber er vollführt den Auftrag. Als er am Ende des Waldes angelangt ist, tagt es eben und er erblickt an einem Quell Diana mit ihren Nymphen. Sobald die Göttin seiner gewahr wird, schiesst sie von ihrem Bogen zahllose Liebespfeile auf ihn ab, so dass Endymion, überall verwundet, zu sterben meint. Während hierauf Diana verschwindet, nähert sich ihm eine der Nymphen und zeigt ihm, dass Diana's Pfeile ihn verwundet haben, ohne ihn ausserlich zu verletzen.1) Sie erzählt ihm, wie huldreich Diana ihm gesinnt sei, wie sie oft zu den Göttern und den Nymphen von ihm rede, wie häufig auch sie Sehnsucht nach ihm empfinde. Er möge sich am folgenden Tage in einem nahen Thale einfinden; dort werde er Diana wiedersehen und mit ihr reden dürfen.
- (L. III.) Die Nacht tiber schlummert Endymion unter einem Myrthenbaum. Am Morgen erscheint ihm

<sup>1)</sup> Ganz Ähnliches wird merkwürdiger Weise in einer 400 Jahre älteren allegorischen Dichtung, dem 'Tournoiement Antechrist' des Huon de Méry erzählt. (Vgl. die Ausgabe von Tarbé, 1851, p. 77 f.)

ein jugendschönes Mädchen, die er für Aurora hält, und bittet ihn, ihr von dem Baume einen Zweig abzuschneiden. Endymion hat kaum dieser Bitte gewillfahrt, als er sich von einer Schaar Männer umringt sieht, welche die Verletzung des Baumes als eine Sünde wider die Gottheit an ihm bestrafen wollen. Er wehrt sich tapfer, wird aber doch überwunden. Der Baum blutet an der Stelle, wo ihm der Zweig abgeschnitten wurde, seine Zweige flüstern in menschlicher Rede und sagen einem schönen Jüngling aus der Zahl der Angreifer Endymion's, dass er, der Myrthenbaum, seine verzauberte Geliebte Diophanie sei. Dieser Jüngling, Hermodan genannt, erzählt hierauf seinen Begleitern und Endymion die traurige Geschichte seiner Liebe. Er fasste in früher Jugend eine innige Zuneigung zu der reizenden Hirtin Diophanie, welche anfangs, zu stolz auf ihre Schönheit und ihren Reichtum, seine Liebe unerwidert liess. Erst als Hermodan sich um Hilfe an den Sonnengott gewandt, und dieser, die Gestalt Hermodan's annehmend, das Herz Diophanie's für ihn gewonnen hatte, hob sie das harte Gebot auf, ihr fern zu bleiben, und hegte keinen sehnlicheren Wunsch mehr, als Hermodan angehören zu dürfen.

(L. IV.) Um diese Zeit verliebte sich auch der reiche Amphidamas in Diophanie. Diese aber schenkt der Werbung kein Gehör. Ihr Vater Lycaspis, der die Verbindung wünscht, behandelt sie hierauf mit Härte und untersagt ihr namentlich jeden Verkehr mit dem jetzt so heiss geliebten Hermodan. Diophanie ist zu tugendhaft, um dem väterlichen Gebot zuwiderzuhandeln, doch trifft sie Vorbereitungen, der Welt zu entsagen und sich dem Dienste der Diana zu widmen. Eines Tages ist sie verschwunden; alle Nachforschungen sind vergeblich. Niemand ahnt ja, dass die Gesuchte, in eine Myrthe verwandelt, sich in nächster Nähe befindet.

Hermodan verbringt Tage und Nächte bei dem Myrthenbaum, nachdem er entdeckt hat, dass die Seele seiner Diophanie in ihm wohnt. Endlich erbarmen sich die Götter seines Schmerzes, und verwandeln ihn in einen Ölbaum, dessen Zweige jene der Myrthe berühren.

Endymion wird von denen, die ihn überwältigt haben, in die schöne Stadt Alba in Albanien gebracht. Man begegnet ihm mit Milde, ja mit Ehrfurcht, denn die Priester haben den untadelig schönen Jüngling, ohne dass er eine Ahnung davon hat, zu einem Opfer für Endymion trägt die Ketten eines Diana bestimmt. solchen, darf sich aber sonst völliger Freiheit erfreuen. Er streift durch die nahen Wälder und hat hier oft Gelegenheit, Diana zu belauschen. Diese aber, durch Verletzung der heiligen Myrthe gekränkt, hat ihm ihre Huld Endymion jedoch bleibt ihr treu, wiewohl er in Versuchung gerät, sich in Sthénobée, die holde, jugendliche Nichte des Opferpriesters, in dessen Hause er wohnt, zu verlieben, um so mehr, als Sthénobée ihm eine reine, zärtliche Zuneigung entgegenbringt.

(L. V.) Eines Tages teilt der Priester Endymion mit, dass er bestimmt sei, der Göttin geopfert zu werden. Endymion geht freudig darauf ein, für die von ihm angebetete Diana zu sterben. Gross aber ist Sthénobée's Schmerz, zumal sie als der Diana geweihte Jungfrau der Opferhandlung beiwohnen und ihrem Oheim selbst das Schlachtmesser darreichen soll. Als der Tag der Feier anbricht und Sthénobée reich geschmückt vor Endymion hintritt, erkennt er in ihr das Mädchen, welche ihn aufforderte, den Zweig von der Myrthe zu schneiden. Das Opfer wird mit grossem Gepränge vorbereitet, auch Isménie stellt sich ein und überbringt dem Priester ein eigenartiges Messer, welches Diana selbst gedient hat. Sthénobée erscheint in dem Augenblicke, wo Endymion sterben soll, gefasster als je, weshalb dieser, der sie seinem Tode schuld glaubt, einen Vorwurf nicht zurtickhalten kann. Vor Schmerz hiertiber bricht Sthénobée zusammen und sinkt in eine Ohnmacht, aus der sie

nicht wieder erwacht. Endymion aber stösst sich selbst, da der Priester, vom Entsetzen über das plötzliche Ende der ihm so theueren Nichte gelähmt, mit dem Opfer zögert, das Messer in die Brust.

Er gelangt darauf in die Unterwelt, aber die Schatten weisen ihn von sich und Charon weigert sich, ihn in seinen Nachen aufzunehmen. Nur mit Sthénobée redet er; sie gesteht ihm, dass heisse Liebe zu ihm ihren Tod verschuldet hat. Der Diana geweiht, durfte sie irdische Liebe nicht hegen, und die Göttin zögerte nicht, sie zu bestrafen. Endymion entschlummert hierauf unter einem Baume, "dessen Früchte eitle Träume, und dessen Blätter leere Hoffnungen sind"; Diana erscheint ihm zum letzten Male und tröstet ihn über sein Geschick damit, dass er die Unsterblichkeit errungen habe. Denn so lange man von ihr rede, werde man auch Endymion nennen.

Heftiges Lärmen weckt den Schlafenden; es ist das Getöse, mit dem die Einwohner von Heraclea den sich verfinsternden Mond zurtickzurufen suchten. Endymion findet sich auf dem Berge Lathmos wieder, in der nämlichen Grotte, in der ihn Isménie durch ihre Zaubertränke einschläferte. Er ist, wie Pyzandre, geneigt zu glauben, dass alles, was er erlebt, nur ein Traum, den er während der Verzauberung geträumt, gewesen wäre.

5. Warum verdient nun dieser Roman ein allegorischer genannt zu werden? Es kann auf den ersten Blick scheinen, als treffe diese Bezeichnung nur eine und überdies minder wichtige Seite seiner Eigentümlichkeit, nicht aber den Kern derselben; als ob auch andere Romane der Zeit, z. B. die 'Astrée' oder die 'Argenis', dann als allegorische hingestellt werden dürften. Und doch ist dem nicht so: der 'Endymion' ist in der That der einzige von den bedeutenderen französischen Romanen des XVII. Jahrhunderts, dessen innerstes Merkmal darin besteht, dass er alle Bedingungen erfüllt, welche der Benennung eines allegorischen Romans zu Grunde gelegt werden können.

Ganz wie es die bekannte Definition der 'Allegorie' zunächst erheischt, stellt der 'Endymion' eine Handlung vermittelst einer anderen, ihr ähnlichen dar: die Liebe des Dichters zu seiner Königin durch die Liebe Endymion's zu Diana. Auch der zweiten Anforderung, dass in der Allegorie die Doppelheit der Bedeutung deutlich hervortreten müsse, wird der 'Endymion' gerecht. Auch der Leser, welcher von der Entstehungsgeschichte des Romans nichts vernommen hätte, würde unzweifelhaft herausfinden, dass der alte Mythus hier nicht um seiner selbst willen ein neues Gewand erhalten hat, sondern dass er erzählt wird, nur um einer anderen, mehr oder minder verwandten Begebenheit als durchsichtiger Schleier zu dienen. Überall malt der Dichter mit transparenten, nicht mit deckenden Farben; sein Bild gleicht jenen Glasgemälden, die erst dann Feuer und Leben erhalten, wenn hinter ihnen eine Lichtquelle verborgen ist. Wie endlich bei der echten Allegorie der darzustellende Gegenstand das Bild nicht völlig absorbieren, sondern ihm seine charakteristischen Eigentümlichkeiten belassen soll, so im 'Endymion': nirgends drängt sich der vom Dichter eigentlich ins Auge gefasste Gegenstand derartig hervor, dass dadurch der Schleier zerrissen, die Allegorie aufgehoben würde; Diana bleibt stets die Göttin, Endymion stets der Hirt, wie ihn uns die Fabel schildert.

Jene Romane aber, welche mit dem 'Endymion' eng verwandt scheinen, sind, mögen sie auch noch so sehr von 'perfonnages déguisés' bevölkert sein, keine Allegorieen, weil in ihnen die Erzählung eine unvergleichlich grössere Selbständigkeit besitzt und schon um ihrer selbst willen vernommen werden kann, wie sie um ihrer selbst willen gegeben wird. Hier ist die tiefere Bedeutung kein Erfordernis, sondern lediglich — für den Geschmack der Zeit — eine Zierde. In welch' enge Verbindung zur Allegorie man auch die 'personnages déguisés' bringen mag — da in dem Kunstmittel, sie

einzusühren, nicht der Schwerpunkt der in Frage kommenden Romane ruht, dürsen diese nicht nach ihnen benannt und keinesfalls als allegorische bezeichnet werden.

6. Doch kommen wir wieder auf 'Endymion' zurück. Es wäre eine schwierige Aufgabe, die Einzelheiten der merkwürdig verworrenen Geschichte auszudeuten, und alle Bemühungen würden zu einem unbestreitbaren Resultate nicht führen. Der Eindruck, den der Roman heute in dem Leser zurücklässt, ist ein recht unerquicklicher: man hat das Gefühl, einen schweren, ängstigenden, an Widersprüchen überreichen Traum wunderlichen träumen. Die allegorische Tendenz ist eben nur dann zulässig und nur dann auch wirklich poetisch wirksam, wenn sie eine ganz unerheuchelte, der unbewusst sich darbietende Ausdruck mystischen Denkens ist. Nichts aber läge weiter von der Wahrheit ab, als Gombauld für einen mittelalterlich schwärmenden Geist auszugeben. Seine Anwendung der Allegorie ist lediglich eine verstandesmässige.

Die äussere Form der Dichtung verdient kaum ein Lob. Die Sprache leidet an grösster Einförmigkeit, auf jeder Seite kehrt dieselbe Überschwenglichkeit wieder; der süssliche Duft fadester Sentimentalität erzeugt nahezu Ekel. Von einer Charakteristik der Personen ist nicht die Rede: Endymion selbst ist eine jeglichen Handelns baare Redemaschine. Alle Ereignisse folgen so zusammenhangslos und unbegründet aufeinander wie nur möglich, wobei es nicht als Entschuldigung dienen kann, dass der Dichter wohl nur habe einen Traum erzählen wollen. Denn wenn der Traum sich gänzlich ablöst von den Bedingungen der Wirklichkeit, wenn seine bunte Phantastik nicht einmal mehr die Scheinmöglichkeit des Märchens anerkennt, dann hört er tiberhaupt auf, für die poetische Darstellung verwertbar zu sein. Ein grosses Gebrechen ist auch, dass noch vor der Mitte des Romans das Verhältnis Endymion's zu Diana in den Hintergrund gedrängt wird, und andere Erlebnisse des schönen Jünglings,

namentlich auch die — gerade herausgesagt — alberne Episode von Diophanie und Hermodan, unsere Teilnahme gewinnen sollen. Wie seltsam, dass die so natürliche Regel von der Einheit der Handlung, aus der sich dieselbe Zeit für das Drama eine verdreifachte Fessel schmiedete, in den Romanen des XVII. Jahrhunderts so selten auch nur im bescheidensten Maasse beobachtet wird!

7. Trotz dieser Mängel ist der Erfolg, den Gombauld mit seinem 'Endymion' erzielte, nicht unerklärlich, wenn auch freilich nur aus Motiven niederer Art abzuleiten. Er befriedigte das damals in vornehmen Kreisen so rege Bedürfnis, Personen und Begebenheiten aus der nächsten Umgebung im Gewande der Dichtung zu erblicken, Scandalosa zugleich mit der Würze einer gefühlsseligen Poesie zu geniessen. Diesem gemeinen Hang that der 'Endymion' volles Gentige. Die Leidenschaft, welche der Dichter für seine Königin empfand, die Art und Weise, wie diese ihm begegnete, ist ja so leicht verschleiert dargestellt, dass man noch mehr zu erfahren kaum wünschen konnte. Ausserdem waren den Zeitgenossen viele halb verhüllte Anspielungen, die uns heute gänzlich unverständlich und gleichgiltig sind, vermutlich von höchstem Interesse, und wetteifernd mochte der Hof und die ganze adelige Welt sich den Kopf zerbrechen, sie alle zu enträtseln, allen den feinen, kunstlich verwirrten Fäden nachzugehen, welche Wahrheit und Dichtung verbanden. Ein Buch übrigens, welches auf ausdrücklichen Befehl der Königin veröffentlicht wurde und nebenbei so vortrefflich ausgestattet und so meisterlich illustriert war, wie kaum ein anderer Roman, musste schon aus diesen äusserlichen Gründen Aufsehen erregen.

## Fünftes Kapitel.

## Der religiöse Roman: Jean-Pierre Camus.

§ 1. Charakter des französ. religiösen Romans im 17. Jahrhundert. 2. Der ideelle Urheber desselben, François de Sales. 3. Camus' Leben. 4. Seine Eigenart als Schriftsteller. 5. Ungemeine Fruchtbarkeit. 6. Gattungen seiner Werke. 7. Allgemeines über seine erzählenden Schriften. 8. Technik und Tendenz namentlich seiner Romane. 9. Feindschaft gegen den weltlichen Roman; Belesenheit in demselben. 10. Än alysen und Würdigungen einzelner Erzählungen und Romane. A. 'La Mémoire de Darie.' B. 'Ariftandre.' C. 'Diotrèphe.' D. 'Palombe.' E. 'Cléoreste.' 11. Geringe Weiterentwickelung des religiösen Romans. 12. Anhang.

Es ist in dieser Darstellung schon darauf hingewiesen worden, dass der französische Idealroman des
siebzehnten Jahrhunderts an die altfranzösische Tradition
durchaus nicht anknüpft, eben so wenig wie etwa das
Drama Corneille's und Racine's mit dem mittelalterlichen
Schauspiele in Zusammenhang steht. Dieser allgemeine
Satz gilt auch von einer der besonderen Erscheinungsformen des Idealromans, dem religiösen Roman. Seine
Wurzel in den frommen epischen Dichtungen des Mittelalters suchen zu wollen, erscheint uns als ein zu weit
gehendes Bemühen. Denn zwischen Schöpfungen wie
der 'Legenda aurea', den 'Contes dévots' oder 'Fabliauxlégendes' und dem religiösen Romane, wie er sich im
siebzehnten Jahrhundert neu herausbildet, besteht ein
direkter, litterargeschichtlich nachweisbarer Zusammen-

hang nicht. Nur die Tendenz ist beiden gemeinsam; sie wird im siebzehnten Jahrhundert einem Romane aufgeimpft, der, wiewohl es die Dichter manchmal nicht Wort haben wollen, ohne diese Tendenz sich von dem weltlichen Idealromane wesentlich nicht unterscheiden würde, sondern einfach bald als Ritter-, bald als Zauber-, bald als Liebesroman bezeichnet werden müsste. den ersten Blick nämlich erkennt man, dass die Elemente, aus denen er sich zusammenfügt, wiederum dem griechischen Liebesroman, der Amadisdichtung und der älteren Hirtenpoesie entlehnt finden ganz sind. Wir nämliche hastige Folge zusammenhangsloser Abenteuer, das planlose Dahineilen über Land und Meer, und all' die auf Neugier und Wunderglauben des Lesers spekulierenden Kunstmittel wieder: Kinderraub, Verwechselungen, unvermutete und schwierig verwickelte Verwandtschaften samt dem notwendigen Gefolge der Enthüllungen und 'Αναγνωρίσεις; Ritterehre und Frauenliebe sind alternierend auch hier die Zentren der Handlung; es besteht die gleiche Fülle von Episoden und Abschweifungen, wie sie überhaupt das erst reifende Epos charakterisieren.1) Die Verbindung derartiger romantischer Elemente mit dem religiösen ist, da ja auch dieses sich vorzugsweise an Phantasie und Gemüt wendet, etwas unauffälliges; auch hatte sie schon lange vordem

<sup>1)</sup> Auch das 'Déquisement' verwendet Camus, wie nahezu alle Romanschriftsteller seiner Zeit. Da uns jedoch zu seinen Romanen keine Schlüssel oder selbst nur einzelne Andeutungen der Zeitgenossen erhalten sind, so vermögen wir nicht zu sagen, in welchem Umfange er sich dieses Kunstmittels bedient. Nur in einigen wenigen Fällen vermögen wir in einer Romanfigur eine Gestalt des realen Lebens herauszuerkennen. So ist, worauf nach einer Notiz in de La Rivière's 'Leben des hl. François von Sales' Rigault (s. sp.) hinwies, in dem Roman 'Parthénice' (1637) die Szene, wo Parthénice (der für einen Jüngling gilt) von einer Buhlerin versucht wird, eine Episode aus dem Leben des Heiligen.

bestanden. Schon in den ältesten Legenden lassen sich Beimischungen im Geschmacke der griechischen Romantik, und mehr noch solche von chevaleresker Färbung wahrnehmen.

2. Als ideeller Urheber der Kategorie des religiösen Romans in Frankreich darf der heilige François de Sales¹) (1567—1622) betrachtet werden. Nach dem oft wiederholten Geständnis seines eigentlichen Schöpfers, des Bischof Camus, war er es, der Camus zur Abfassung streng sittlicher Erzählungen anregte und seine häufig wiederkehrende Mutlosigkeit durch belehrenden Rat und begeisternden Zuspruch immer wieder zu verscheuchen wusste.²) Ohne Zweifel leitete François de Sales in erster Linie ein ethisches Bestreben: er wollte die, wie er meinte, überaus schädlichen Einwirkungen des weltlichen Romans, der um diese Zeit nahezu das gesamte geistige Interesse der höheren Stände in Beschlag genommen, gleichsam kompensieren.³) Und

1) Eine lichtvolle Darstellung vom Leben und Wirken dieses hochbedeutenden Mannes gibt u. A. Sayous, Histoire de la litt. franç. à l'Étranger. Paris, 1861.

3) Perrault (in den 'Hommes illustres &c.'), der jedoch den Einstuss François' de Sales auf die Entstehung des christlichen Romans nicht zu kennen scheint, erzählt: 'Dans ce temps, les romans vinrent fort à la mode ce qui commença par celui de l'Astrée, dont la beauté sit les délices et la solie de toute la France et même des pays étrangers les plus éloignés. L'évêque de Belley ayant considéré que cette lecture étoit un

<sup>2)</sup> Aber auch d'Urfé hatte einigen Anteil an der Entstehung des religiösen Romans. Im 'Esprit de Saint François de Salles' erzählt Camus: 'Outre le conseil de notre bienheureux Pere (d. i. François de S.), qui me donna, comme de la part de Dieu, la commission d'escrire des histoires deuotes, ce bon seigneur (d. i. d'Urfé) n'eut pas peu de pouvoir par ses persuasions d'y animer mon ame, me protestant que s'il n'eust point esté de la Condition dont il estoit, pour une espece de reparation de son Astrée, il se sus le fusit volontiers adonné à ce genre d'escrire, auquel il avoit beaucoup de talent.' S. auch Bonasous, a. a. O., p. 209.

diese Absicht erscheint uns als eine voll berechtigte. Denn noch hatte damals — vor dem Jahre 1620 der sittliche Geist der 'Astrée' sich nicht zur Herrschaft aufgeschwungen. Die Fortsetzungen und Nachahmungen des 'Amadís von Gaula' beherrschten den litterarischen Markt, und bekanntlich wetteifern die meisten derselben darin, im Punkte der Leichtfertigkeit ihr Original zu übertreffen. Es ist jedoch anzunehmen, dass der feinfühlige und hochgebildete Bischof von Genf nebenbei das Bedürfnis empfand, eine künstlerische Läuterung des Romans anzubahnen, nicht nur dem unsittlichen oder sittlich indifferenten Roman einen moralisch erhebenden. sondern auch dem ästhetisch verkehrten Roman einen guten entgegenzustellen. Dies scheint daraus hervorzugehen, dass Camus, der sicherlich fortwährend von François inspirierte, in seinen Romanen nicht nur gegen das Gefahrbringende der von ihm angegriffenen Dichtungen, sondern auch gegen ihre mannichfachen künstlerischen Mängel zu Felde zieht, und sich in der That, wie gezeigt werden soll, von einigen derselben freihält. Jedenfalls hat François de Sales den Roman nicht als solchen angreifen wollen, wie es später von mehr als einer Seite geschah; er hätte sonst wohl seinen Widerspruch nicht in der gleichen Dichtungsform zum Ausdruck bringen lassen können, und nicht, als d'Urfé einen sittlich so gut wie fleckenlosen Roman geschaffen,

obstacle au progrès de l'amour de Dieu dans les âmes, mais ayant considéré en même temps qu'il était comme impossible de détourner les jeunes gens d'un amusement si agréable et si conforme aux inclinations de leur âge, il chercha moyen de faire diversion en composant des histoires où il y eût de l'amour, et qui par là se fissent lire; mais qui elevassent insensiblement le cœur à Dieu par les sentiments de piété qu'il y insérait adroitement, et par les catastrophes chrétiennes de toutes leurs aventures ... Ce fut un heureux artifice que son ardente charité, qui le rendait tout à tous, lui fit inventer et mettre heureusement en œuvre: car ses livres ... furent comme une espèce de contre-poison à la lecture des romans.'

diesem den freudigen Beifall gezollt, den wir in der Geschichte der 'Astrée' zu konstatieren hatten. 1)

In wie weit nun Camus für die Ideen des heiligen François das geeignete Werkzeug war, soll aus dem folgenden hervorgehen. Persönlich blieben beide bis zu François' Tode (1622) durch die innigsten Freundschaftsbande vereinigt. Es ist nicht auszudenken, das ein Schüler von seinem Meister mit einer bedingungsloseren und wärmeren Verehrung rede, als es Camus in seinem 'Esprit de Saint François de Salles'2') und überall da thut, wo sich nur irgend die Gelegenheit darbietet, der Geistesgaben, Tugenden und Verdienste seines väterlichen Freundes zu gedenken. 3)

3. Jean-Pierre Camus wurde in angesehener Familie<sup>4</sup>) am 3. November 1582 zu Paris geboren. Nachdem er sich im Jesuitenkolleg von Toulouse eine äusserst vielseitige und tiefgehende Bildung erworben, trat er früh in den geistlichen Stand und wusste sich, nach Paris zurückgekehrt, die Gunst Heinrich's IV. und seines Nachfolgers, namentlich aber Richelieu's zu gewinnen. 1608 wurde er zum Bischof von Belley erhoben und waltete seines Amtes mit der fröhlichen Begeisterung, die sein ganzes Wesen auszeichnete. 1629 legte er aus unbekannten Rücksichten seine Würde nieder und zog sich in die ihm vom Könige geschenkte normannische Abtei Aulnoy, später, als er anfing zu kränkeln, in das Hospital der 'Incurables' zu Paris zurück. Aber auf das dringende Bitten zahlreicher Verehrer entschloss

<sup>1)</sup> S. Kap. II, Seite 112f.

<sup>2)</sup> Paris 1640, 6 vol. 8°.

s) Soz. B. in der dem Romane 'Cléoreste' angefügten 'Défense de Cléoreste' (p. 715): ,Son jugement comme celuy d'vn Platon ou d'vn Caton, m'estoit plus que celuy de tout vn peuple.'

<sup>4)</sup> Abbé Lenglet überliefert in seiner 'Biblioth. des Romans' (p. 165): M. du Belley étoit de la famille des Camus de Pontcarré, où la sagesse est héréditaire, & qui a produit & produit encore tous les jours d'illustres Magistrats, qui sont honneur au barreau.

er sich wiederum, ein Bistum, Arras, anzunehmen, starb jedoch, ehe von Seiten des Papstes die Bestätigung angelangt war, am 26. April 1652.1)

Wäre hier der Ort dazu, dann würde sich Camus' Leben mit grösster Ausführlichkeit erzählen, und damit ein anziehendes Bild aus der geistlichen Welt des XVII. Jahrhunderts entwerfen lassen. Denn fast jede der Schriften des freundlichen Bischofs enthält mehr oder minder zahlreiche und ausführliche subjektive Notizen, der Roman 'Cléoreste' z. B. zwanglose, farbige Schilderungen aus der Jugendzeit im schönen Toulouse, der 6. Band des 'Alexis' aber in durchsichtiger Verschleierung sogar eine nahezu vollständige Autobiographie. Auch die Zeitgenossen überliefern zahlreiche Anekdoten über seine Persönlichkeit; sie rühmen sein Talent, jedem Dinge eine originelle, unerwartete Seite abzugewinnen, und die geschickte Art, sprudelnden Witz selbst in der ernstesten Predigt zu verwerten. Unzählige nav-komische Wendungen, glückliche Wortspiele und gutmütige aber treffende Sarkasmen aus seinem Munde waren im Umlauf. Einige derselben hat Ménage in den bekannten 'Menagiana' (Amsterd. 1713, I, p. 74f.) der Vergessenheit entrissen.

4. Es ist beinahe, als ob der Geist Rabelais' in dem Bischof von Belley auslebe. Insbesondere besitzt er einen guten Teil von dessen stupender Gelehrsamkeit, die bewundernswerte Fähigkeit und Fertigkeit, überall her zu zitieren, alle Wissenschaften, selbst die fernliegendsten, für Vergleichungen und Beispiele auszubeuten; endlich auch die glückliche Gabe, mit scharfem Blick den Wert einer scheinbar alltäglichen Erfahrung

<sup>1)</sup> Camus, ein Freund der reformatorischen Bewegung innerhalb der katholischen Welt und namentlich ein Gegner des Mönchswesens, war auch mit Port-Royal in Berührung getreten, aber sein heiterer Sinn berührte die stoischen Sektierer nicht sympathisch: man fand ihn zu weltlich gesinnt. Vgl. Sainte-Beuve, Port-Royal, 3° éd., I, p. 243.

zu entdecken und diese dichterisch zu verwerten. Auch mit Jean Paul, will man von dessen deutscher Sentimentalität abstrahieren, würde sich Camus in mehr als einer Hinsicht vergleichen lassen. Auch seine Werke sind, trotz der geistigen Bedeutung des Verfassers, nicht auf verständnissvollem, fein abwägendem künstlerischem Takt, sondern auf Laune, Willkür und Ungeschmack basirt. Aber wer die Geduld hat, sich auch nur in einen Roman von Camus hineinzulesen, entdeckt bald, dass wie bei dem deutschen Dichter die Laune nicht Gedankenlosigkeit, sondern Gedankenüberfülle ist; dass die Willkür sich in einem unbestreitbar höchst originellen Zickzack bewegt und der Ungeschmack nicht aus geistigem Stumpfsinn, sondern aus geistiger Überfeinerung gefolgert werden muss.

Der heilige François de Sales, welcher gewiss die geistige Eigentümlichkeit seines Schülers genau erkannt hatte, gibt — nach Niceron — folgendes trotz seiner Knappheit vortrefflich charakterisierendes Urteil ab: 'beaucoup de science et d'esprit, une mémoire immense, une modestie parfaite, un mélange de naïveté et de finesse, une piété solide, de la gaîté, de l'à-propos, mais pas de mesure, pas de goût: il ne lui manquoit que le jugement.'

5. Es muss jedoch, um wenigstens der hauptsächlichsten Züge in dem Bilde dieses originellen Charakters zu gedenken, noch seine unbegrenzte Expansivität, oder um es gleich heraus zu sagen, seine wunderbare Schreibseligkeit hervorgehoben werden. Camus gehört zu denjenigen Autoren, deren Produktivität, mit der normalen verglichen, ans phänomenale grenzt und die dem Psychologen ein ebenso grosses Rätsel aufgibt, wie dem Physiologen. Denn selbst schon die physische Kraft, welche erforderlich ist, um die Unzahl der Werke, die Camus verfasst hat, innerhalb der Schranken eines Menschenlebens hervorzubringen, ist eine ganz ausserordentliche. Es wäre heute schwer, genau anzugeben, wieviel Bände Camus eigentlich verfasst habe. Eine

grosse Zahl seiner Werke scheint unwiderruflich verschollen zu sein, so dass sich selbst über ihre Titel nichts genaues mehr eruieren lässt. Die Angaben der älteren Litteratoren, welche ebenfalls schon ausser Stande sind, die lange Reihe der Werke des Bischofs von Belley aufzuführen, schwanken zwischen den Zahlen 186 und 189. Befinden sich hierunter auch manche Traktätlein in schmalen Duodezbändchen, so sind dafür andere, und wohl die Mehrzahl, Oktavbände von je über tausend Seiten äusserst kompressen Druckes, von denen jeder einzelne schon eine Lebensarbeit darzustellen scheint. Wenn Tallemant und Naudé berichten, Camus habe seine Novellen in einer Nacht geschrieben, und schönsten Romane seien innerhalb vierzehn Tagen entstanden, so klingt dies gewiss unglaublich; aber der Zweifel an diesen Angaben wird doch herabgemindert, wenn man die lange Reihe der Schöpfungen Camus' tibersieht und entdeckt, wie in einem Jahre oft drei, vier Romane von mehreren Bänden aus seiner geschwätzigen Feder hervorgehen. Auch zeigen seine Werke im Guten wie im Schlechten, dass sie aus einem Gusse entstanden sind; dass der Verfasser in seinem Feuereifer zu nützen, zu fesseln, zu amüsieren, kaum einmal innegehalten hat.

6. Die Werke des Bischofs Camus zerfallen in drei Gattungen: in a) Romane und Novellen, sowie Erzählungen anekdotenartigen Charakters (Contes); in b) geschichtliche und c) religiös-moralische Abhandlungen. An dieser Stelle haben wir uns, wie natürlich, nur mit der ersten Gattung eingehend zu beschäftigen, deren Schöpfungen übrigens auch die der beiden anderen Kategorien an Zahl und Gehalt überwiegen. Die historischen Schriften des Bischofs, heute gänzlich obsolet, scheinen, nach den Titeln zu urteilen, Sammlungen einzelner historischer und pseudohistorischer Anekdoten gewesen und nur durch dieselbe religiös-moralische Tendenz, welche auch die epischen Schöpfungen kennzeichnet, zusammengehalten

worden zu sein. Den rein religiösen Schriften, welche sehr in der Minderzahl sind, kommt sicherlich eine noch geringere Bedeutung zu. Bei aller Strenggläubigkeit war Camus kein Theolog, der sich bemüht hätte, das System der christlichen Lehre von einem neuen Standpunkte zu betrachten, oder in Sachen der Dispute, die damals die Kirche erschütterten, eine besondere Anschauung zu hegen. Camus war kein eigene Wege einschlagender Denker, sondern nur geeignet, von anderen Gedachtes laut und in unerschöpflicher Variation wiederzugeben.

7. Doch auch Camus' erzählende Schriften können hier, allein schon um ihrer Unzahl willen, nicht im Einzelnen besprochen werden. Viele aber wären es überhaupt nicht wert, in der Litteraturgeschichte zu figurieren. Sie verdankten ihre Entstehung irgend einem auffälligen, aber an sich unwesentlichen und heute längst verschollenen Ereignis, welches Camus, mit dem schillernden Gewande seiner Erzählungsweise angethan und mit vielen gelehrten Zitaten, Nutzanwendungen und Ermahnungen ausgestattet, in die Welt schickte, ohne dass er sich selbst eingebildet hätte, eine litterarische That vollführt zu haben. Er war in solchen Fällen nicht Dichter, sondern nur der romantisierende, moralisierende Tageschronist, eine Art immer wachen, immer erzähl- und lehreifrigen Reporters. Noch eine andere Art seiner kleinen Erzählungen verdienen kaum, der Vergessenheit entrissen zu werden. Sie sind - das ergibt sich dem Leser nur zu deutlich — ebenfalls keine dem inneren Drange zu Liebe unternommenen Dichtungen, sondern oberflächlich hingeworfene Tendenzschriften, offenbar 'auf Bestellung' derjenigen niedergeschrieben, welche Camus' Federgewandtheit zu schätzen und für ihr Interesse zu verwerten wussten. Daher wird in diesen Werkchen nichts erzählt um seiner selbst willen oder auch nur zu Nutzen einer allgemein schätzbaren Moral, sondern es wird ein rein äusserlicher Zweck verfolgt: die Gründung eines Klosters als verdienstlich hingestellt,

Wallfahrten nach der oder jener Stätte anempfohlen, ein da oder dort geschehenes Wunder begeistert gepriesen, irgend eine von nach unseren Begriffen überschwenglicher Religiosität inspirierte Handlung als nacheifernswertes Beispiel mit aller Umständlichkeit mitgeteilt. Diese Schriften sind, ganz im Gegensatz zu den eigentlichen Romanen des Bischofs von Belley, die wie der Idealroman des XVII. Jahrhunderts überhaupt, sich lediglich an die höher Gebildeten wenden, für die grosse Masse des Volkes berechnet; dem entsprechend führen sie auffallende, fast möchte man sagen: marktschreierische Titel, 1) für welche der laute, sprudelnd lebhafte Bischof überhaupt Vorliebe zeigt. 2)

Noch ein anderer Grund liegt vor, wesshalb die Litteraturgeschichte sich bei der Würdigung der Dichtungen Camus' auf eine Auswahl derselben beschränken darf. Der Genius des Bischofs von Belley hat nämlich nie eine sichtbar fortschreitende Entwickelung durchgemacht. Er schreibt im Anfange seiner litterarischen Thätigkeit so wie er am Ende derselben schreiben wird: es ist genau derselbe antithesenreiche Stil, dieselbe Bizarrerie in der Gedankenfolge, die nämliche leitende Idee. Die Romane Camus' sind wie die Bilder eines Kaleidoskops, immer wechselnd, immer durch neue Kombinationen der Farben und Figuren überraschend, aber stets aus genau denselben Elementen sich zusammenfügend.

8. Mit Vorliebe sendet Camus seinen Romanen und grösseren Novellen eine Art Argument, 'Proiet' oder 'Dessein' genannt, voraus, worin er die Tendenz der nachfolgenden Erzählung angibt, und theoretisch das erörtert, was später im Gewande der Fiktion praktisch

<sup>1)</sup> Derartige Titel sind beispielsweise: 'Petrouille, accident pitoyable de nos iours' — 'L'Amphitheatre fanglant' — Spectacle d'horreur'.

<sup>2)</sup> Vgl. Louandre, Cont. français contemp. de Lafontaine, p. VIII.

dargestellt werden soll. Er motiviert dies Verfahren mit den Worten: 'la Raison doit porter le flambeau deuant l'Histoire.' Auch wird in diesen Vorreden gern versichert, dass die im Folgenden erzählte Begebenheit wahr sei, und im Anschluss daran der Vorzug einer Schilderung nach dem Leben vor den Schöpfungen der Phantasie gertihmt. Im 'Proiet' zum 'Cléoreste' heisst es hiertiber: 'ce qui distingue essentiellement les Histoires vrayes des fausses & controuuées, ce sont les deux marques & comme les deux poles d'une bonne Narration, le temps & le lieu. Par là, comme par une belle Aube qui nous meine peu à peu à la clarté d'un beau iour, nous venons à descouurir l'aimable visage de toutes choses & le front de cette verité fille du Temps qui est le vray obiect de l'entendement humain . . .'

Diese richtige Erkenntnis, dass die eigentliche Wirklichkeit poetisch wertvoller sei, als die nur erträumte, lässt ihn auch gegen diejenigen eifern, welche anstatt ins volle Menschenleben hineinzugreifen, anstatt dass das Gute ihnen so nahe liegt, erkennen, die nebelige Vergangenheit oder in die ihnen bekannte Ferne schweifen, als ob der Begriff des Poetischen mit dem des Fremdartigen und Wundernotwendig verbunden wäre. Er sagt: qui entendrez vn euenement arriué en des lieux voysins où vous frequentez d'ordinaire, aurez sans doute plus de plaisir d'ouyr ce qui s'est passé aupres de vostre demeure, que si ce succes estoit auenu en des endroits plus efloignez . . . Et cependant il y a des esprits ie ne sçay comment faicts qui ne se peuvent contenter que par le recit des histories anciennes, encore que ce soient des choux cuits et recuits à tant de fois qu'ils excitent plustost un desgoust qu'ils ne donnent de l'appetit; ou si elles sont modernes qui les veulent des païs si esloignez de leur connoissance qu'on n'en puisse auoir de certitude asseurée... De moy, i'ay tousiours estimé que nous ne devions point aller chercher bien loing de nous ce qui estoit proche, soit pour les lieux, soit pour le temps, & qu'il ne falloit point emprunter des Liures escrits ce que l'on peut pescher dans les euenemens qui tombent deuant nos yeux, & dont nous sommes témoins irréprochables. Cependant plusieurs escriuains ignorans ce secret ... pour multiplier leurs fautes en pensant bien faire ... des guisent à l'antique ce qui est moderne, habillent à l'estranger ce qui est domestique, mauuais tailleurs & cuisiniers. Mais aussi de releguer en Asie, en Affrique, ou en l'Amerique ce qui est auenu parmi nous, & feindre des Religions profanes, ou des lieux que les Cosmographes ont de la peine à trouver dans leurs Cartes, c'est vne extremité qui ne peut estre appreuuée.'') ('Cléor.' II, 191 f.)

9. Wir haben damit den Gegensatz berührt, in welchen sich Camus zu anderen Romanschreibern stellt. Er ist sich desselben von vornherein bewusst gewesen und stets bewusst geblieben. In jeder seiner Dichtungen finden sich Ausfälle gegen jene 'E/criuains d'Amours deshonnestes & de fables creuses & vaines; immer und immer wieder macht er Front gegen 'ces Histoires fabuleuses, ces Liures d'Amour, ces Romans, ces Bergeries, ces Cheualeries, & semblables fadaises', also nicht etwa nur gegen einzelne Kategorien des weltlichen Romans, sondern gegen alle insgesamt. Doch ist Camus nicht blind gegen die wenigen Vorzüge der angefeindeten Romane; er gesteht ihnen zu: 'le stile doux & fleuriffant, les descriptions faciles, la deduction gracieuse, les paroles nettes' — allerdings um sogleich hinzuzufügen: 'la Narration tellement confuse qu'à peine peut-

<sup>1)</sup> Wenn Camus selbst ferne Gegenden und fremde Sitten schildert, so thut er es auf Grund eigener Anschauung. Er reiste gern und viel und hatte für Alles ein offenes Auge. Seine ganz subjektiven Reiseschilderungen, welche sich in etliche der Romane eingeschoben finden, sind ungemein fesselnd und dabei durchaus glaubwürdig. Hier ruhen unseres Erachtens für den Kulturhistoriker noch ungehobene Schätze.

on suiure & comprendre le sens de l'Autheur... les inventions si esgarées & si extravagantes que non seulement elles font voir le deffaut de iugement, mais encore de l'imagination & du sens commun.'1)

Überhaupt ist Camus in dem feindlichen Lager sehr wohl orientiert: er ist mit dem griechischen Liebesroman genau vertraut, er diskutiert sachverständig über die Entstehung der 'Æthiopica'; er hat auch den pseudogriechischen Roman 'Du vray & parfaict Amour' gelesen und kennt — im Jahre 1626 — die 'Argenis' im Original (dessen Stil er lobt) und in zwei Übersetzungen. Selbst über Philip Sidney's 'Arcadia' (1580), die bei Hofe wunderbar beliebt sei, weiss er zu reden: er findet ihre Erfindung hohl und unwahrscheinlich (Cléoreste I, 780). 2)

10. Wir gehen zu der Aufgabe tiber, eine Reihe der Erzählungen und Romane des Bischofs von Belley genauer zu betrachten. Einigen wenigen derselben hat die 'Bibliothèque universelle des Romans' schon ihre Aufmerksamkeit geschenkt; nur ein einziger jedoch ist

1) 'Cleor.', I, 740 f.

<sup>2)</sup> Damit ist jedoch Camus' Kenntnis der belletristischen Litteratur noch keineswegs erschöpft, namentlich muss noch seine genaue Bekanntschaft mit den Dichtern der Plejade und den nationalen Dramatikern der Renaissance hervorgehoben werden. Ronsard, unendlich oft seitenlang zitiert, ist ihm der 'Homer der französischen Sprache'. Im 'Cléoreste' finden sich die merkwürdigsten Stellen über ihn: 'excellent rimeur', heisst es II, 318, 'lequel à mon gré a vn des plus grands Genies en cet art qu'aucun Autheur que i'aye leu je ne diray pas en nostre langue, mais en aucune autre'... und ... 'ie ne sçay aucun Poëte qui ait generalement excellé en tous les genres comme celluy-ci, qui a ioint vne façon de s'exprimer si forte, si masle, si rigoureuse, à vne imagination si hardie & si pleine de chaleur qu'il faut confesser que comme il n'a aucun qui le deuance, il y en a bien peu qui le puissent suiure'. — Auch aus Petrarca, Boccaccio, Bandello, Strapparola, Cervantes und Anderen zitiert Camus mit grosser Gewandtheit; lyrische Intermezzi, im Ganzen nicht allzu selten, sind bisweilen Übertragungen spanischer Volksromanzen.

in neuerer Zeit Gegenstand wissenschaftlicher Forschung geworden. Denn die Bemerkungen, mit denen Dunlop (p. 319), welcher überhaupt dem französischen Romane des XVII. Jahrhunderts in keiner Weise gerecht wird, die Erzählung 'La Mémoire de Darie &c.' abfertigt, verdienen diese Bezeichnung nicht.

A. Die erste grössere Dichtung von Jean-Pierre Camus ist die eben genannte Erzählung 'La Mémoire de Darie, où se voit l'idée d'une deuotieuse vie & d'une religieuse Mort.' Paris 1620. 80.1)

Der Inhalt ist in Kürze folgender:

Achante, ein Edelmann aus Burgund, war ein Mann im Besitz aller inneren und äusseren Vorzüge: s'il estoit noble, il n'estoit pas hautain; s'il estoit riche, il n'estoit pas arrogant; s'il estoit de bonne grace, il n'estoit pas rempli de vanité; s'il estoit valereux, il n'estoit pas insolent; la beauté de son esprit ne l'enfloit point de presomption; il estoit doux auec les paisibles, genereux parmy les superbes, discret parmy les volages, modeste parmy les inconstans, accort à la Cour, condescendant auec ses amis, courtois à ses voisins, content en sa maison; aimant la solide vertu, esleué dans la vraye pieté, non seulement affectionné à sa religion, mais zelé en la deuotion.<sup>2</sup>) Er vermälte sich mit einer Edeldame Sophronie, die ihm an Geist und Tugenden nicht nachstand. Um ganz sich selbst zu leben, zog sich das Ehepaar aufs Land zurtick. Der Himmel segnete ihre Gemeinschaft mit mehreren blühenden Töchtern, unter denen Darie, die Elteste, ein Muster christlicher Tugenden war. Das Glück der Familie hatte jedoch nur kurzen Bestand. Achante starb, und seine Wittwe gelobte, sich nie wieder zu vermälen und sich ganz einer untadelhaften Erziehung ihrer Töchter hinzugeben.

<sup>1)</sup> Vgl. Bibl. univ. des Rom. 1776, mars, p. 7 ff.
2) Dieser Passus kann als Beleg für Camus' Vorliebe für eine antithetische Schreibweise dienen.

Ihre Bemühungen unterstützte Théophile, ein würdiger, aufgeklärter Geistlicher. Auch er blickte auf eine schmerzlich bewegte Vergangenheit zurück, denn seine abtrünnige Gemeinde hat ihn seines Amtes enthoben und verbannt. Auf seinen Rat begründete sie in der Nähe von Genf ein Kloster und zog sich weltentsagend dahin zurück. Für Darie's Glück war durch eine angemessene Ehe gesorgt worden. Chrysante, ihr Gatte, besass nicht nur hohen Adel und andere weltliche Auszeichnungen, sondern auch ein reines Gemüt und ein vortreffliches Herz. Aber auch die Freuden dieser Ehe währten nicht lange. Chrysante musste zu Felde ziehen, kurz bevor Darie sein durch die Vaterschaft vervollständigen Chrysante kehrte nicht wieder: eine Krankheit stürzte ihn in ein frühes Grab. Théophile erfährt sein Ende zuerst und hat nun die traurige Pflicht, Darie zu benachrichtigen, welche zuversichtlich auf die Wiederkehr ihres Glückes hoffend, bei ihrer Mutter lebt. ledigt sich seiner Botschaft, indem er die Wittwe auf den reichen Schatz himmlischer Trostmittel verweist. Darie ist fromm und gottergeben genug, sich der Verzweiflung nicht hinzugeben. Aber wenn ihr Geist auch stark ist, ihr irdischer Teil ist ausser stande, den furchtbaren Schicksalsschlag zu ertragen. Es erfolgt eine Frühgeburt; das Kind stirbt, kaum nachdem es das Licht der Welt erblickt hat, und die Mutter fühlt nur zu wohl, dass sie ihm nachfolgen muss. Wunsch ist, als Nonne zu sterben; er wird ihr erfüllt und sie verscheidet in den Armen ihrer Mutter Sophronie.

Man sieht, es ist eine Art tragischen Familienromans, eine Geschichte ohne Verwickelung, der es aber
trotzdem nicht an dramatischer Steigerung fehlt. Mit
den Herausgebern der 'Bibliothèque universelle des Romans'
vermuten auch wir, dass die Erzählung ganz aus dem
Leben geschöpft ist, wie es ja Camus' so lobenswertes
dichterisches Prinzip war, und vermuten ebenfalls, dass

der Dichter in der Figur des edlen Théophile niemand anderes zu zeichnen versuchte, als François de Sales. Gewisse Erlebnisse Théophile's, die Lage des Klosters, von dem die Rede, können diese Annahme nur stützen.

B. Weit komplizierter ist der Inhalt des Romans 'Aristandre, Histoire Germanique', Lyon 1624. 80.1)

Argée, eine deutsche Fürstin, ist früh Witwe geworden. Ihr sinnliches Temperament gestaltet den Hof Schauplatze ungezügelter Leidenschaften. einem Hellade, ihr Sohn, ist völlig nach der Mutter geartet, während ihre Tochter, die Fürstin d'Afroze, einzig am Hofe ein zurückgezogenes, tugendliches Leben führt. Sie hat eine Vertraute, Nicette, deren grosse Schönheit die Begierde Hellade's anlockt. Aber schon hat Aristandre, der Knappe Hellade's, durch seinen Edelmut und seine reinen Sitten Nicette's Herz gewonnen, so dass Hellade seine Werbungen wiederholt scheitern sieht. Er versucht, sich der Vermittlung Aristandre's zu bedienen, von dem er weiss, dass ibn Nicette sehr hoch achtet, aber dieser, der die unlauteren Absichten des Prinzen wohl erkennt, schlägt Hellade's Bitten ab, erklärt sich selbst Nicette und fleht, gestützt auf die Fürstin d'Afroze, Argée an, ihn mit der Geliebten zu vereinigen. Argée willfahrt, Aber Argée hat und Aristandre führt Nicette heim. mittlerweile selbst an Aristandre's männlicher Schönheit Gefallen gefunden, während auch Hellade's Leidenschaft für Nicette sich seit ihrer Vermählung nur gesteigert Der Prinz fasst daher den Plan, den glücklichen Nebenbuhler aus dem Wege zu räumen. Er lässt ihn nächtlicherweile überfallen, allein der mutige Aristandre besiegt und tötet die Angreifer. Hierauf wird er auf Hellade's Betreiben, angeblich um sich wegen des begangenen Todschlages zu verantworten, gefangen gesetzt. Nun suchen Hellade und Argée gleichzeitig ans Ziel

<sup>1)</sup> Vgl. Bibl. univ. des Rom., a. a. O.

zu kommen: jener trachtet Aristandre zu vergiften, diese Nicette umzubringen. Die Helfershelfer Hellade's mischen Aristandre Gift, aber der Zufall will, dass nur Nicette von den Speisen geniesst. Bald gibt die Unglückliche ihren Geist auf. Ausser sich über das Misslingen seiner Anschläge und den Verlust Nicette's, beschliesst Hellade, nun doch Aristandre zu verderben und lässt ihn daher des Gattenmordes anklagen. Eben soll er gerichtet werden, da erklärt Argée, welche den Gegenstand ihrer Leidenschaft nicht aufgeben kann, sie allein sei am Tode Nicette's schuldig. Aber die Mörder, welche Hellade angestiftet hatte, sagen wider die Fürstin aus. Die Obrigkeit, die jetzt den Sachverhalt durchschaut, lässt Aristandre in Freiheit setzen. Immer noch von Argée als einer zweiten Potiphar verfolgt, zieht er sich schliesslich, Nicette betrauernd, in ein spanisches Kloster zurück. So sind die Anschläge der Bösen zwar gescheitert, aber gleichzeitig ist auch das Glück reiner Liebe, welches Aristandre und Nicette erhofft hatten, sür ewig zerstört worden.

Niemand wird diesem Romane das Verdienst absprechen, eine sehr spannende Verwickelung darzubieten. Der Knoten wird ebenso natürlich gelöst, als er geschürzt wurde. Gerade dass der Ausgang ein tragischer, in der Sprache moderner Romanleser 'unbefriedigender' ist, ist poetisch. Die Verhältnisse, in welche die Personen der Dichtung einmal hineingestellt wurden, waren unerbittliche, ihr Geschick ein unabwendbares. Nur durch einen deus ex machina, durch einen Eingriff übernatürlicher oder mindestens unwahrscheinlicher Art konnten Aristandre und Nicette gerettet werden. Camus ein derartiges untergeordnetes Kunstmittel verschmähte, wiewohl dem moralischen Dichter exemplarische Bestrafung der Bösen, und herrlicher Triumph der Tugendhaften gewiss viel besser konveniert hätte, muss sein dichterisches Fühlen als sehr sicher und wohl entwickelt erscheinen lassen. Übrigens zeigt schon 'Ariftandre' recht deutlich, wie wenig im letzten Grunde die Geschichten unseres Autors streng moralisch sind. Heute wenigstens wäre 'Ariftandre' sicher, als Ehebruchsund Verführungsroman aufs härteste verurteilt zu werden. Auch der Schleier der Religiosität, in den doch Camus sich bemüht alle Begebenheiten einzuhüllen, reicht öfters nicht hin, die naturalistischen Blössen des Sujets zuzudecken. So erkennt man, dass — wie gleich zu Anfang dieses Kapitels behauptet wurde — der religiöse Roman, wie ihn Camus vertritt, in Wahrheit ein rein weltlicher ist, der mit dem religiös-moralischen Elemente nur eine oberflächliche Verbindung einging, nicht aber, wie etwa die religiösen Dichtungen des Mittelalters, völlig von ihm durchdrungen wurde.

Warum 'Aristandre' als 'Histoire germanique' bezeichnet wird, ist nicht leicht abzusehen, denn von landschaftlichem Kolorit ist in der Dichtung nicht die Rede. Vielleicht hatte der Bischof vernommen, dass jenseits des Rheines eine ähnliche Tragödie sich abgespielt, vielleicht glaubte er auch, Begebenheiten, die sich in seiner nächsten Nähe zugetragen, aus gewissen Rücksichten in ein fremdländisches Gewand hüllen zu müssen.

C. Von namentlich kulturhistorischem Interesse ist: 'Diotrèphe, Histoire Valentine', Lyon 1624. 8°.¹) In diesem Romane nämlich stellt Camus die verderblichen Folgen dar, die das Liebesspiel eines Valentinstages zur Folge hatte. Er agitiert auss lebhasteste gegen jene Volkssitte, die zu seiner Zeit in Frankreich in höchster Blüte stand und die um ihrer Unzartheit willen allerdings verdiente, angegriffen zu werden. Der Brauch bestand in Folgendem: Am Sankt-Valentinstage (dem 14. Februar) versammelten sich die jüngeren Leute einer Gemeinde, Vermälte und Unvermälte, meist vor der Kirchenthür und thaten sich durch Loosziehen auf ein volles Jahr als Liebesleute zusammen, wobei der Zusall

<sup>1)</sup> Vgl. Bibl. univ. des Rom., a. a. O., p. 29 ff.

oft ein neckisches Spiel trieb. Der Mann, 'Valentin' genannt, hatte während dieser Zeit nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht, seine Partnerin, die 'Valentine', durch allerlei Aufmerksamkeiten auszuzeichnen, sie allein zur Kirche und zu geselligen Zerstreuungen zu geleiten. Bei verheirateten Frauen war seine Stellung etwa die des italienischen cicisbeo (französisch: sigisbée), während, wenn beide Teile unverheiratet waren, häufig aus dem Valentinspaar ein Ehepaar wurde, noch häufiger jedoch sich unsittliche Verhältnisse herausbildeten.

Théophane und Perside, erzählt Camus, lebten in einem savoyischen Städtchen und waren bereits drei Jahre glücklich verheiratet, als sie am Valentinstage sich anschickten, ihr Loos zu ziehen. Perside ward Diotrèphe, einem Edelmanne der Gegend, Théophane der schönen Nemèse, der Geliebten jenes Herren, zuerteilt. Anfangs betrieben die Männer die Aufmersamkeiten gegen ihre Valentinen nur als Tändelei; da aber die Liebe wie das Feuer nicht mit sich spielen lässt, und der vertrautere Verkehr der Sommerszeit verführerisch einwirkte, so hatten, während die Frauen sich noch schuldlos fühlen konnten, die beiden Männer bald, der eine seiner Gattin, der andere der Geliebten, innerlich die Treue gebrochen. Diotrèphe geriet in missliche Verhältnisse, da er nicht reich und das Valentinsspiel ein theueres war. Um Geld aufzutreiben, lässt er sich mit einem reichen Wucherer, dem Italiener Callicrate, in Geschäfte ein. Dieser liebt Nemèse, und hofft durch den Ruin Diotrèphe's in den Besitz des Mädchens zu Indessen steigerte sich die Leidenschaft der der Männer mehr und mehr; kein Abend vergeht ohne ein Ständchen, dessen Lieder verschleierte Liebesgeständnisse enthalten. Callicrate schürt nun auf beiden Seiten die Eifersucht und führt es herbei, dass Théophane Diotrèphe jeden Verkehr mit Perside untersagt, und andererseits Théophane von den Eltern der Nemèse der Zutritt ins Haus verboten wird. Da nun aber Callicrate

befürchtet, Diotrephe werde, nachdem sein Liebeswerben bei Perside erfolglos verlaufen, zn Nemese zurückkehren, die er doch selbst begehrt, und deren Eltern er durch seinen Reichtum bereits gewonnen hat, schmeichelt er sich in dessen Vertrauen und verrät danach Théophane die Pläne des Nebenbuhlers. Als daher eines Abends Diotrephe mit einer Schaar Musikanten sich Théophane's Haus nähert, um Perside ein Ständchen zu bringen, stürzt Théophane mit seinen Freunden hervor; in dem sich rasch entspinnenden Kampfe wird Théophane von Diotrephe anfänglich schwer verwundet, dann getödtet. Callicrate flieht. Die Obrigkeit begnadigt Diotrephe, da er sich im Stande der Notwehr befunden habe. Er benutzt die Freisprechung, um Callicrate, den schnöden Wucherer, der das ganze Unheil herbeigeführt, unschädlich zu machen.

Die Valentinen bleiben unschuldig. Sowohl Perside wie Nemèse haben die Bewerbungen der Liebhaber stets zurtickgewiesen oder doch im Zaum gehalten.<sup>1</sup>)

Es sei gestattet, nach diesen novellenartigen Erzählungen noch zwei eigentliche Romane des Bischofs von Belley einer genaueren Betrachtung zu unterziehen. Wir wählen aus der grossen Zahl derselben 'Palombe' und 'Cléoreste' aus.

D. 'Palombe, ou la Femme honorable, Histoire catalane' erschien im Jahre 1624 (Paris, 8°.). Die Notiz, mit der die gelehrten Herausgeber der 'Bibliothèque universelle des Romans' eine kurze Analyse der Dichtung begleiten,<sup>2</sup>) scheint eine Neuausgabe derselben (die ein-

<sup>1)</sup> Es verdient noch erwähnt zu werden, dass das Valentinsspiel auch in der 'Astrée', und zwar in der Episode, welche die Geschichte der Silvie behandelt, vorkommt. Band I, L. III.

<sup>2) &#</sup>x27;ce Roman, retouché par une main habile, et purgé de ces citations continuelles qui font perdre tout le fit de l'intrigue, réuffiroit même dans notre siècle. C'eft une mine riche, où un esprit intelligent trouveroit bien des puillettes d'or à recueillir &c.' Mars 1776, p. 11 f.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

zige, die unseres Wissens ein Idealroman des XVII. Jahrhunderts bisher erfahren) veranlasst zu haben.¹) Der Urheber derselben, der früh verstorbene H. Rigault, gibt hier vor dem geschickt und pietätvoll verkürzten Text Bemerkungen über Camus und den religiösen Roman des XVII. Jahrhunderts überhaupt, die um so dankenswerter sind, als sie auf ganz selbständiger Forschung beruhen.

'Palombe' ist vielleicht die wohlgelungenste Schöpfung ihres Verfassers. Denn die hier gezeichneten Charaktere sind sämtlich menschlich-wahr, und häufig noch mit besonderen feinen Zügen ausgestattet. Die Ereignisse sind durch einen gemeinsamen logischen Faden verknüpft, und sämtlich möglich, wenn auch nicht wahrscheinlich. Auch ist der Roman, der in 6 Bücher zerfällt, für den Inhalt nicht allzuweit ausgesponnen. Die geistliche Tendenz ordnet sich auch hier den Gesetzen der Poesie unter und beeinflusst mehr die äussere Form, als den inneren Organismus der Dichtung. Zweck der 'Palombe' ist: eine Apologie der Ehe in ihrer reinsten Gestalt, und Verherrlichung einer musterhaften Gattin (Palombe). Der Inhalt ist in Kürze folgender:

Fulgent, ein vornehmer katalonischer Graf, nähert sich der schönen Palombe als Brautwerber für seinen Bruder Siridon. Aber der Liebreiz Palombe's nimmt ihn selbst gefangen; er täuscht den Bruder und führt Palombe als seine Gattin heim. Durch Treulosigkeit an sein Ziel gelangt, begeht er schon kurz nach der Hochzeit eine neue Untreue. Zur Feier seiner Vermählung war ein Stiergefecht veranstaltet worden; die überfüllte Tribüne stürzte ein, und ein Mädchen, Glaphire, musste schwer verletzt in sein Haus aufgenommen werden. Die

<sup>1)</sup> Palombe ou la femme honorable, par Jean-Pierre Camus, évêque de Belley, précédée d'une étude littéraire sur Camus et le Roman chrétien au XVII siècle. Par H. Rigault. Paris, 1853.

Gelegenheit, diese junge Schönheit lange in nächster Nähe zu sehen, war verführerisch; Glaphire entzündete in Fulgent eine heftige Leidenschaft, jedoch ohne sie zu In ihren Bruder Cléobule verliebt sich Cantidiane, Fulgent's Schwester, und Ericlée, ihre eigene Base, ohne dass dieser eine Ahnung davon gehabt hatte. Auch nach ihrer Genesung bleibt Glaphire mit ihrer Mutter und ihrem Bruder in Fulgent's Hause, indem dieser sie nötigt, Palombe's Gesellschafterin zu werden. Fulgent's Leidenschaft verrät sich von Tag zu Tag mehr; in Palombe beginnt eine Ahnung aufzudämmern, dass ihr Gatte sie hintergehe. 'Voyez, comme tout est mesté maintenant! Le Comte aime illicitement & n'ose se declarer; Glaphire est aimée & n'aime pas; Cléobule ignore les bonnes volontez des deux dames qui toutes deux ne sauent rien de leurs communes affections. Palombe commence à ressentir les premieres pointes de la ialousie. Quel fil nous tirera de ce labyrinthe? J'ay ouvert vn theatre où les désespoirs, les ialousies, les affections constantes & volages, les perfidies & les loyautez, l'honneur & l'infamie, en vn mot le vice & la vertu, doiuent donner d'estranges combats & iouer de merueilleux personnages! Palombe's Ahnung wird beinahe zur Gewissheit, als Fulgent eines Tages die Heiligkeit der Ehe in einem leichtfertigen Spottgesange verhöhnt; und jeder Zweifel muss ihr schwinden, als sie einst mit Cléobule ihren Gemahl im Park belauscht und seine glühende, schmerzvolle Liebesklage vernimmt. Bald danach verlassen Palombe sowohl wie Glaphire Fulgent's Haus. Die unglückliche Gattin wird verstossen, ihre schuldlose Rivalin aber, die Fulgent nahezu mit Gewalt zu halten suchte, entkommt nur durch List. Sie war sich ihrer Lage erst ganz bewusst geworden, als Fulgent einen Heiratsantrag seines Bruders Siridon voll heftigster Eifersucht zu nichte machte.

Einsam lebt der Graf lange Zeit in stummer Verzweiflung, ohne einen selbstbefreienden Entschluss fassen

zu können. Da endlich erfolgt auf fast wunderbare Weise seine Umkehr. Palombe hatte ihm von ihrem Zufluchtsorte aus häufig Briefe zugesendet, die Fulgent aber, um den, wie er meinte, in ihnen enthaltenen Schmähungen und Vorwürfen zu entgehen, bisher uneröffnet gelassen hatte. Nun erbricht er doch eines dieser Schreiben und bald ein zweites und drittes, denn ihr Inhalt war ein völlig anderer als er erwartet. Jede Zeile, die Palombe niedergeschrieben, zeugte von einem unendlich hochherzigen, edlen und reinen Gemüte. wunderbarer Ergebenheit unterwarf sie sich dem Geschehenen als einer Ftigung des Himmels und als dem unabänderlichen Gebote des Gatten. Anstatt ihn anzuklagen, beklagte sie ihn, verklagte sie sogar sich selbst. Fulgent, aufs tiefste betroffen, geht in sich und erkennt die ganze Grösse seiner Verschuldung. Dann ist sein einziger Gedanke und Wunsch Versöhnung mit der so treuen und edelmütigen Gattin. Ein frommer Erzbischof unternimmt es, die beiden wieder zusammenzuführen, und die Einigung vollzieht sich leicht. Nun beginnt für Fulgent und Palombe ein doppelt glückliches Eheleben. Natürlich widersetzt sich der Graf den Bemühungen Siridon's um Glaphire nicht länger. Auch aus Cléobule und Cantidiane wird ein Paar. Ericlée, die auf Cléobule verzichten muss, heiratet einen Freund Fulgent's, den wackeren Sindulphe.

Man erkennt, 'Palombe' ist ein didaktischer Liebesroman, dem es keineswegs an psychologischer Feinheit
und Tiefe gebricht. Äussere Begebenheiten sind nur
sparsam verwendet und sind von geringer Bedeutung;
in die Seele der Personen ist ganz vorzugsweise
die Handlung verlegt. Namentlich wird auch die Lösung
des Knotens durch einen rein geistigen Prozess angebahnt. Dies ist ein in der französischen Romandichtung
des XVII. Jahrhunderts bis jetzt noch unerhörtes Verfahren, dem wir erst in den Romanen der Scudéry und
Lafayette wiederbegegnen werden. Es zeigt, auf welch'

richtiger Fährte Camus war, und wie bedauerlich es daher ist, dass er sein Talent nicht sorglicher pflegte und zügelte. 1)

Es sei noch darauf hingewiesen, dass in 'Palombe' die Namen der Personen gleichsam Etiquetten für ihre Charaktere sind, wie dies in englischen und deutschen Romanen ein Jahrhundert später zu einer widerwärtigen Modesache wird. Es bedeutet Palombe (nach dem spanischen palomba) die 'Taube'; Fulgent erhält diesen Namen 'pour marque de la splendeur de sa naissance'; Glaphire ist bekanntlich die 'Süsse', 'Liebliche'; Callitrope, eine Nebenfigur des Romans, heisst so, 'parce que beaucoup d'yeux estoient tournez uers sa beauté'; u. Ä. m.

E. Zwei Jahre nach 'Palombe' erschien: 'Le Cléoreste, Histoire Françoise-Espagnolle, Representant le Tableau d'une parfaitte amitié. Lyon 1626. 8°. 2 Bände, 22 Bücher von mehr als anderthalb tausend Seiten umfassend.

Hier lohnt die interessante Fabel eine besonders eingehende Analyse.

(T. I.) Auf einem Wiesenplane findet zwischen vier Männern ein Kampf statt. Einer von ihnen fällt, so dass sein Genosse, ein ehrwürdiger Greis, in grosse Bedrängnis gerät. Trotz seines Mutes und seiner Waffenkunst würde er erlegen sein, hätte nicht ein herbeieilender Pilger seine Partei ergriffen. Jetzt gelingt es, von den unedlen Gegnern den einen zu tödten, den andern

<sup>2)</sup> Allerdings ist diese Lösung des Konfliktes, so bedeutsam sie im allgemeinen sein mag, nach dem, was ihr in der besonderen Erzählung vorausgeht, kaum eine glückliche zu nennen. Denn es ist nicht recht wahrscheinlich, dass Fulgent, dessen Charakter entschieden als sinnlich, leidenschaftlich und eigensinnig gedacht werden muss, durch die Lektüre sent im ent aler Briefe umgewandelt werde. Ein Romandichter der Jetztzeit hätte wohl eher versucht, den ungetreuen Gatten durch den Zauber der unschuldvollen, echt weiblichen Person Palombe's bekehren zu lassen.

zur Flucht zu zwingen. Aber der Alte ist in Folge des Blutverlustes ohnmächtig geworden. Mitleidig schafft ihn der Pilger ins nahe Dorf, wo dem Verletzten ärztlicher und geistlicher Beistand zu Teil wird. Die Wunden sind schwer, aber nicht tötlich. Der Pilger lässt sich erzählen, wer der Greis sei. Man berichtet, es sei der angesehenste Edelmann der Umgegend, der Vater einer einzigen Tochter, deren wunderbare Schönheit bereits zahlreiche Bewerber angelockt habe. Das Edelfräulein bevorzugte in Übereinstimmung mit ihrem Vater einen derselben, worauf ein Rivale den Begünstigten zum Zweikampf herausfordern liess. Der Edelmann bestand darauf, den zukunftigen Eidam in diesem Streite zu unterstutzen, indem er, der verwerflichen Duellsitte gemäss, den Kampf gegen den Kartellträger aufnahm. Der Ausgang des Duells war der geschilderte: der Geliebte der Dame fiel, ebenso der Freund des Herausforderers, während dieser selbst die Flucht ergriff.

Durch diese Aufklärungen gerät der Pilger, ein Spanier, in die Besorgnis, man möchte bei dem in Frankreich gegen seine Nation bestehenden Hasse an ihm die Tödtung eines Adeligen doppelt hart bestrafen, und entfernt sich daher heimlich aus dem Dorfe. Doch eilt man ihm nach, und bewegt ihn unter der Versicherung, dass seine That eher Lohn als Ahndung ernten werde, zur Umkehr. Der Greis begrüsst ihn als seinen Lebensretter und bittet ihn dringlich, mit auf sein Schloss zu kommen. Als eigentlichen Lohn aber verheisst er ihm. da er an dem Fremdling den grössten Gefallen findet, die freigewordene Hand seiner Tochter. Dieses Anerbieten bringt den Pilger in grosse Verlegenheit. Er beschliesst indessen sogleich, die angebotene Ehre zwar mit der grössten Zartheit, aber doch entschieden auszuschlagen. Auf dem Schlosse - Montfleur - wird er mit der grössten Achtung und Güte behandelt; die schöne Quitere, der des Vaters Wille ein froh zu erfüllendes Gesetz ist, begegnet ihm derartig, dass der Pilger wohl merkt, dass seine Person Eindruck auf sie gemacht hat. Daher beschliesst er, um so eher seinen Wirt über seine Erlebnisse aufzuklären. Schon der folgende Tag bietet ihm Gelegenheit, Théobalde — dies ist der Name des alten Edelmannes — seine Geschichte zu erzählen. Orant, so heisst der Pilger, ist ein Edler aus der Stadt Huesca in Arragonien, doch lernte er französische Sprache und Bildung, als er in Toulouse Studien oblag. Hier fesselte er sich durch das Band innigster Freundschaft an einen gleichalterigen Landsmann, Hellade, was wunderbar erscheinen musste, da ihre Väter, Lothaire und Nisard, erbitterte Feinde waren. Lothaire nämlich hatte, wiewohl seine wahre Neigung schon seiner späteren Gattin Hedvinge galt, doch Nisard bei Eriberte auszustechen versucht, und auch nachdem die beiderseitige Vermählung erfolgt war, fehlte es nicht an Anlass zu Hass und Befeindung. Als Eriberte und bald danach Lothaire starben, trat ein kurzer Frieden ein, der aber sogleich wieder in den heftigsten Familienkrieg umschlug, als die in Toulouse geschlossene Freundschaft Orant's Sofort befahl und Hellade's in Huesca ruchbar wurde. Nisard seinem Sohne, die Studien anstatt in Toulouse in Lerida fortzusetzen, und so mussten sich die Freunde Dies war ein bitterer Schmerz. Aber auch als Orant, sobald er konnte, sich nach Lerida wandte, um wieder mit seinem 'Pylades' zusammen zu sein, blieb noch etwas Trennendes zwischen ihnen: Hellade nämlich war in die Netze einer Courtisane geraten, und es gelang Orant nicht, ihn daraus zu befreien. Ganz gehörten sich die Beiden erst wieder an, als sie nach Vollendung ihrer Studien wieder in ihrer Vaterstadt Huesca weilten. Die erlittenen Prüfungen, das sollte sich bald erweisen, batten ihre Freundschaft nur zu festigen vermocht. dieser Zeit nämlich erwachte in Orant die Liebe Eufrasie, Hellade's jtingerer, durch Tugend und Schönheit gleich ausgezeichneten Schwester. Diese Liebe war eine unendlich hoffnungslose, denn der Zwist der Familien

war gerade jetzt durch das plötzliche Ableben Lothaire's, das Hedvinge dem Einflusse Nisard's zuschrieb, ein womöglich noch heftigerer geworden. Doch hatte Orant wenigstens den Trost, dass ihn Eufrasie, durch ihren Bruder von den Vorzügen Orant's unterrichtet, durch verstohlene Gunstbezeugungen auszeichnete, so sehr sie auch im Hause darunter zu leiden hatte, wider den Willen des Vaters zu lieben. Es förderte Orant nicht, dass sich ihm die Gelegenheit darbot, Ernest, den älteren Bruder Eufrasie's mit Aufopferung aus Todesgefahr zu retten, vielmehr fassten das Vater und Sohn als Schmähung ihrer Tapferkeit auf und forderten Orant zu einem Duell, in welchem dieser jedoch, trotzdem er sich gegen eine bubenhafte Hinterlist zu wehren hatte, Sieger blieb. Nach diesem Zwischenfall sah er sich zur grössten Vorsicht in allen Schritten gezwungen, die er, um Eufrasie zu sehen und zu sprechen, unternimmt. Aber als die altere neidische Schwester des Geliebten wegheiratete, und Hellade die wachsame Dueña Berille auf die Seite der Liebenden zu bringen wusste, gelang es diesen doch häufig, sich zu begegnen und zu sprechen. sich so Orant und Eufrasie immer fester an einander fesselten, verliebte sich auch Hellade in Cassandre, die Schwester seines Freundes. Aber diese, ein Ausbund aller weiblichen Untugenden und überdies in dem Familienstreite aus Rachsucht und Eigennutz auf Seiten ihrer erbitterten Mutter stehend, spottete seiner Leidenschaft, und liess sich auch dadurch nicht umstimmen, dass Orant die Erfüllung der eigenen Herzenswünsche, welche er bis dahin den Seinen verborgen hatte, in die Wagschale legte und ihr alle äusseren Vorteile zusicherte. Im Gegenteil verriet Cassandre, was ihr der Bruder anvertraut, schürte dadurch den Hass der Mutter und gab zu einer Flut widerwärtiger Gerüchte Anlass. Als eines Tages aber Hellade sich ihr persönlich nähert, uud sich vor ihren Augen zu tödten droht, wenn sie bei ihrer Härte verharre, geht ihre Bosheit so weit, dass sie

öffentlich vorgibt, er habe ihr Gewalt anthun wollen, wodurch der Jüngling in grösste Gefahr gerät. Gesetze Huesca's waren streng, Hellade wurde in den Kerker geworfen. Sein eigener Vater sagte wider ihn aus, da er vorzog, den Sohn unschuldig sterben zu sehen, als seiner Liebe zu Cassandre den geringsten Vorschub zu leisten. Während dessen stellt sich ein Freier um Eufrasie's Hand ein, der vom Vater und von Ernest sehr begtinstigt wird. Es ist ein alberner und missgestalteter, aber reicher Kanonikus, der aus Heiratsgelüsten seine Würde abzulegen im Begriffe ist. Er und Ernest lauern einem Stelldichein Orant's mit Eufrasie auf, aber der Angriff, den beide auf das Leben ihres Feindes unternehmen, läuft unheilvoll für sie ab: Orant verwundet seinen Nebenbuhler auf den Tod und macht Ernest kampfunfähig.

Durch diesen Vorfall kommt das Liebesverhältnis Orant's und Eufrasie's völlig an den Tag; diese wird in ein Kloster verwiesen, Orant aber muss, so hart es ihm ankommt, die Stadt verlassen. Da um dieselbe Zeit Hellade's Unschuld doch erkannt, und er freigegeben worden ist, begeben sich beide gemeinsam im Pilgergewand auf die Reise. Eine Wallfahrt soll den Himmel ihrer Sache günstig stimmen. Von jetzt ab vertauschen sie ihre Namen Orant und Hellade zum äusseren Zeichen ihrer Freundschaft mit Cléoreste und Pylladon.

(T. II.) Hiermit hat der Gast seine Lebensgeschichte zu Ende erzählt. Der greise Schlossherr sieht wohl ein, dass er verzichten müsse, Orant in seiner Treue zu Eufrasie wankend zu machen. Gleichwol bittet er ihn, noch weiter seine Gastfreundschaft zu geniessen, und seinem Einflusse eine günstige Lösung der Verwickelungen und die Erfüllung seiner Wünsche anheimzugeben. Es wird Cléoreste schwer, dieser Bitte zu willfahren, denn er ist für die Reize Quitere's nicht blind und empfindet den ganzen Zauber ihrer Liebenswürdigkeit. Endlich gibt er aber doch nach, und bittet nur, man möchte

einen Boten in jene Stadt senden, wo er nach einer Trennung mit Pylladon zusammenzutreffen versprochen Théobalde gibt dem Abgesandten den Auftrag, Pylladon auf das Schloss zu laden, und bald sind denn auch die Freunde hier vereinigt. Pylladon ist aber nicht allein gekommen: es begleitet ihn ein schöner Junker, Bertolde, der durch die Ränke einer bösen, habgierigen Stiefmutter aus dem Vaterhause und der Heimat vertrieben worden ist. Nun beginnt für einige Zeit, wiewol der edle Théobalde noch durch seine Wunden ans Haus gefesselt ist, ein enges, glückliches Zusammenleben auf Schloss Montfleur. Quitere, die gleich anfangs Neigung für Cléoreste empfunden hatte, lernt ihn mehr und mehr hochschätzen, zugleich aber erwacht auch, ihr selbst noch unbewusst, in ihr die Liebe zu Cléoreste's aufopferndem Freunde Pylladon, so dass eine Zeitlang beide gleichen Anteil an ihrem Herzen haben. Ihre hübsche Base Oronce dagegen verliebt sich in den jungen Bertolde, der diese Liebe nur zu gern erwidern würde, böte seine Lage bessere Aussichten auf eine gesicherte Zukunft dar.

Nachdem der Freiherr genesen, fasst er den Entschluss, mit den beiden Freunden und Bertolde nach Spanien zu reisen, um hier durch seinen Einfluss die feindlichen Familien auszusöhnen, und damit das Glück der ihm lieb gewordenen Menschen anzubahnen. Bei dieser Trennung merken die Scheidenden erst recht, wie sehr sie einander teuer geworden sind. Nur Cléoreste tritt die Reise freudig an, in dem Gedanken, Eufrasie wiederzusehen. Doch befürchtet er immer, sie möchte am Klosterleben Gefallen gefunden und ihn und die Welt bereits ganz vergessen haben.

Zu erfahren, wie es hiermit stehe, ist natürlich ein Hauptwunsch auch Quitere's. Sie schickt daher einen ihrer Diener — den gewandten, lustigen Patin — nach Spanien. Dieser erfährt bald, dass Eufrasie nur dem Zwang gehorchend im Kloster lebt, und es gelingt ihm

mit Hilfe eines guten Freundes von Cléoreste, Thésandre, das Mädchen aus dem Kloster zu entstihren. Unter dem Vorwande, ihr zu einer Wallfahrt nach Loretto als Führer dienen zu wollen, bringt er sie, wie dies Quitere's Wunsch und Auftrag gewesen war, nach Schloss Montfleur. Hier wird Eufrasie von den Damen, die sich in ihrer Erwartung, in Cléoreste's Geliebten eben so viel Schönheit wie Liebenswürdigkeit anzutreffen, keineswegs getäuscht sehen, mit herzlichster Gastfreundschaft aufgenommen. Um die Treue Cléoreste's auf die Probe zu stellen, hat Eufrasie ihm einen Brief übersendet, in dem sie vorgibt, der Welt und ihrer Verfolgungen müde zu sein und den Schleier nehmen zu wollen.

Inzwischen hat sich auch in Huesca wichtiges getragen. Nisard, ergrimmt über die Flucht Eufrasie's, als deren Urheber er Cléoreste anklagt, beschliesst sich an der feindlichen Familie in ähnlicher Weise zu rächen. Er beauftragt Ernest, Cassandre zu entführen und zu Diesem ist es eine Lust, einen derartigen Akt an der Schwester des Todfeindes zu begehen; der Raub gelingt, aber die Schönheit Cassandre's rührt den rohen Entführer derart, dass er den schändlichen Vorsatz nicht auszuführen vermag, sondern dem Mädchen Herz und Hand anbietet. Mit Lebensgefahr muss er Cassandre gegen die von ihm gedungenen Mordgesellen verteidigen, die mit seiner Sinnesänderung nicht einverstanden sind; er ist siegreich, aber er trägt schwere Verwundungen Cassandre pflegt Ernest in der verborgenen davon. Bauernhütte, die ihnen als Zufluchtsstätte dient; in diesem Verkehr teilt sich Ernest's Liebe ihr mit, und sie beschliessen, von einander nicht mehr zu lassen. Vorsatz nötigt sie, da die Justiz Ernest fortwährend auf den Fersen ist, zu einer ununterbrochenen Flucht; endlich bietet ihnen Spanien überhaupt keine Sicherheit mehr, und sie begeben sich auf die See, um nach Afrika und von da nach Indien überzusetzen.

Nach Schloss Montfleur sind mittlerweile tible Nach-

richten gelangt: der greise Théobalde ist unweit Marseille in Folge der Anstrengungen der Reise erkrankt. Quitere bricht sofort dahin auf; ihre Base Oronce und Eufrasie als schnell liebgewordene Freundin begleiten Doch die Erkrankung Théobalde's war nur eine vorübergehende gewesen; als die Damen anlangen, finden sie ihn bereits wieder hergestellt. Ein glücklicher Zufall will nun, dass um dieselbe Zeit auch Ernest und Cassandre in Marseille anlangen. Ein Sturm hat sie auf dem Meere ereilt und sie gezwungen, an der französischen Küste zu landen. Beide sind durch ihre Erfahrungen wie umgewandelt, und bald sind die vorher so feindlichen Geschwister und Schwäger in herzlicher Eintracht vereinigt. Cléoreste, den der Brief Eufrasie's nicht im mindesten wankend gemacht hat, erfährt jetzt aus ihrem Munde zu seinem Entzücken, dass sie viel lieber ihm, als dem himmlischen Bräutigam angehören wolle; Quitere aber aber hat sich ganz an Pylladon, Oronce an Bertolde gefesselt. Des Letzteren Unschuld ist erkannt, und all' sein Hab' und Gut ihm zurtickgegeben worden. inzwischen Nisard verstorben, Hedvinge milder gestimmt worden ist, so steht dem Glücke aller Beteiligten, Dank himmlischer Ftigung, nichts mehr im Wege. Schlusse zieht der Verfasser, um die Namen seiner Helden zu rechtfertigen, eine ausführliche Parallele zwischen ihren Schicksalen und jenen des berühmten Freundespaares Orest und Pylades.)

In diesem Romane versucht der Dichter, wie dies bereits der Titel andeutet und wie im 'Proiect' deutlich ausgesprochen wird, 'de faire connoistre, comme dans la glace d'un miroir, tous les traicts & les qualitez qui peuvent rendre une amitié parfaitte'. Nebenbei aber verfolgt er die noch höhere Tendenz, eine Minderung des zwischen Frankreich und Spanien bestehenden Nationalhasses herbeizuführen, indem er Personen aus beiden Ländern sich innig verbinden und damit dem Leser menschlich nähern lässt. Und dieser Absicht bleibt der

Dichter so ziemlich treu, obschon ihn seine Lebhaftigkeit öfters ablenkt und andere moralische Lehren, als die ursprünglich zum Thema erwählten, in den Vordergrund stellen lässt. In der Wahl der Mittel, seine Lehre eindringlich zu predigen, kennt der Bischof von Belley auch im 'Cléoreste' keine angstliche Zurückhaltung: mit grellen Farben, mit einer Anschaulichkeit, die nahezu physischen Ekel hervorrufen kann, malt er hier manche Szene, welche unsere Analyse eben nur anzudeuten wagte. Was aber Camus auch darstellen mag, lasciv wird er nie. Mutig nennt er alles beim rechten und eigentlichen Namen, und deutlich fühlt man, dass nur der ernste Wunsch, durch ein wahrhaftiges Gemälde der menschlichen Verworfenheit den Leser zu erschüttern und zu bessern, nicht aber etwa faunisches Geltisten jene in einem religiös-moralischen Romane allerdings merkwürdig auffallenden Schilderungen eingab.1)

Camus sah voraus, dass sein Werk sowol um seiner politischen Färbung, als auch um jener realistischen Züge willen angegriffen werden würde, und fügte deshalb der Dichtung als 'bouclier preservatif' eine ungemein frisch und geistvoll geschriebene 'Défense de Cléoreste' bei. Sie zählt 156 Seiten und enthält eine Fülle von kulturgeschichtlich und litterarisch merkwürdigen Notizen, von denen wir das für unsere Zwecke brauchbare bereits an verschiedenen Orten verwertet haben. Namentlich für die Klassifikation und Chronologie der Werke von Camus selbst ist die 'Défense' eine wichtige Quelle. 2)

<sup>1) &#</sup>x27;Si ie foüille dans les ordures du monde, si ie reprefente des mauuaises actions, & mesme des deshonnestes (quoy que bien rarement), [ie le fay] pour les detester.' 'Cléor.' II, 720.

<sup>2)</sup> Minder interessant ist die dem I. Bande beigegebene 'Brifée.' Hier bittet Camus um Entschuldigung, dass die Feder mit ihm durchgegangen, wie ein gehetzter Hirsch 'durchgebrochen' sei — 'Brisée' ist ja das bei einer Parforce-jagd vom Wilde durchbrochene Gehege — und er sich nun veranlasst sehe, die Geduld des Lesers noch in einem zweiten Bande in Anspruch zu nehmen.

Zum Schlusse dieser Bemerkungen sei noch auf den merkwürdigen Zusammenhang hingewiesen, welcher den 'Cléoreste' und eine der berühmtesten Dichtungen der Weltlitteratur, Shakespeare's 'Romeo und Julie', verknupft. Die Liebesgeschichte Cléoreste's und Eufrasie's ist nämlich von Camus in ihren Hauptztigen aus derselben Quelle geschöpft worden, der Shakespeare die Idee zu seinem Liebesdrama entnahm. Es ist dies bekanntlich eine Novelle des Bandello. 1) Folgende Züge stimmen völlig überein: die erbitterte Feindseligkeit der Elternhäuser; erste Zusammenkunft der Liebenden auf einem Ballfeste im Hause des Mädchens, das daher der Held maskiert besuchen muss; die nächtlichen Unterredungen, wobei sich das Mädchen auf einem Balkon oder hinter einem Gitterfenster verborgen hält. verwandte Charaktere sind Tebaldo und Ernest, namentlich aber die Amme und die Dueña Berille, welche tibrigens auch Camus zu einem sehr plastischen Charakterbilde von vollendeter Komik herausgearbeitet hat. Daran, dass Camus die Erzählungen des Bandello kannte und las, ist nichts auffallendes. Vermutlich bedurfte er nicht einmal der vielgelesenen französischen Übersetzung, die schon längst vorhanden war,2) und nach welcher der englische Dichter arbeitete. Dass Camus den tragischen Schluss der italienischen Liebesgeschichte abänderte, die Feindschaft der Häuser erlöschen und die Liebenden ans Ziel ihrer Wünsche gelangen liess, entspricht der vorgefassten versöhnlichen Tendenz der Erzählung.

11. Wie d'Urfé, Barclay und Gombauld hat auch Camus durch hervorragende Individualität oder glänzende

<sup>1)</sup> Diese geht wiederum auf eine Erzählung des Luigi da Porto 'La Giulietta' (geschrieben 1524, gedruckt 1535) zurück.

<sup>2)</sup> Les Histoires tragiques du Bandel, traduites en François par Pierre Boaistuau & François de Belleforest. Zuerst Paris 1564. (Abdruck in Halliwell's Shakespeare-Ausgabe, Bd. XIII.)

Erfolge ausgezeichnete Nachfolger nicht gefunden, wiewohl es seinen eigenen Romanen wahrlich nicht an Lob
und Beifall fehlte. Sie hatten, wie der Dichter selbst
triumphierend meldet, Amadis und Palmerin von den
Höfen verdrängt. 1) Nur einige wenige, und zwar Standesgenossen, versuchten sich noch, meist auf Camus unmittelbare Anregung hin, in christlich-moralischen Erzählungen. Der Jesuit Richeome beschrieb 'zehn Tage
eines Lorettopilgers'; Nicolas Caussin, derselben Gesellschaft angehörig, schilderte in dem Romane 'La Cour
fainte' den Gegensatz zwischen dem Hofleben des Herodes
und des Theodosius. 2)

Der Grund für diese Sterilität liegt in den Zeitverhältnissen. Der religiöse Roman kam im allgemeinen zu spät. Nur ein Scheinleben hatte ihm Camus' Geist und Witz einzuhauchen vermocht: er verschwand mit Camus, wie er mit Camus erschienen war. Der religiöse Roman, selbst in der so wenig zelotischen Form, die ihm sein Neuschöpfer verlieh, verlangt unbedingten, naiven Glauben; diesen aber hatte in den gebildeten Ständen, an die sich die von gelehrten Anspielungen und Zitaten durchsetzten Dichtungen des Bischofs ausschliesslich wenden, die Reformation vernichtet, auch da, wo die Grundvesten des Katholizismus von ihr nicht erschüttert worden waren. So ist es gekommen, dass Camus schon wenige Jahrzehnte nach seinem Tode samt seinen Romanen einer tiefen Vergessenheit auheimfiel, und die Litteraturgeschichte über den Charakter und die unverkennbare Bedeutsamkeit seiner Werke völlig im

1) 'Cléoreste' II, 675.

<sup>2)</sup> Louandre (a. a. O., p. IX) nennt noch: Pater Cossart, Le Brasier spirituel; Cerisiers, La Chasteté récompensée; Pater Decroix, Les Fleurs de l'Amour céleste und Le Miroir de l'Amour divin; Girard, L'Orphée sacré du Paradis. Hier verrat sich sogar in den Titeln der ängstliche Anschluss an Camus.

Dunkeln blieb. Selbst Sainte-Beuve<sup>1</sup>) sieht in Camus nur eine Art Zerrbild des von ihm vergötterten François de Sales, 'l'Élisée un peu folâtre de ce radieux Élie.' Auch was er ihm belässt: die prangende Zitatengelehrsamkeit und den schillernden Geistesreichtum — ist nicht das Wesentliche an Camus. Es liegt vielmehr in dem Verdienste, mit vollem Bewusstsein eine ästhetische und moralische Wiedergeburt des Idealromans gewollt und auf sein noch so fernes Endziel, den psychologischen Situationsroman, mit sicherer Hand kingewiesen zu haben.

### Anhang.

## Chronologische Übersicht der Werke von Jean-Pierre Camus, soweit dieselben bibliographisch bekannt sind.1)

1610 Petronille, Accident pitoyable de nos iours. Paris. 8°. 2. Aufl. Lyon 1626.

1620 La Memoire de Darie, où se voit l'idée d'une deuotieuse Vie & d'une religieuse Mort. Paris. 8°. 2. Aufl. ib. 1625.

1621 Elife, ou l'innocente Victime. Paris. 8°.

Dorothée. Paris. 8°.

Agathonphile, ou les Martyrs Siciliens &c. Paris. 8°.

Weitere Aufl. ib. 1627, 1637, 1638.°)

1) Eine Zahl derselben führt Abbé Lenglet, Bibl. des Rom., p. 165 f. an.

<sup>1)</sup> Port-Royal, 3c éd., I, 241 f.

<sup>2)</sup> An diesem Romane feilte François de Sales. (Déf. de Cléor., p. 715.) Noch im 18. Jahrhundert wurde er überarbeitet und neu ediert (von Cusson, Nancy 1712).

1622 Agathe à Lucie. Paris. 80.1)

1623 Eugene, Histoire Grenadine. Paris. 120.2) Hermiante, ou les deux Hermites contraires, le Reclus & *l'Instable*. Lyon. 8°.

1624 Aristandre. Histoire Germanique. Lyon. 80.3) Le Saint Désespoir d'Oleastre. Lyon. 8º.

1624 Diotrephe, Histoire Valentine. Lyon. 12°. Palombe, ou la Femme honorable. Histoire catalane. Paris. 80.4)

1625 Alcine, Relation funeste. Paris. 12°. Iphigenie. Lyon. 12°. 2 vols. 5) La Pieuse Julie. Paris. 8°.

Daphnide, ou l'Integrité victorieuse. Lyon. 80.3) 1626 Aloph, ou le Paraire malheureux. Histoire Françoise.

Lyon. 12°. Flaminio & Colman, deux Miroirs, l'vn de la Fidelité, l'autre de l'Infidelité des Domestiques. Lyon. 12°. Cleoreste, Histoire Françoise-Espagnolle. Representant le Tableau d'vne parfaitte amitié. Lyon. 8°. 2 vols.

1627 Damaris, ou l'Implacable Maratre. Histoire Allemande. Lyon. 12°. Hyacinthe. Histoire Catalane. Paris. 12°.

Regule. Histoire Belgique. Lyon 8°.

1628 Hellemin & son heureux malheur. Lyon. 8°. Honorat & Aurelio, euenemens curieux. Rouen. 8°. Occurences remarquables. Paris. 8°. 2. Aufl. ib. 1638.

1629 Clearque & Timolas. Rouen. 120. Marianne, ou l'innocente Victime. Paris. 12°.

1630 L'Amphitheatre sanglant. Paris. 80. Le Bouquet d'Histoires agreables. Paris. 8º. 2. Aufl. Rouen 1639.

1681 Euenemens singuliers, ou Histoires diverses. Paris. 8°. 2. und 3. Aufl. Lyon 1638, Rouen 1659. Le Pentagone historique, montrant en cinq façades autant d'accidens signalez. Paris. 80.5)

1) Ein Brief der hl. Agathe an die kranke Syracusanerin

Lucie. Vgl. Bibl. univ. des Rom., 1778, Aoust, p. 69 f.

2) Hier werden Ferdinand und Isabelle als echt katholisches Königspaar verherrlicht. Der Roman erregte, da die politische Stimmung gegen Spanien war, Anstoss.

\*) War die Frucht einer spanischen Reise, welche im

'Cléoreste' anschaulich geschildert wird.

4) 'Un peu trop fabuleux & excedant les forces & les rencontres humaines.' (Déf. de Cléor., p. 673.)

<sup>5</sup>) Vgl. Bibl. univ. des Rom., 1776, Mars, p. 47ff.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

1631 Tours des Miroirs. Paris. 8°.

1632 Alexis. Paris. 8°. 6 tomes in 3 vols.

Divertiffemens historiques. Paris. 8°.

Leçons exemplaires. Paris. 8°.

Observations historiques. Rouen. 8°.

1633 Decades historiques. Donoy. 8°.

Spectacle d'horreur. Paris. 8°.

Speridion, Anacorete de l'Apennin. Paris. 8°.

1637 Parthenice, ou Peinture de l'invincible Chasteté, Paris. 8°.

1638 Banquet d'Assure. Paris. 8°. 1638 Varietez historiques. Paris. 8°.

Casilde, ou le Bonheur de l'Honnesteté. Paris. 8°.

1640 Recits historiques Paris. 8°.

1643 Memoriaux historiques. Paris. 8°. Speculations historiques. Paris. 8°.

1644 Tapisseries historiques. Paris. 8°.

#### 'Ohne Jahr' erschienen:

Les Succes differens. 2. Aufl. Paris 1670. 8°. Polistore. Paris. 8°. L'Hermite pelerin. Paris. 8°. Callitrope. Paris. 8°.

## Sechstes Kapitel.

# Der heroisch-galante Roman im ersten Stadium seiner Entwickelung: Gomberville.

§ 1. Gomberville's Leben. 2. Seine kleineren Werke. 3. Seine Bedeutung für die Geschichte des französischen Romans. 4. Die 'Carithée'. 5. 'Polexandre.' 6. Widmungen. 7. Inhalt. 8. Episoden; die Geschichte Eolinde's. 9. Beziehungen zum 'Amadis' und zur griechischen Romantik. 10. Anspielungen auf Zeitverhältnisse. 11. Stil. 12. Erscheinen der 'Cytherée', 13. Analyse. 14. Anklänge an die Erotiker, an Biblisches und Arabisches; an 'Polexandre'. 15. Bigotismus des Romans. 16. 'Le ieune Alcidiane.' 17. Inhalt. 18. Mme de Gomez.

Marin Leroy, Sieur de Gomberville et de Chapitre, wurde im Jahre 1600 zu Paris geboren. 1) Nach den 'Menagiana' war sein Vater 'buvetier de la Chambre des Comptes de Paris', nach der glaubwürdigeren Angabe des 'État de France' vom Jahre 1658 jedoch ein Edelmann ersten Ranges. Erzogen wurde der Dichter in Gemeinschaft mit dem späteren Abbé de Marolles im Collège de la Marche. 2) Schon 1614 wurde ein Werk Gomberville's veröffentlicht, und seltsamerweise dichtete er, kaum auf der Schwelle des Jünglingsalters stehend, ein 'Tableau du Bonheur de la Vieillesse' (Paris. 80), 110 Quatrains, die er seinem Vater widmete. Der Inhalt

2) Pellisson et d'Olivet, a. a. O., I, 265.

<sup>1)</sup> Nach anderer Überlieferung zu Étampes (Seineet-Oise.)

des Gedichtes war, wie erklärlich, ohne tieferen Wert, aber auch der Versbau wird als 'foible' bezeichnet.1) Sein späteres Leben verbrachte der Dichter meist in Versailles, bisweilen lebte er auch auf seinem von dieser Stadt nur eine Lieue entfernten Landgute Gomberville, und nicht selten auch in Paris, wo er in der Nähe der Sankt-Gervasiuskirche ein Haus besass. Seine Verhältnisse waren glänzende: er bezog nach Tallemant jährlich 15000 Livres Rente. Gomberville war eines der konstituierenden Mitglieder der 'Académie', die oft, bevor sie ein eigenes Haus bezog, in seiner Wohnung tagte. Am 7. Mai des Jahres 1635 hielt er den neunten der Vorträge, welche die Gesellschaft veranstaltete; sein Thema war: 'Que lorsqu'un siècle a produit un excellent héros, il s'est trouvé des personnes capables de le louer'.2) Man zählte daher Gomberville mit Recht zu den 'Illustres' von Paris, mit denen er grösstenteils auch eng befreundet war. Besonders nahe stand er Chapelain und Maynard. In den Kreisen der Preziösen war er unter dem Namen 'Gobrias' eine gefeierte Grösse. 3) In einer

1) Bibl. univ. des Romans., 1775, Oct., I, 205.

<sup>2)</sup> Dieser Vortrag ist nie gedruckt worden. S. Pellisson et d'Olivet, a. a. O., I, 75. Den Gedanken, der ihm zu Grunde liegt, berührt auch la Calprenède einmal in seinem 'Faramond' (III, 2, 157) und bekennt sich hier zu einer gerade entgegengesetzten Ansicht: à quel degré de gloire croyez-vous qu' Annibal eust pû monter s'il eust trouvé parmy les Carthaginois des personnes capables de faire connoistre aux hommes ce qu'ils n'ont appris que par le recit de ses ennemis? Sa reputation cederoit à peine à celle du premier de nos Cesars &c.'

s) Somaize (Le Dictionnaire des Précieuses. Nouv. éd. p. Ch.-L. Livet, I, 202) erwähnt eine von Gomberville aufgebrachte preziöse Wendung: 'la peinture = la sœur de la poësie, la seconde rivale de la nature.' Andere Ausdrücke im selben Geschmacke sind: caracteres de seu (d. i. Küsse); ieune merueille (junges Mädchen, j. Mann); une belle ame; la douce importunité (d. i. Vogelgesang); n'esperer que des roses (alle aus 'Polexandre'); — importunes necessitez (Essen und Trinken); payer le tribut que tous les animaux doiuent à l'insatiabilité des Tyrans qui les conservent & les denorent

späteren Periode seines Lebens wandte er sich einer streng religiösen Weltanschauung zu und machte sich unnötig den bitteren Vorwurf, durch seine Romane, namentlich durch den 'Polexandre', die sittlichen Schäden der Zeit verschlimmert zu haben. Diese Wandlung war durch einen freundschaftlichen Verkehr mit Port-Royal herbeigeführt worden, den der Dichter (gleich Chapelain, Godeau und den Geschwistern Scudéry) etwa in seinem 45. Lebensjahre angeknüpft hatte. Eine zeitlang neigte er sich dem Jansenismus sehr ernstlich zu, und beschloss daher seine Romane, wie es Camus gethan, in einem religiös-moralischen Geiste abzufassen. 1) Sein erster und einziger Versuch nach dieser Richtung ist 'Le ieune

(desgl.) (aus der 'Cytherée'). Absurd ist Gomberville's Abneigung gegen das Wörtchen 'car', von dem er behauptete, dass es im 'Polexandre' gar nicht vorkomme. Man wies ihm indessen nach, dass es ihm doch drei oder vier Mal entschlüpft sei. Ein bekannter Brief Voiture's, mit 'car' beginnend, verspottet diese Antipathie, die man später der ganzen Académie unterschob. Vgl. Pellisson et d'Olivet, a. a. O., I, 52.

Contre les Romans. Enchanteurs des esprits, qui par de fausses peines Allumez un vrai seu dans le sond de nos veines; Plus vos discours trompeurs paroissent innocens, Plus leur poison pénètre, et leurs traits sont perçans, Et moins l'esprit resiste à l'effort de leurs charmes:

<sup>1)</sup> Port-Royal war im allgemeinen der Romanschriftstellerei feindlich gesinnt. Des marets, der Verfasser zweier untergeordneter Romane, 'Rosane' und 'Ariane', geriet über die Frage der moralischen Schädlichkeit des Romans mit Nicole in Streit; dieser richtete 8 Briefe, 'Visionnaires' betitelt, an ihn. In dem ersten (31. XII. 1665) heisst es: 'Ces qualités [de faire des Romans (& des Pièces de Théâtre)] qui ne sont pas honorables au jugement des honnêtes gens, sont horribes étant considerées selon les Principes de la Religion Chrétienne, & les règles de l'Evangile. Un faiseur de Romans et un Poète de Théâtre est un empoisonneur public, non des corps, mais des âmes &c.' Und d'Andilly widmete derselben Sache folgende Verse:

Alcidiane', eine unvollendete Fortsetzung des 'Polexandre' (1651). Gomberville starb am 14. Juni 1674. Nur ein Portrait des Dichters ist bekannt; es trägt die Umschrift 'Thalassius Basilides' (i. e. Marin Le Roy).

2. Die Werke Gomberville's, welche nicht Romane sind, seien wenigstens genannt, da sie für seine ganze Geistesrichtung von Bedeutung sind. Wir erwähnten bereits eine Jugendarbeit aus dem Jahre 1614.8)

1620 erschien von ihm: Discours des vertus & des vices de l'Histoire; Paris. 4°.

Traité de l'Origine des François. Paris. 8°.

Vous troublez la raison par de mortels plaisirs; Vous flattez notre erreur, et lui donnez des armes Pour combattre en nos cœurs les plus chastes désirs. (Bibl. poët., Paris 1745, II, 195.)

Interessant ist Racine's Replik: 'Et qu'est-ce que les Romans... peuvent avoir de commun avec le Jansénisme? Pourquoi voulez-vous que ces Ouvrages d'esprit soient une occupation peu honorable devant les hommes et horrible devant Dieu? Faut-il, parce que Desmarets a fait autresois un Roman, & des comédies, que vous preniez en auersion tous ceux qui se sont mêlés d'en faire? O! que le Provincial [i. e. Pascal] étoit bien plus sage que vous... Il ménage les faiseurs de Romans. Il s'est fait violence pour les louer.' Vgl. Œuvres de Boileau, Genève 1716, T. II, p. 329 f. — In ähnlicher Weise beseindete Gerson den 'Roman de la Rose' ("qui ad illicitam Venerem et libidinosum amorem utriusque status homines... excitabat"), die Jesuiten den Roman überhaupt (S. Journal de Trévoux, févr. 1703, 311).

1) Was Géruzez in der 1. Auflage seiner 'Hist. de la litt. franç.' (Paris 1852) vorgebracht, dass nämlich 'Polexandre' ein erbaulicher Roman sei, 'dessen Helden nach der Weise von Jansenius und Saint-Cyran über die Gnade disputieren', hat Sainte-Beuve (Port-Royal, 3° éd. II, 265 f. u. Note) bereits emendiert. Als der 'Polexandre' erschien, gab es überhaupt noch keinen Jansenismus, und 'le digne M. de Gomberville n'était pas homme à devancer, en quoi que ce soit, la mode et le temps.' Der 'Polexandre' enthält in der That nur Sätze

einer ganz allgemein giltigen Moral.

2) Dass er bereits 1647 gestorben sei, ist ein Druckfehler, dem man fast allenthalben begegnet.

3) Siehe oben S. 211.

1622 Remarques sur la Vie du Roy & sur celle d'Alexandre Severe. Paris. 4º.

1646 La Doctrine des Mœurs tirée de la philosophie des Stoiciens, representée en cent Tableaux. Paris. Fol. Von Otto Venius vortrefflich illustriert.

1665 edierte Gomberville die 'Memoires du Duc de Neuers';

Paris. Fol.1)

1682 wurde ein posthumes Werk des Dichters unter dem Titel: 'Relation de la Rivière des Amazones, traduite de l'Espagnol' veröffentlicht. Paris. 12°. 4 vols.

Ausserdem verfasste Gomberville noch eine Anzahl kleinerer Gelegenheitsschriften, Vorreden und dergleichen, wortiber das Nähere bei Pellisson und d'Olivet, a. a. O., II, 527. Auch für die Sammlungen religiöser und weltlich-lyrischer Gedichte, wie sie zu seiner Zeit anfingen beliebt zu werden, lieferte er gern Beiträge. 'Madame du Plessis-Génégaud, heisst es in der 'Bibl. poët.', II, 158 f., 'disoit qu'il n'y avoit que Gomberville qui sçût peindre en mignature, lorsqu'il composoit des Vers; et il étoit, selon elle, le 'Petitot' de la Poësie Françoise et Chrétienne.' Namentlich rühmte man zwei Sonnette: 'le Saint-Sacrement' und 'la Solitude'. An der Vollendung eines grösseren historischen Werkes, welches die Geschichte der letzten fünf Könige aus dem Hause Valois behandeln sollte, wurde Gomberville durch die Wiederaufnahme seiner poetischen Thätigkeit, der er eine Zeitlang ans Gewissensskrupeln entsagt, gehindert. Die Geschichte der 'Académie' (I, 265, note) berichtet hierüber: 'Un abbé favori de Richelieu et ami de Gomberville (vermutlich der Abbé de Marolles) l'avoit, dit-il, engagé à s'occuper des vivants plutôt que des morts, à négliger l'histoire pour les romans et le théâtre, et à finir, avant toute autre chose, une pièce intitulée 'Les Amans d'Angélique'; Gomberville, dégoûté de son travail, l'abandonna longtemps pour les romans, mais n'acheva pas la pièce commencée.'

<sup>1)</sup> Livet (Ausgabe von Somaize's 'Dict.', II, 241) spendet dieser Arbeit Lob.

Man ersieht schon aus dieser Anekdote, dass Gomberville der innere Beruf zum Historiker und vollends zum Theaterdichter abging, und da überdies kein einziges seiner geschichtlichen Werke auch nur einige Bedeutung besitzt, erscheint es angemessen, ihm den Namen eines Geschichtsforschers zu entziehen, der ihm häufig genug beigelegt wird, und seine ganze Bedeutung auf dem Gebiete des Romans zu suchen.

3. Um gleich hier Gomberville's Verdienst in dieser Hinsicht in wenige Worte zu fassen, so liegt es in dem Versuche, in der Form, welche d'Urfé durch die 'Astrée' geschaffen, eine dem Geschmacke der Zeit angepasste Fortsetzung und Nachahmung der alten Ritterromane, besonders der 'Amadís' gegeben, und gleichzeitig diejenigen Elemente in weiterem Umfang verwertet zu haben, welche die Erotiker und die italienische und spanische Hirtendichtung für eine Vervollkommnung der Dichtungsform des Romans darboten. Gomberville wird dadurch der Bahnbrecher für eine Kategorie, innerhalb welcher sich der Idealroman jahrzehntelang bewegen für den heroisch-galanten Roman. Wichtigkeit der Romane Gomberville's beruht also in ihrer Eigenschaft als Bindeglieder zwischen einer neuen und einer älteren Dichtungsform, welch' letztere vielleicht ohne seine Bemühungen eine Fortpflanzung nicht erlebt Auch muss anerkannt werden, dass diese Neuschöpfung von einem wahrhaft idealen Geiste getragen wurde, dass Gomberville's Schöpfungen von einer sittlichen Tendenz durchweht sind, die, mag sie auch oft, namentlich für die moderne Betrachtung, ins Absurde und Komische ausarten, doch für die Gesittung der Zeit gar nicht hoch genug angeschlagen werden kann. Es ist kein kleinlicher und kein gewöhnlicher Gedanke, der z. B. dem 'Polexandre' zu grunde liegt: nämlich den leichtsinnigen und tollkühnen Amadis zu einem tadellosen, verständigen Chevalier und damit zum Musterbilde für die Junker des XVII. Jahrhunderts umzugestalten; einen 'parfaict Amant' nur dann anzuerkennen, wenn er gleichzeitig sich in allen Lebenslagen als 'honneste homme' bewähre.

Damit ist freilich das Lob, welches Gomberville gespendet werden darf, auch völlig erschöpft. Seine sämtlich über den Versuch, ein Romane kommen neues Genre zu schaffen, nicht hinaus; sie machen den Eindruck wüster, unverarbeiteter Brouillons. monstruöse Embryone, die den fertigen Organismus, zu dem sie sich gestalten sollten, kaum ahnen lassen. Eine Läuterung tritt im Laufe der Zeit in Gomberville's Schöpfungen nicht ein. Ihm fehlte eben bis auf die Fähigkeit, einen leicht dahingleitenden Stil zu schreiben, wohl jede der Eigenschaften, die ein auch nur erträglicher epischer Dichter besitzen soll. Dazu kommt, dass seine Talentlosigkeit nicht, wie es doch häufig der Fall ist, mit einer gewissen reinlichen Einfachheit, mit Bescheidenheit und Fleiss gepaart ist, sondern fortwährend durch einen genial sein sollenden Sturm und Drang über ihre Leere und Haltlosigkeit zu täuschen versucht. 1)

<sup>1)</sup> Man vergleiche folgende Selbstbeurteilung, die Gomberville in einem dem 'Polexandre' angefügten 'Aduertiffement aux honnestes Gens' niedergelegt hat: 'Vn grand dessein ne me desplait pas, pource qu'il est bien tost imaginé: mais l'execution m'en est insupportable, pource qu'il faut beaucoup de temps, beaucoup d'attention, beaucoup de servitude et beaucoup d'ordre. Je n'ay iamais eu d'auersion pour les belles semmes. Cependant l'aime si fort la negligence & l'inegalité, que le trouve à redire en toutes celles qui sont tousiours si concertées, si regulieres, & si exactes en leurs aiustemens qu'on les prend pour des peintures du pont Nostre Dame, plustost que pour des beautez viuantes ... L'irregularité de mon esprit ne peut souffrir ces importunes & perpetuelles iustesses. Il se plaisi au desordre. Il aime les déreiglements; & si vn bras plus fort qu'vn bras humain ne l'attachoit inseparablement au iong Sacré de la Foy, il se donneroit la liberté de croire que le monde ne fut iamais fait auec poids, nombre & mesure. Il aimeroit aussi beaucoup moins qu'il ne fait cette harmonieuse confusion de voix ou d'instrumens, qu'on nomme Musique, si elle n'estoit eternellement inegale, et ne formoit son tout, de parties non seulement differentes,

Auch der Vorwurf mangelnder Ausdauer darf mit Recht gegen Gomberville erhoben werden, denn von seinen vier Romanen liess er zwei unvollendet, wiewohl er zu ihrem Abschluss über fünfzig, bezw. über zwanzig Jahre Musse gehabt hätte. So gehört Gomberville zu den in jeder Litteratur zahlreichen Dichtern, deren Ruhm einzig im 'magna voluisse' besteht, denen aber schliesslich immer die schönen Pläne unter der Feder in ein wertloses Nichts zerrinnen.

4. Der fritheste Roman Gomberville's ist 'la Carithée' betitelt1) und im Jahre 1621 in 80 zu Paris erschienen. Wir können über diesen Roman leider nicht de visu berichten und urteilen, denn es gelang uns nicht, ein Exemplar desselben aufzutreiben. Wohl möglich, dass — wenigstens in Deutschland — keines mehr vorhanden ist. Hat doch schon Pellisson die 'Carithée' 'nie gesehen'. Auch von dem Abbé Lenglet du Fresnoy erscheint dies wahrscheinlich, denn er nennt den Roman zwar im Index seiner 'Bibliothèque des Romans', unterlässt aber im Werke selbst ihn aufzuführen. Dafür wird auf der im Index zitierten Seite Gomberville eine 'Cariclée, ou la Cyprienne amoureuse. Toulouse 1621' zugeschrieben, von der andere meinten, "dass sie Pierre Casseneuve, 'vn des plus savans Écrivains de Toulouse' verfasst habe". Selbst Brunet verzeichnet die 'Carithée' nicht. Der einzige uns bekannte Autor, der die fragliche Dichtung Gomberville's unzweifelhaft in der Hand gehabt und gelesen hat, ist Charles Sorel, der aber wiederum den Verfasser nicht zu kennen scheint. Er gedenkt der 'Carithée' mehrfach in seinem schon oft erwähnten 'Berger

mais diametralement opposées. Estant dans cette solie, ie vous laisse à inger, si vous deuez rien attendre de moy, qui sust ny regulier, ny acheué. Etc.'

<sup>1)</sup> Die 'Biographie universelle' (s. v. Gomberville) gibt ungenau als Titel: 'La Caritie, roman contenant sous des temps, des provinces et des noms supposez, plusieurs rares et veritables histoires de notre temps.' Paris 1622. 8°.

extravagant', dessen Heldin, Charite, vermutlich sogar nach der Heldin Gomberville's benannt ist. An einer dieser Stellen verspottet er die 'Carithée' als einen der Romane, in denen von Liebenden bogenlange Reden gar geschwind auf die Rinde eines Baumes geritzt werden, was doch ganz unaussührbar sei. Wichtiger ist die Notiz in den 'Remarques' (p. 13), wo er heisst: [la Caritée est un liure dont ie ne leur sçaurois donner mon aduis, pour ce qu'il n'est pas acheué. 1) Tout ce que i'en puis mettre icy, c'est qu'au commencement l'on voit l'histoire de la mort du grand Pan, tirée de Plutarque, & apres les Amours de Germanicus & d'Agrippine, & au reste quelques amours des bergers de l'Isle heureuse.' Nach dieser leider nur sehr skizzenhaften Inhaltsangabe scheint es, als ob die 'Carithée' ein merkwirdiges Gemisch aus mythischen, geschichtlichen und modern-romantischen Elementen gewesen sei; die Erwähnung der 'bergers de l'I/le heureuse', welche auch im 'Polexandre' eine Rolle spielen, gestattet die Annahme, dass die Idee zu dieser Dichtung bereits bei Abfassung der 'Carithée' in Gomberville vorhanden war.2)

5. Der bei weitem bedeutendste Roman unseres Dichters ist 'Polexandre'. Gomberville begann sein Werk in bereits männlichem Alter zu Anfang der dreissiger Jahre des Jahrhunderts, denn schon vom Jahre 1632 liegt ein wenn auch noch unvollständiger und skizzenhaft ausgeführter Roman, 'l'Exil de Polexandre' betitelt, vor. Hier ist die Handlung noch eine leidlich konzentrierte; der eine Held, um den sich sämtliche Figuren gruppieren, ist Polexandre. Dann folgte eine zweite Redaktion, die ins Jahr 1634 anzusetzen ist. Sie verdankte ihre Entstehung, wie Gomberville selbst berichtet,3) der Neigung, die Geschichte eines mexikani-

<sup>1)</sup> Sorel schrieb dies 1627 nieder.

<sup>2)</sup> Eine das obenstehende berichtigende und erganzende Notiz siehe im Anhang.

<sup>\*) &#</sup>x27;Aduertissement aux honnestes Gens.' (Bd. V, p. 615 der gleich zu erwähnenden Ausgabe des 'Polexandre'.)

schen Liebespaares, Zelmatide und Izatide, in die alte Erzählung einzusiechten. Der Dichter aber mag selbst bald danach gefühlt haben, dass der so entstandene Doppelroman dem Ideale, welches er sich selbst von seinem 'Polexandre' gebildet, nicht entsprach. Denn hier war der Held, dessen Liebe und Grossthaten zu besingen ursprüngliches Vorhaben gewesen war, völlig in den Hintergrund gedrängt worden; er war zu einem blossen 'pretexte'1) herabgesunken, um den exotisch - absonderlichen Roman von Zelmatide und Izatide unter wohl akkreditierter Flagge unter das Publikum zu bringen. Der Roman schliesst in dieser Fassung auch gar nicht mit der glücklichen Vereinigung Polexandre's und seiner geliebten Alcidiane, sondern damit, dass der Held, 'comme mort sur la grande place de Coppenhaguen', wohin er verschlagen worden, zurückgelassen wird.

Jene Mängel auszugleichen, forderten den Dichter ausserdem zahlreiche Stimmen aus seinem Leserkreise auf.2) Gomberville willfahrte; er trat die 'longue nauigation' seiner Erzählung abermals an, und schrieb mit Verwertung der beiden vorangegangenen Redaktionen einen dritten, den eigentlichen Roman 'Polexandre'. Jahrzehntelang sollte er ihn zu einer gefeierten Grösse der Litteratur und Gesellschaft erheben. 'Maintenant ie vous le donne tel que vous l'auez desiré, erklärt der Dichter, 8) doch möge man gleichwohl sein Werk noch nicht mit den in allen Einzelheiten vollkommenen Gemälden eines Leonardo da Vinci, Mabuze und Solario vergleichen, sondern eher mit den unfertigen Skizzen der 'moindres dessinateurs', wie Raphael (sic) oder Primaticcio. Dass namentlich vom 'Exil de Polexandre' der neue 'Polexandre' erheblich abweiche, wird an einer anderen Stelle betont.4)

<sup>1)</sup> Ib.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ib. 611.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ib. 616.

<sup>4)</sup> Königl. Privileg vom 15. I. 1637.

In seiner endgiltigen Gestalt ist der 'Polexandre' ein Roman von fünf starken Oktavbänden, welche 22 Bücher und nicht weniger als 4409 enggedruckte Textseiten umfassen.

Das 'Achevé d'imprimer' pour la première fois' ist für alle fünf Bände vom 9. März 1637 datiert. Verleger und Drucker ist der bekannte Augustin Courbé. Jeder Band hat ein hübsches von A. Bosse in Kupfer gestochenes Frontispice, Szenen aus dem Romane darstellend. Wiewohl es mit Ort und Zeit der Erzählung nicht übereinstimmt, hat der Künstler Kostüme und Geräte ganz im französischen Stile des XVII. Jahrhunderts dargestellt. Die Ungläubigen sind durch Turban und Schnabelschuhe kenntlich gemacht. Das Verso des Titelblattes trägt die Devise: 'ASPIRAT PRIMO FORTUNA LABORI', welche sich nicht auf Gomberville's Thätigkeit beziehen kann.

6. Jeder der fünf Bände trägt eine besondere Widmung: die des ersten wendet sich an 'LOVIS LE IVSTE' und zieht einen tiberschwenglich panegyrischen Vergleich zwischen ihm und dem Helden des Romans. Ausserdem widmet Gomberville seinem Könige ein Sonnett im Schnörkelstile Ronsard's gehalten und den Gedanken 'Cesse de vaincre' variierend. Der II. Band ist dem 'Monseigneur l'Emizentissime Cardinal Duc de Richelieu' gewidmet, und wenn im ersten Teile Ludwig mit Polexandre verglichen wurde, so bittet jetzt der Dichter, sich unter dem Helden keinen anderen als Richelieu vorstellen zu wollen. Se in Leben habe er im Gewande des Romans

<sup>1)</sup> Gegen die allerdings oft sehr inhaltsleeren und gespreizten Illustrationen der Romane eisert Furetière im 'Roman bourgeois' (1666, p. 14): 'J'aurois bien plustost saict de vous la [die Heldin des Romans] faire peindre au deuant du Liure, si le Libraire vouloit saire la dépense. Cela seroit aussi bien nécessaire que tant de Figures, de combats, de Temples, & de nauires qui ne seruent de rien qu'à faire acheter plus cher les Liures...'

(Fable) geschildert, bald aber erhoffe er hinlängliche Erleuchtung, um im eigentlichen Sinne der Biograph des grossen Mannes werden zu können. Die Dedikation des III. Bandes nennt den bekannten Kanzler Séguier, und da der Dichter diesen nicht wohl mit dem städtestürmenden Polexandre vergleichen kann, so ist der Panegyricus hier womöglich noch gedankenärmer als vorher. Auch hier verrät der Dichter die Absicht, ein grösseres Werk historischen Inhalts abzufassen, in dem dann der Kanzler seinen Ehrenplatz erhalten solle. An die Spitze des IV. Bandes stellt Gomberville den Namen des Marschall Schomberg, eines geborenen Deutschen und tapferen Kriegsmannes, der nach dem Widerrufe des des Edikts von Nantes in brandenburgische und danach englische Dienste ging.<sup>1</sup>) Diesen nennt Gomberville wieder das wahre Vorbild Polexandre's und schmeichelt auch ihm wieder mit dem Versprechen, seine Ruhmesthaten noch anderwärts zu verherrlichen. Um sich im Voraus zu empfehlen, vergleicht er die von Schomberg geleitete Belagerung Ostende's mit jener Troja's. Es wird endlich nicht überraschen, dass unser so wortreicher und ideenarmer Autor auch dem Widmungsträger des V. Bandes, dem Msgr. Roger du Plessis de Liencourt, nichts anderes zu sagen weiss, als dass er, sein erlauchter Gönner, einzig und allein das Prototyp Polexandre sei.

7. Eine vollständige Analyse des 'Polexandre' zu geben, welche nur einigermassen lesbar und verständlich wäre, ohne selbst einen dicken Band zu füllen, ist eine Aufgabe, die nicht nur wir für unlösbar halten,2) und

<sup>1)</sup> Der Marschall verfasste selbst einen Roman: 'Dianée' (Paris 1642. 8°.). Abbé Lenglet (Bibl. des Rom., S. 138) tadelt ihn.

<sup>2)</sup> Vgl. Bonafous, a. a. O., p. 258. In der Bibl. univ. des Rom., 1775. Aoust, p. 108—261, hat de la Dixmerie, der schon hierzu "seine ganze Unerschrockenheit und seine ganze Begabung nötig hatte", die Geschichte Polexandre's aus dem Episodengewirr herausgelöst und mit zahlreichen Umstellungen

der daher auch Dunlop, abgesehen davon, dass er nicht die letzte Redaktion des Romans zu Grunde legt, durchaus nicht hat gerecht werden können. Die Handlung ist in der That dermassen verwickelt, die langen und dünnen Fäden zahlloser Episoden zu einem so undurchdringlichen Gewebe versponnen, Zusammengehöriges so endlos weit auseinander gerissen, dass es schwer fallen würde, irgend ein anderes Werk namhaft zu machen, an dem sich die Verworrenheit und Regellosigkeit des 'Polexandre' exemplifizieren liesse. Dazu kommt, dass der Inhalt des Romans sich nicht nur von Redaktion zu Redaktion erheblich verändert, sondern selbst von Auflage zu Auflage, und also nicht eine, sondern erst eine ganze Reihe peinlich treuer Analysen auf Zuverlässigkeit Anspruch erheben dürften. 1)

Gomberville gibt vor (II. Partie, L. V, p. 969), die Geschichte Polexandre's nach Memoiren zu schreiben. Polexandre, König der Canarischen Inseln, ist der Nachkomme eines Karl von Anjou, des Bruders eines französischen Königs, der 'vor etwa dreihundert Jahren auch tiber Sicilien und Jerusalem geherrscht habe und der mit Recht unter die 'Demis-Dieux Chrestiens'\*) versetzt worden sei.'

nacherzählt, ohne dass seine mühevolle Arbeit ein Verdienst hätte, denn sie gibt von dem Inhalte und der Manier des Gomberville'schen Romans eine ganz irrige Vorstellung.

<sup>1)</sup> Ausserordentlich erschwert wird das Verständnis des Romans noch durch die mehrfachen, langen und höchst abenteuerlichen Namen, welche die Personen tragen, und von denen nach Gefallen bald der eine, bald der andere gebraucht wird. So heisst eine der Hauptfiguren, eine tunesische Prinzessin, Perside Amathonte Ennoramita. Ein anderer Übelstand ist der, dass zahlreiche Personen denselben Namen tragen, andere wieder den ihren öfters vertauschen, noch andere, und durchaus nicht unwichtige, völlig namenlos gelassen werden! Unbeschreiblich ist auch die geographische Konfusion.

<sup>\*)</sup> Es ist also Ludwig der Heilige gemeint. P. II, L. III, p. 434.

Schon als Jüngling zieht Polexandre weit in der Welt umher, lernt in Frankreich höfisch-ritterliches Wesen, besteht zahllose Abenteuer und kehrt danach in seine Heimat zurück. Hier findet er seine Schwester Cydarie durch Korsaren entführt; um sie zu befreien, begibt er sich sogleich wieder auf die See. Furchtbare Stürme verschlagen ihn auf eine Zauberinsel, an der absichtlich niemand landen kann. Er verliebt sich sogleich in die schöne Königin des Landes, Alcidiane, der er in Krieg und Frieden wesentliche Dienste erweist, und auf die seine männliche Schönheit, sein Edelmut und seine unbezwingliche Tapferkeit einen tiefen Eindruck machen. Als er aber eines Tages wagt, ihr seine Liebe zu gestehen, und sie bittet, ihn unter ihre mit goldenen Ketten belastete "Sklaven" aufzunehmen, weist sie ihn doch voll Hochmut als einen Abenteurer ab. Polexandre verlässt gramerfüllt die Insel, die er nun nicht wieder betreten kann;1) er sucht, in der steten Hoffnung, den Tod zu finden, oder durch einen Sturm abermals auf die 'Isle inaccessible' verschlagen zu werden, zu Lande und zu See Abenteuer und Gefahren, überali, vom Norden Dänemarks bis zu den Wüsten Afrikas, als Beschützer der Unschuld, Rächer des Bösen und Stifter der Ordnung erscheinend. Diese Fahrten währen jahrelang und verbreiten Polexandre's Ruhm durch die ganze Welt; auch Alcidiane vernimmt von dem Helden und bereut jetzt insgeheim ihre allzugrosse Strenge. wünscht seine Zurückkunft, ohne sie irgendwie herbeiführen zu können. Inzwischen verrichtet Polexandre eine letzte herrliche That: er rettet Apheristidez, König des Negerreiches Gheneva, vor einem Löwen, und empfängt zum Danke die goldene Sklavenkette Alcidiane's, die

<sup>1)</sup> Unwillkürlich wird man hier an den im 'Wigalois' des Wirnt von Grafenberg niedergelegten Sagenstoff gemahnt: auch Gawein vermag, zu Artus zurückgekehrt, das Land seiner Geliebten, Florie von Syrien, nicht wiederzufinden.

Apheristidez' verstorbener Sohn getragen hatte. In dieser neuen Würde kann er sich auf die Sonneninsel begeben, in deren der höchsten, mystischen Gottheit geweihtem Tempel die Unterthanen Alcidiane's alljährlich ein Sühnopfer darbringen. Auf dem Schiffe, mit dem jene, von einem Schwan geleitet, nach der Zauberinsel zurückzukehren pflegen, hofft er dann ebendahin zu gelangen und Alcidiane um Vergebung anzuflehen. Diese Hoffnung erfüllt sich, nachdem der Held sich in Sklavengewändern ein Jahr lang der mystischen Läuterung des Sonnendienstes unterzogen hat. Alcidiane, durch ihre Liebe und durch ein uraltes Orakel: sie werde, nachdem sie einen König abgewiesen, einem "Sklaven" die Hand reichen, umgestimmt, vermählt sich mit Polexandre.

8. Das eben erzählte, das wir nach des Dichters Willen als Kern des Romans zu betrachten haben, nimmt doch einen verhältnismässig nur sehr geringen Teil des Werkes ein. Das Übrige ist Episoden gewidmet, von denen manche mindestens ebenso umfangreich sind, wie die Geschichte Polexandre's und Alcidiane's. Die eingeschalteten Erzählungen behandeln zunächst die Geschichte der Geschwister Polexandre's: Iphidamante und Cydarie; dann die seiner Freunde und Nebenbuhler; endlich die solcher Personen, die weder zu Polexandre noch zu einer ihm nahestehenden Figur in ersichtlichen Beziehungen stehen. Um ihre Geschichte mitzuteilen, gentigt es, dass sie, oft auf die unerklärlichste Weise, als Gäste, Hilfeslehende, Gefangene oder herausfordernde Gegner in den Gesichtskreis der bereits bekannten Helden treten. Sind diese Episoden im allgemeinen noch weniger originell als die Haupterzählung, die, wie wir sehen werden, lediglich als ein Konglomerat von Reminiszenzen betrachtet werden muss, entbehren sie noch mehr als diese jeglicher Frische, Glaublichkeit und Vertiefung, so macht doch eine davon eine rühmliche Ausnahme. Leider aber drängen ihre Vorzüge den Leser zu der Annahme, sie ihrer Erfindung und ihrer Ausführung nach

nicht das Werk Gomberville's sei: Es ist dies jene Episode, die den grössten Teil des V. Buches im II. Teile ausfüllt (p. 869-969). Diese Geschichte von Eolinde, einer Engländerin und zweiten Desdemona, die von ihrem durch eine neidische Schwiegermutter zu massloser Eifersucht aufgestachelten Gatten bis in den Tod verfolgt wird, ist gut komponiert und mit soviel Anschaulichkeit und Vermeidung der sonstigen Schwächen der Darstellung erzählt, dass sie unbedingt den Glanzpunkt des Romans bildet, eine Oase in einer stürmischen, glutvollen Sandwüste, die auch den modernen Leser dafür entschädigen kann, den 'Polexandre' gelesen zu haben. Was die Kritik namentlich bestimmen muss, die Eolinde-Episode dem Verfasser des 'Polexandre' nur mit Einschränkung als geistiges Eigentum zu belassen, ist der Umstand, dass die Charaktere, wenn auch von feinerer Individualisierung nicht die Rede sein kann, hier kenntlich ausgearbeitet sind, und dass der Versuch gemacht wird, Liebe und Hass seelisch zu begründen und die Vorkommnisse nicht mehr als Werke eines blossen blinden Fatums, sondern als Resultate des menschlichen Wollens hinzustellen. Nirgends im 'Polexandre', nirgends auch in den späteren Romanen des Dichters ist dieser Versuch wiederholt worden, hat sich doch Gomberville, wie bereits angedeutet, in seinem Schaffen keineswegs vervollkommt, sondern ist mehr und mehr der verworrenen, schwülstigen und breiten Manier verfallen, die er selbst in Mode gebracht hatte. 1)

dass Gomberville die Geschichte der unglücklichen, vom 'Bastard von Richemond' verfolgten Gattin selbst ersunden habe: es ist der Hass, mit dem in der Erzählung von den Wallisern (Schotten) gesprochen wird. So heisst es a. a. O., p. 924: 'Elle (la marastre) parla donc à ces deux personnes, tirées d'entre des Sauuages d'Escosse, c'est à dire d'entre des bestes moins raisonnables, que les Sangliers et les Ours.' Welchen Anlass sollte Gomberville zu einer derartigen Gereiztheit gehabt haben?

9. Die Reminiszenzen, aus denen sich der 'Polexandre' zusammensetzt, sind leicht auf ihre Quelle zurückgeführt.

- Am augenfälligsten ist die Einwirkung des 'Amadís'; aus ihm ist all' das Ritter-, Riesen- und Zauberwesen getreulich abgeschrieben. Allerdings muss anerkannt werden, dass der Dichter bisweilen versucht, das allzu Wunderbare einzuschränken und das allzu Überraschende auf eine natürliche Weise zu erklären. Aber in den meisten Fällen gelingt es ihm nicht, den Leser zu überzeugen, dass die erzählten Begebenheiten ohne die Wunderwirkung eines magischen Stabes möglich gewesen Wie im 'Amadis' sind Liebe und Ritterehre beide Motive ins exzentrische gesteigert --- die Angelpunkte der Dichtung. Einen breiten Raum nehmen auch immer noch die kriegerischen Abenteuer ein, doch gibt hier der Dichter häufig den Romantizismus der Amadisromane gegen eine unerfreuliche trockene Sachlichkeit Unzählige Kämpfe zu Wasser und zu Lande werden mit grosser Ausführlichkeit und mit unleugbarer militärischer Fachkenntnis geschildert. Das eigentliche Gros der Soldaten ist jedoch nur eine leblose, wohlfunktionierende Maschine. Die Bewaffnung der Helden ist stets, wie im 'Amadís', eine mittelalterliche: Ritter tragen Panzer und Schwert, wiewohl das Pulver schon erfunden ist. Auf den Schilden stehen doppeldeutige Devisen; selbst der Mexikaner Zelmatide ist von solcher Kultur beleckt. Trotz alledem verwahrt sich Gomberville ausdrücklich dagegen, 1) dass "man seine Helden mit 'Amadis' oder sonst einem 'Cheualier enchanté' verwechseln möge, die in acht Tagen ein Königreich erwerben könnten". Für die Riesen und Drachen, die er einführt, sucht er keine Entschuldigung, offenbar weil er sie für ein notwendiges Requisit des Romans hielt. Von der Existenz einer Zauberinsel, wie der 'I/le inaccessible' Alcidiane's, scheint er sogar einigermassen überzeugt ge-

<sup>1)</sup> IV, 623.

wesen zu sein; er rechtfertigt im 'Advertissement aux honnestes Gens' seinen Glauben durch einen Beleg aus Diodorus Siculus (Bibl. hist. L. III. extr.) und durch das Zeugnis spanischer und italienischer Reiseschriftsteller. Überhaupt ist der 'Polexandre' durch die fabulierende geographische Litteratur, die zur Zeit der grossen Entdeckungen emporwucherte¹) und noch zwei Jahrhunderte danach eifrig gelesen wurde, stark beeinflusst. Namentlich hat Gomberville Martin Fumée's?) aus dem spanischen des Lopez de Gomara übersetztes 'Liure de l'Histoire des Indes Occidentales' eifrig studiert. Übrigens aber war Gomberville nicht der erste, der eine romantische Handlung, wie die Geschichte des mexikanischen Liebespaares, in Amerika spielen liess. Schon in einer der zahlreichen französischen Fortsetzungen des 'Amadis' (Buch 22-24) ist in den ersten Kapiteln des 23. Buches die Szene dahin verlegt.3)

Ebenso zahlreich sind die Anklänge an den griechischen Liebesroman. Einen direkten Hinweis auf ihn liest man Band I, p. 134, wo es heisst: 'Quels Heros ont inuenté les Fables Grecques... qui ne foient infiniment au dessous de Polexandre & d'Almanzor combattans l'un contre l'autre?' Eine unmittelbare Entlehnung aus Heliodor ist es, wenn eine Negersürstin ein weisses Kind zur Welt bringt, und aus Furcht von ihrem Gatten einer Übertretung geziehen zu werden, seine Geburt verheimlicht.' Auch bei Gomberville wird das Kind ausgesetzt und hat Schicksale zu bestehen, die ganz an die Chariclea's erinnern. Aber auch der ganze Gang der Handlung, das rastlose, unmotivierte Dahinstürmen über Land und Meer, das Vielverschlungene, ewig Bewegliche und immer wieder Täuschende der Geschehnisse,

<sup>1)</sup> Vgl. Grässe, Allg. Litterärgeschichte II, 2, 2, 764 ff.
2) S. Seite 37 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Paris 1615, bei Olivier de Varennes, 3 vols. 8°.

<sup>4)</sup> Dies wird im I. Buche des I. Teiles erzählt.

die Überfülle an retardierenden Momenten (namentlich insofern diese in Entführungen durch Piraten und in Seestürmen bestehen), die Seelenlosigkeit der Personen ist den Erotikern nachgeahmt.<sup>1</sup>)

- 10. Anspielungen auf Zeitverhältnisse und eigentliche 'personnages déguisés' scheint der 'Polexandre' noch in sehr geringer Zahl zu enthalten. Manches schwülstige Lob des Helden und manche Schilderung der göttlichen Schönheit Alcidiane's ist allerdings augenscheinlich an eine ganz bestimmte Adresse gerichtet. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Gomberville in Alcidiane eine ihn bezaubernde, aber wie es scheint spröde Geliebte des eigenen Herzens seierte. An einer der wenigen Stellen, wo Gomberville subjektiv hervortritt, 2) gesteht er, dass 'par un væu solemnel' seine Feder dem Ruhme Alcidiane's geweiht sei, und dass er surchten müsse, von ihr hart bestraft zu werden, da er so viel auch von anderen Frauen erzähle.
- 11. Sprache und Stil Gomberville's verdienen kaum das Lob, welches ihnen Segrais<sup>3</sup>) und Chapelain<sup>4</sup>) spenden.

<sup>2</sup>) Teil II, p. 991.

4) Mém. de quelques Gens de Lettres vivans en 1664:

<sup>1)</sup> Minder deutliche Entlehnungen finden sich in Unzahl: wir begegnen einem Amazonenvolke; einem Tyrannen, der sich, wie der "argwöhnische Dionys", nur von der Hand seiner Tochter bedienen lässt; bei einer Blendungsszene erinnert sich der Dichter eines griechischen Trauerspiels; ein frecher Korsar, 'le vieux & vaillant Thalemut, contempteur des Dieux & des hommes', ist entschieden eine Nachbildung des Thersites; auf der Insel Alcidiane's — deren Hirtentreiben aus der 'Astrée' abgeschrieben ist - wird eine Tochtersprache des Griechischen gesprochen; 'Dämonen' beeinflussen die Geschicke; Orakel deuten auf die Zukunft; viele der alten Götter, namentlich Apollo, Diana, die Musen sind noch am Leben und im Besitz ihrer Macht; zwei Drittel der Personen, mögen sie auch in dem Herzen Afrikas oder in Mexiko zu Hause sein, tragen griechische oder doch dem Griechischen nachgebildete Namen.

s) Segraisiana p. 215: 'Le 'Polexandre' est bien écrit en notre langue &c.'

Ohne sich durch irgend welche Originalität auszuzeichnen, bewegt sich der Stil in einem fortwährend gleichgestimmten hohl-ernsten Pathos, 1) das auf die Dauer ungemein ermitdend wirkt. Weitschweifigkeit wetteifert mit Unklarheit, Geziertheit mit Überschwenglichkeit. Namentlich den lateinischen Stilkunstlern hat Gomberville vieles abgelauscht: so braucht er zum Beispiel in Augenblicken des Affektes mit Vorliebe kurze, abgerissene Sätze.2) Nur einmal ist Gomberville in den Fehler verfallen, seinen Roman zu dialogisieren.3) Sehr ist er darauf bedacht, sich nicht allzu poetisch auszudrücken.4) Die dem Geschmack der Zeit entsprechend eingeflochtenen Bilder und Sentenzen sind öfters erborgt, oder sehr trivial.5)

Briefe, welche später in den heroisch-galanten

'Il (Gomberville) parle très purement sa langue, & les romans

qu'on a vus de luy en sont vne preuue'.

2) III, 568: 'il fait teste aux Corsaires. Il les repousse.

Il les perce. Il les escarte. Etc. Ebenso I, 153.

8) V, 470.

<sup>1)</sup> Es sei gleich hier bemerkt, dass Gomberville (wie überhaupt dem heroisch-galanten Roman) der Humor völlig abgeht, wiewohl sich in seinen Romanen Szenen finden, die eine heitere Färbung vertragen hätten. Züge unfreiwilliger Komik sind freilich um so häufiger. Oder vermag man ein Lächeln zu unterdrücken, wenn der löwenhaft tapfere Zelmatide einmal aus Ärger — ohnmächtig wird, oder an einer anderen Stelle (II, L. 3) der Abschluss des Buches dadurch herbeigeführt wird, dass ein tüchtiger Platzregen niederfällt und die Helden zwingt, ihre Konversation im Garten abzubrechen.

<sup>4)</sup> V, 320: 'S'il m'estoit permis de desbaucher la chasteté de la prose & la porter aux licences de la poèsie, ie dirois, que les ames de ces Ambassadeurs demeurerent longtemps enseulies dans le breuuage delicieux dont Polexandre les auoit eniurées.'

<sup>5)</sup> I, 54 wird ein Verzweiflungskampf mit dem 'Zorn einer grossen und wütenden afrikanischen Löwin' verglichen, 'die sich auf die Jäger stürzt, sie zerreisst und aus ihren Händen die geraubten Jungen rettet'. Gelungen ist: 'les couleurs [de l'armure] representoient l'Arc en Ciel, ou plustost ces nuances variées qu'on voit sur la gorge des pigeons'

Romanen — schon bei la Calprenède — eine so wichtige Rolle spielen und stets vollständig und in direkter Rede (mit nach lateinischem Usus abgefasster Adresse, jedoch gleichzeitig mit einer Unterschrift) mitgeteilt werden, fehlen noch im 'Polexandre' und überhaupt in Dagegen führt Alcidiane als Gomberville's Romanen. echte Preziöse im Tagebuch (tablettes), in dem sie, als ihre Liebe zu Polexandre erwacht ist, ihre 'Inquietude', einen beängstigenden Traum, ihr 'Erwachen', ihre Gedanken, als sie sich in dem Spiegel sieht, ihren 'Depit'

und endlich ihre 'Dernière Resolution' niederlegt.

12. Es ist offenbar eine Verwechselung mit der 'Carithée', wenn Abbé Lenglet (Bibl. des Rom., p. 62) die erste Ausgabe des nächsten Romans von Gomberville, der 'Cytherée', bereits ins Jahr 1621 versetzt. bekannten Ausgaben vorausgeschickte Privileg ist vom 10. Mai 1639 datiert, und so wird die 'Cytherée' aller Vermutung nach im Jahre 1638, kurz nachdem 'Polexandre' seine letzte, endgiltige Fassung erhalten hatte, entstanden sein. Wir setzen daher mit d'Olivet die Editio princeps des Romans in das Jahr 1640, und schliessen uns ihm auch in der Angabe der Bändezahl - vier an, während Abbé Lenglet die beiden ersten Ausgaben der 'Cytherée' als neunbändig bezeichnet. 1) Die 'Cytherée'

1) Sicher bekannte Ausgaben sind: 1640 (Paris. 8°, 4 vols.); 1641 (id.); 1642 (id.); 1644 (4 Teile in 3 starken Oktavbänden; das 'Achevé d'imprimer &c.' des I. vom 10. Okt. 1640; das

des II. u. III. vom 10. Febr. 1641.)

<sup>(</sup>II, 332). Von Sentenzen sei mitgeteilt: 'La Fortune n'est que trop fauorable, quand elle . . . a resolu de nuire.' (I, 108.) 'Les hommes communs n'estiment les bonnes actions que quand elles sont faites ou par eux, ou par ceux qu'ils estiment.' (1,705.) 'Tous les iours nos craintes sont aussi bien trompées que nos esperances.' (I, 780.) 'Les choses qui plaisent ne sont pas de longue durée.' (II, 59.) Eigentliche Verstösse gegen Logik und Grammatik sind im 'Polexandre' nicht häufig; wir erwähnen: 'vne Princesse... nommée Diane auec plus de iustice que ne sut celle des Grecs.' (II, 607); 'il le (Zelmatide) trouua dans son lict qui selon sa constume se laissoit devorer à sa melancholie' (II, 210).

ist der Herzogin von Lothringen gewidmet, eine der zahlreichen hohen Gönnerinnen des Dichters. Im III. Bande befindet sich ein bemerkenswertes Avertissement, angeblich von dem Verleger (wiederum Auguste Courbé) herrührend, in Wahrheit aber von Gomberville selbst verfasst. Hier heisst es, der Dichter sei durch ein langandauerndes Unwohlsein an einer beabsichtigten längeren Einleitung verhindert worden. Auch möge man auf Rechnung dieser Krankheit die Zusammenhangslosigkeit des Romans setzen, sowie die vielen Kompositions- und Stilfehler, die sich eingeschlichen. 'Vous rencontrerez', heisst es, 'des fictions pour des factions; des coniectures pour des conionctures, & mille autres semblables erreurs. Il y a pareillement des redondances (d. i. Pleonasmen), comme ioye & aise mise ensemble. En vn mot, il y a peu de fetiilles, où il n'y ait quelque faute notable; & le nombre se trouuant si grand, m'a reduit à l'impossibilité de les faire corriger'. Wenn das Publikum das mangelhafte Werk dennoch freundlich aufnehme, dann werde der Autor es bald zu einem tadellosen umgestalten. 'Il y mettra la Preface dont ie vous ay parlé, où toutes les choses qui paroissent les moins vraysemblables, seront par le tesmoignage des plus fameux Autheurs Grecs & Latins, vangées de l'iniure qu'on leur aura faite, & reconnuës pour tres-vrayes aussi bien que tres-merueilleuses'. Am Schlusse wird wieder ein eigentlich historisches Werk zugesagt: 'l'Histoire des Roys de Syrie, ou vous verrez Seleucus & Antiochus (die Helden der 'Cytherée') ∫ans ma∫que'.

13. Der wunderbar verwickelte Inhalt des Romans ist folgender. 1)

(Bd. I.) Am Eingang der Erzählung?) findet der

<sup>1)</sup> Eine Analyse der 'Cytherée' steht auch in der Bibl. univ. des Rom., 1775, Oct., I.

<sup>2)</sup> Er lautet pomphaft: 'Le Soleil n'estoit guere plus estoigné des Indes que de la Mer Atlantique; & sa lumiere estoit presque egalement respandue sur tout l'Hemisphere; lorsque

Leser die schöne Cytherée mit ihrem alten Vater Amasis und ihrer Vertrauten, Herminie, auf einer grossen, von Liebesgöttern gezogenen Muschel im Meere schwimmend: so haben sich die drei durch die Gnade der Venus Urania aus den Ruinen des einstürzenden Tempels gerettet, in welchem der frevelnde König Antiochus sich soeben mit Cytherée vermählen und ihren Geliebten Araxes den Opfertod sterben lassen wollte. Ein cyprisches Schiff nimmt sie gern auf, denn ein Orakel hat den Cyprioten vorausgesagt, das 'ein Wunder von der Salzfläche des Meeres' die Insel von einer furchtbaren Plage, einem Schlangenscheusal, befreien werde. (Buch I.)

Diese Strafe zogen sich die Cyprioten folgendermassen zu. Aletez, König der Insel, hatte zwei Kinder, Zephire und Olympie. Von diesen ging Olympie in ihrer Kindheit bei einem Schiffbruch verloren; Zephire, herangewachsen, verliess gleichfalls sein Vaterland und verliebte sich in der Fremde in die schöne, von einem barbarischen Liebhaber, Typhon, verfolgte Prinzessin Isis. Er kehrte mit ihr in die Heimat zurück, aber im Augenblick der Vermählung stellte sich heraus, dass sie Geschwister, Isis Zephire's totgeglaubte Schwester Olympie sei. Die Verzweiflung Zephire's war namenlos. Kurz danach fiel Typhon ins Land ein; in dem Zweikampfe, zu dem er Zephire herausfordert, fällt dieser, aber auch Isis - Olympie -, die sich in Männerkleidung auf den Kampfplatz begeben hatte, wird tötlich verwundet. Gramerfüllt legt der alte Aletez die Krone nieder; er errichtet seinen unglücklichen Kindern ein Heiligtum, das bei Todesstrafe Niemand betreten darf. Lange Zeit achtete man dies Verbot, aber endlich brachen es die Cyprioten, und nun sandte die erzürnte Göttin

sur la face tranquille de la Mer de Syrie parut vne merueille qui n'auoit iamais esté veue, qu'en ce iour memorable où Venus encore moüillée des ondes maternelles, vint prendre terre aux riues de Chypre'. Es ist einer von den Anfangen, die Scarron im Eingang seines 'Roman comique' launig verspottet.

einen furchtbaren Drachen, der das Eiland weit und breit verwüstete und sich selbst durch Menschenopfer nicht besänftigen liess. (Buch II und III.)

(Bd. II.) Araxes, der Geliebte der schönen Cytherée, war von Antiochus nicht geopfert, sondern begnadigt worden. Als er hörte, dass in Cypern eine Heldenthat zu verrichten sei, begab er sich dahin. Er wagt den Kampf mit dem Drachen, aber das Untier, anstatt ihn zu töten, schläfert ihn durch seinen Gifthauch ein. Danach gelingt es Cytherée, als einer wahrhaft makellosen Jungfrau, das Scheusal zu überwinden. Sie findet Araxes scheinbar leblos in der Höhle des Drachen und gibt sich herzzerreissenden Klagen hin. Doch das Geschick hat beschlossen, sie noch hårter zu prüsen: sie wird von Piraten entführt. Araxes, aus seinem Schlummer erwacht, und von dem Vorgefallenen unterrichtet, eilt den Räubern nach, um die Braut zu erretten. will er sein Reich, das ihm Antiochus abgelistet, wieder erringen. Unterwegs besteht er zahllose Abenteuer; er begegnet auch seiner totgeglaubten Mutter Tenesis, welche jedoch bald in seinen Armen stirbt. Sein schönster Sieg ist der über den Riesen Taurus, welcher die Freiheit der Lycier bedroht hatte. Amasis, Cytherée's Vater, der ihn begleitet, findet auf dieser Fahrt seine Gattin als Apollopriesterin wieder. (Buch I und II.)

Araxes und Cytherée hatten schon als Kinder einander innig geliebt, und schon als Knabe hatte Araxes einen Nebenbuhler, den jungen anmassenden Prinzen Mermecidez, zu besiegen gehabt. Araxes' Unglück begann erst, als er sich Antiochus zum Feinde gemacht.<sup>1</sup>) (Buch III.)

<sup>1)</sup> Ein Resumé der Vorgeschichte des Liebespaares lautet — in der Form einer Gemäldebeschreibung (s. S. 107): On les voyoit enfans à vn coin du tableau exercer sur le Mont de Mariabe, leurs innocentes inclinations. Plus loin on les representait pleurans & desolez de leur prochaine separation. Araxes estoit en vne autre place declaré Chef de l'armée de

(Bd. III.) Immer mehr häufen sich die Abenteuer des Helden. Er belohnt frühere Wohlthäter, sieht sich in seiner Hoffnung, Cytherée wiederzufinden, mehrfach getäuscht, entrinnt oft nur mit genauer Not dem Tode. Der Einsiedler Zephthé bewirkt bei ihm eine innere Läuterung und bekehrt ihn völlig zum Glauben an einen Gott, worauf Araxes durch die Lehren seines frommen Pflegevaters Amasis bereits vorbereitet war. Jephthé, der Cytherée unlängst gesehen, berichtet ihm ihre jüngsten Schicksale. Nach ihrer Entstihrung von Cypern, die lediglich ein Werk des Antiochus war, fiel sie in die Hände verschiedener Briganten und wurde erst durch Abdias, einen König von Cyrene, schmählicher Gefangenschaft entrissen. Anfangs verliebte er sich in sie; als er aber erfuhr, dass sie bereits an den tapferen Araxes versprochen sei, verzichtete er und brachte sie zur Sicherung nach Jerusalem, wo Cytherée das Amt einer Tempeljungfrau versieht. Sogleich eilt Araxes dahin, um sich endlich mit der Braut wiederzuvereinigen¹) — aber Cytherée hat die heilige Stadt bereits verlassen, und ist nach Syrien abgereist, um Antiochus, den unerbittlichen Feind des Geliebten, durch ihre Fürbitte zu besänftigen. Um für Cytheree das nämliche zu thun, begibt sich auch Araxes nach Antiochia.

Antiochus nimmt beide gütig auf; er hat seine Liebe zu Cytherée bekämpfen lernen und erinnert sich auch,

1) Hier wird die Geschichte von der Ehebrecherin Sunamith, welche im Tempel zu Jerusalem eine Keuschheitsprobe zu bestehen hat und auch besteht (!), eingeschaltet.

S. oben Seite 31.

Mermecidez [der Vater des jungen Prinzen]. En vn autre lieu, il paroissoit vainqueur des troupes d'Antiochus & d'Araxes, luy mesme. Pendant ses victoires, le ieune Mermecidez enleuoit Cytherée & la conduisoit dans le bois où elle se donnoit d'vn poignard dans la gorge. Apres il l'enfermoit dans un Château où Araxes arrivant au secours de sa Maistresse, faisoit vne glorieuse vangeance des Rauisseurs de cette vertueuse Beauté. (Bd. II, p. 198 f.)

dass Araxes ihm in früheren Kämpfen zweimal das Leben gerettet. Doch scheint ein Orakel:

'Prend le glaiue fatal dont l'Esclaue fidelle Sçait par vn beau trepas sauuer son ieune roy; Et donne vn coup mortel à ce fameux rebelle Qui cent peuples diuers a liguez contre toy'—

den Tod des Araxes zu fordern. Auch dringt der Hohepriester der Venus immer wieder darauf, dass der Held der Göttin geopfert werde. Doch Antiochus bleibt fest, und erst als der Priester durchblicken lässt, die Gottheit werde sich mit einem blossen Darbieten des Opfers begnügen, gibt er seine Einwilligung zu der schauerlichen Zeremonie. Zuvor lässt er Araxes zum Dank für die erwiesenen Dienste, feierlich zum Könige von Arabien Als hierauf das Opfer stattfinden soll, stellt sich heraus, das Cytherée es verstanden hat, sich ohne Vorwissen des Araxes an seiner Statt den Priestern als Opfer anzubieten. Im rechten Augenblick noch dringt Araxes ein und hindert den Opfertod der Geliebten. Antiochus, durch soviel selbstlose Treue gerührt, erklärt jetzt, dass alles nur ein Schauspiel gewesen. Auch die Geistlichkeit erklärt sich befriedigt. Araxes und Cytherée dürfen sich ohne Kummer angehören. Mitten im Freudenfeste trifft noch eine "unbekannte Königin" ein, der Araxes, Cytherée und ihre Eltern schon früher einmal begegnet sind. Sie gibt sich als Antiochus' einst von Rebellen entführte und längst totgeglaubte Gattin Statronice zu erkennen. In der Gefangenschaft gab sie einem Knaben das Leben, der, von Gefahren bedroht, heimlich auferzogen und über seine Herkunft im Dunkeln ge-Es ist kein anderer als Araxes selbst; lassen wurde. Antiochus ist Araxes' Vater. Voll Freuden vereinigt sich der König mit seiner Gattin; Araxes und Cytherée aber gehen jetzt erst in Wahrheit den Ehebund ein, den sie schon vor zehn Jahren geschlossen hatten.1)

<sup>1)</sup> So lange ist es in der That her, dass sie von ihren Pflegeeltern einander zugesprochen wurden. Die Ereignisse

14. Diese Analyse ergibt, dass Gomberville in der 'Cytherée' vom griechischen Liebesroman noch weit abhängiger ist, als im 'Polexandre'. Ist doch die ganze Handlung des Romans im Grunde nichts weiter, als eine im wildromantischen Geiste der Amadisdichtungen vorgenommene Erweiterung des Sujets, welches Heliodor's Roman von Theagenes und Chariclea zu Grunde liegt. Aber auch andere Erotiker sind, wie leicht zu erkennen, reichlich gebrandschatzt (die zahlreichen Totsagungen z. B. sind Iamblichus entlehnt); Longus' 'Pastoralia', an welche der 'Polexandre' noch nicht anknüpft, werden insofern ausgebeutet, als die Vorgeschichte des Liebespaares Araxes und Cytherée wie jene der Daphnis und der Chloë als Gegenstand von Wandgemälden gedacht und beschrieben wird (T. II, B. IV, p. 198 f.). Da auch d'Urfé dieses Motiv kennt,1) so darf hier wohl auch an einen Einfluss der 'Astrée' gedacht werden. Ein weiteres Motiv der griechischen Romane, die Keuschheitsprobe, tiberträgt Gomberville merkwürdigerweise auf jüdische Verhältnisse. Überhaupt sind Anklänge an Biblisches Es erinnert z. B. ganz lebhaft an die Ernicht selten. zählung vom Bethlehemitischen Kindermord, wenn T. II, B. 6, p. 664 f. berichtet wird, dass der Herrscher eines Landes alle männlichen Neugeborenen töten lässt, nachdem die Weissagung ergangen, dass "eine Sklavin [Stratonice] in der Gefangenschaft einen Sohn zur Welt bringen werde, der bestimmt sei, Kaiser im Stiden und Osten zu werden". Wie Jesus nach Egypten gerettet wird, bleibt auch Araxes durch List des treuen Eunuchen Narcisse am Leben. Um die Zeit, wo er die 'Cytherée' abfasste, muss sich der Dichter übrigens auch mit arabischen Dichtungen beschäftigt, vielleicht sogar die Sprache zu erlernen versucht haben. Denn T. II, B. VI, p. 557

jedoch, die den Roman eigentlich ausmachen (von Cytherée's Flucht aus Syrien bis zu ihrer Vermählung mit Araxes) füllen den Zeitraum eines Jahres. Vgl. T. II, B. VI, p. 604 extr.

1) S. Seite 107.

steht — seltsam genug — ein ächter und gut arabischer Vers im Text:

> Jabalon dayemo lhochûb D'Ayemo — lzahri vättoyûb —¹)

der p. 559 breit, aber richtig übersetzt wird:

'Montagne tou siours verte & tou siours par fumée,
Qui dois à la beauté dont mon Ame est charmée
Le parfum de tes bois, & l'émail de tes fleurs;
Lieu beau comme le Ciel: Amour de la nature
Prend part à ma triste auanture
Et lui donne des pleurs.'

Vielfältig ist Gomberville in der 'Cytherée' auch sein eigener Nachahmer gewesen, hat er Motive und ganze Szenen aus 'Polexandre' in die jüngere Dichtung herübergenommen. So wird z. B. am Schluss des 'Polexandre' mit grausigen Einzelheiten erzählt, wie der Held, um Alcidiane's würdig zu werden, geopfert werden soll: ebenso verläuft die Schilderung, welche Araxes die nämliche theatralisch-fratzenhafte Prüfung bestehen lässt.

Auch die äussere Form zeigt dieselbe Überschwenglichkeit, denselben dichterische Fülle heuchelnden Wortschwall. Übrigens muss der Dichter, als er die 'Cytherée'
niederschrieb, in dieser Hinsicht einen Tadel erfahren
haben, denn T. II, B. VI, p. 785 schaltet er folgende
Verteidigung seiner Manier ein: 'Mais, que fai-ie?

J'ay desia outrepassé les bornes que l'Art m'a prescrites; & desia les Maistres du mestier m'aduertissent
que si ie ne iette bien tost l'ancre, ie feray naufrage
au Port. Cependant, temeraire & irregulier que ie
suis, ie recommence lors que ie deurois auoir siny.
Pardon, Esprits trop exacts en matieres indignes
d'exactitude. Donnez moy cette derniere licence, aussi
bien sui-ie resolu de ne rentrer iamais sur les Terres où
votre Jurisdiction est reconnuë. Mais si ie fais vne faute,

<sup>1)</sup> Wörtlich: Ein Berg, auf dem beständig Bäume, Beständig Blumen und Wohlgerüche sind.

elle est belle, elle est louable...' Bei aller Flüchtigkeit der Schreibart sind aber grobe Verstösse wiederum sehr selten.<sup>1</sup>)

- 15. Hervorgehoben muss endlich werden, dass die einseitig und philiströs moralisierende Tendenz, die im 'Polexandre' erst gegen das Ende hin bemerklich wird, in der 'Cytherée' zu einem oft recht widerlichen Bigotismus ausartet. Alle guten Charaktere des Romans reden zum Trotz der Diadochenzeit in einem salbadernden Predigtton; es sind sämtlich fromme Monotheisten, oder besser: orthodoxe Altkatholiken, obschon ihre Geschicke sich genau im Anschluss an das Programm der Orakel einer Venus Urania und eines Apollo abspielen. Derartige fromme Einfältigkeit ist in keinem der religiösen Romane des Bischofs Camus anzutreffen.
- 16. Nachdem Gomberville's Bestrebungen und sein Talent aus seinen beiden Hauptromamen hinlänglich bekannt geworden, brauchen wir seiner letzten Schöpfung, 'Le ieune Alcidiane'2) nur wenige Seiten zu widmen. Auch hat Gomberville diesen Roman, von dem ein Band zu Paris im Jahre 1651 erschien (8°), unvollendet gelassen. Er ist eine Fortsetzung des 'Polexandre', dessen die 'Cytherée' in den Schatten stellende Erfolge der Dichter nochmals zu erleben wünschte. Allein es zeigte sich, dass er sogar die mässige Höhe seiner ersten grossen Dichtung nicht zu erreichen vermochte. Nur an Verworrenheit der Handlung und Schwulst der Darstellung kommt 'Le ieune Alcidiane' seinem Vorgänger gleich, nicht aber an jener, wenn auch übertriebenen, so doch reizvollen Phantastik und jenem bestechenden kaleidoskopischen Farbenzauber.

17. Was sich etwa in Kürze als Inhalt des Romans

<sup>1)</sup> T. II, B. I, p. 140 heisst es: 'Les Prestres attendirent que le corps de la Reine sust à terre pour marcher.'

<sup>2)</sup> Der Roman führt in den wenigen Litteraturgeschichten, die von ihm Notiz nehmen, meist irrig den Titel: 'La jeune Alcidiane'.

angeben lässt, ist Folgendes:1) Polexandre und Alcidiane haben einen Sohn, Alcidiane nach der Mutter geheissen, der des Vaters vortreffliche Eigenschaften, aber dazu einen unstillbaren Ehrgeiz besitzt. Ein Wahrsager, Pacome, prophezeiht daher, dass er einst seinen Vater töten werde. Um dies Unheil abzuwenden, versucht die Mutter alle Mittel und Wege; endlich bestimmt sie auch Polexandre, um jenen bedrohlichen Ehrgeiz zu sättigen, dem Sohne schon bei Lebzeiten die Herrschaft über die canarischen Inseln abzutreten. Zur Feier der Krönung werden herrliche Festlichkeiten veranstaltet, zu denen sich auch eine wunderbar schöne junge Dame einstellt, um die zwei eiferstichtige Ritter sofort einen Kampf auf Leben und Tod eingehen. Eine hereinbrechende Sonnenfinsternis trennt die Streitenden, aber schon ist einer derselben schwer verwundet worden — es ist Alcidiane. Sein Gegner war kein anderer als Zelmatide, der Sohn des gleichnamigen Kampfgenossen von Polexandre, der diesen hatte besuchen wollen und nun um jener auch von ihm geliebten Schönheit, Alciadelphe, willen in Kampf mit Alcidiane geriet. Die Erzählung ihrer weiteren Streitigkeiten, in denen zahllose Helden für und wider Partei ergreifen, füllt den grössten Raum des Romans. Der Zwist endet damit, dass Zelmatide und Alcidiane sich aussöhnen und ihre Waffen gegen Polemante wenden, von dem sie erkannt haben, das er einem unlauteren Zweck zu Liebe sie immer mehr und mehr zu verfeinden und gleichzeitig Alciadelphe zu verderben sucht. Es gelingt Alcidiane, in einem Streite Polemante schwer zu verwunden, aber da dieser sich mit vergifteten Waffen zur Wehr gesetzt und ihn verletzt hat, ist auch er dem Tode verfallen. Durch ein Geständnis Polemante's, das dieser auf dem Sterbebette ablegt, löst sich das Rätsel des Romans und erweist es sich, dass

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gut und zuverlässig, aber allzu breit ist die Analyse in der Bibl. univ. des Rom., 1776, Nov., p. 117 ff.

sich die Weissagung Pacome's bereits erfüllt hat. Alcidiane ist sein Sohn, nicht der Polexandre's und Alcidiane's; er schob ihn einer Tochter des Königspaares - Alciadelphe - unter, die er einem gewissen Tersidor sur Ermordung tibergab. Dieser Raub geschah im Auftrage Pandore's, einer ränkevollen Verwandten Alcidiane's (und der Gattin Polemante's) und wurde dadurch erleichtert, dass Pandore zu gleicher Zeit wie Alcidiane Tersidor liess niedergekommen war. die Polexandre's am Leben, und sie wurde in einer entfernten Gegend der Insel aufgezogen. Zufällig erblickte sie einst Alcidiane, als das Mädchen herangeblüht war, und verliebte sich sogleich aufs heftigste in sie, da sie die ganze Schönheit ihrer Mutter geerbt hatte. Diese Ereignisse brechen die Thatkraft Polexandre's. Nachdem er seine neugewonnene Tochter mit dem Sohne des Jugendfreundes vermählt und diesen zu seinem Nachfolger gemacht hat, zieht er sich mit seiner Gattin weltentsagend zurück.

18. Eine sleissige und begabte Romandichterin des XVIII. Jahrhunderts, Frau von Gomez, 1) hat die Dichtung in dieser Weise abgeschlossen. Der vollendete Roman stillt drei Duodezbände und erschien zuerst 1733 in Paris. Dass er noch hundert Jahre nachdem die Gestalten des 'Polexandre' zuerst ans Licht getreten waren, mit Bewunderung aufgenommen und noch lange Zeit gelesen wurde, zeigt, dass Gomberville, wenigstens im 'Polexandre', einen Roman geschassen, der trotz all' seiner grossen Schwächen — wenn nicht vielleicht gerade wegen derselben — dem Zeitgeiste wunderbar zusagte.

<sup>1)</sup> Madame Poisson de Gomez, geb. 1685, gest. 1771, entstammte einer berühmten Schauspielerfamilie. Ihr Gatte, Don Gabriel de Gomez, war ein Spanier. Sie lebte meist in Saint-Germain-en-Laye und verfasste ausser einer Unzahl vielgelesener und mit viel Routine geschriebener Romane und Novellen auch vier Trauerspiele. Vgl. Bibl. univ. d. Rom., 1776, Déc.



## Siebentes Kapitel.

## Die Blüte des heroisch-galanten Romans: La Calprenède.

§ 1. La Calprenède's Leben. 2. Sein Charakter. 3. Übersicht seiner dramatischen Werke. 4. Erscheinen der 'Caffandre'. 7. Historischer 5. Vorreden und 'Epistres'. 6. Analyse. Gehalt. 8. La Calprenède's Auffassung der Geschichte. 9. Erscheinen der 'Cléopatre'. 10. Analyse. 11. Beziehungen zur Geschichte. 12. Erscheinen des 'Faramond'. 13. Fortsetzung von Vaumorière. 14. Widmung und Vorrede. 15. Analyse. 16. Charakteristik des heroisch-galanten Romans in der ihm von La Calprenède verliehenen Gestalt. 17. Spuren einer Theorie des Romans bei dem Dichter. 18. Verhältnis zum 'Amadis' und 'Polexandre'; Auffassung der Liebe; Schilderungen von Einzelkämpfen und Turnieren; Weissagungen und Träume. 19. Beziehungen zur 'Astree' und 'Argenis'. 20. Naturgefühl. 21. 'Personnages déguisés'. 22. Asthetische Würdigung: Charakterzeichnung; Motivierung; Erfindungsgabe, 23. Stil. 24. Beifall; Nachwirkungen im XVII. und XVIII. Jahrhundert. 25. Übersetzungen.

Gautier de Costes, Chevalier de La Calprenède, wurde zu Beginn des XVII. Jahrhunderts, im Jahre 1609 oder 1610, auf Schloss Tolgou bei Cahors in der Gascogne geboren. Sein Vater war Pierre de Costes, seine Mutter Catherine de Verdier Genouillac. Bis 1632 studierte er in Toulouse, dann trat er in ein Garderegiment zu Paris, wurde bald Offizier und 1650 königlicher Kammerherr. Er war bei Hofe und namentlich in den Kreisen der Damen beliebt;1) in den Gemächern der Königin wurde er oft aufgefordert, Geschichten zu erzählen, wobei man sich ebenso an seiner Erfindungsgabe wie an seinem die Pariser eigenartig anmutenden heimatlichen Dialekte freute. Er galt als ein feiner Kopf und wurde mehrfach zu diplomatischen Sendungen verwendet. Jahre 1646, am 6. Dezember, vermählte er sich mit der begüterten Madeleine de Lyée, durch die er Herr von Saint-Jean-de-Livet und von Le Coudray wurde. Diese Gattin des Dichters, nach Somaize<sup>2</sup>) une précieuse connue de toute la Grèce (i. e. France)', genoss eine Zeit lang einen schlimmen. Ruf. Sie sollte vor la Calprenède schon fünf Männer gehabt, und diesen wie seine Vorgänger meuchelmörderisch beseitigt haben, Gerüchte, die, wohl von den Brüdern Parfaict zuerst in Umlauf gebracht, jeder Wahrscheinlichkeit entbehren. Einmal ist erwiesen, dass Madeleine vor ihrer Ehe mit unserem Dichter nur erst zweimal vermählt gewesen war; dann aber ist nicht abzusehen, warum sie la Calprenède aus dem Wege geräumt haben sollte, da sie schon längere Zeit vor seinem Ableben von ihm geschieden worden war, und nach seinem Tode nicht etwa eine neue Ehe eingegangen ist. Endlich ist es augenscheinlich, dass sie an dem allerdings frühzeitigen Hinscheiden des Dichters keine Schuld haben kann. Nachdem nämlich la Calprenède erst durch die zufällige Explosion einer Feuerwaffe schwer verwundet worden war, starb er, kaum wieder hergestellt, durch einen anderen ebenso zufälligen Unglücksfall: er stürzte vom Pferde und das Tier verletzte ihn mit dem Hufe tötlich an der Stirn.<sup>8</sup>) Der Tageschronist Loret

L'illustre de la Calprenede Dont l'exellent esprit possede Des talens rares & charmans

<sup>1)</sup> Somaize, Dictionnaire &c., éd. Livet, I, 53.

<sup>\*)</sup> Den ersten Unfall meldet Loret in seiner gereimten 'Gazette' unterm 31. März 1663 mit folgenden Worten:

berichtet den Tod des Dichters am 20. Oktober 1663; kurz vor diesem Datum muss also la Calprenède verschieden sein.

- 2. Der Charakter des Dichters war kein unsympathischer: Redlichkeit, Offenherzigkeit und froher Lebensmut werden ihm allseitig nachgerühmt. Doch scheint er, wie viele Edelleute der Zeit, tief in Standesvorurteilen befangen gewesen zu sein, sein Mut oft an Tollkühnheit, sein Selbstbewusstsein oft an Eitelkeit und Gasconnade angegränzt zu haben. Als Beleg folgende oft zitierte Anekdote: Kardinal Richelieu fand bei der Lektüre einiger Stücke la Calprenède's, dass der Stoff erträglich, die Verse aber 'lâches' wären. Hierüber empört rief der Dichter aus: 'Comment! Lâches! Cadédis! Il n'y a rien de lâche dans la maison de la Calprenède!'
- 3. Ehe wir zu la Calprenède's langen und höchst wichtigen Romanen übergehen, seien seine andersartigen Dichtungen kurz angeführt. Ein Jugendwerk, 'Silvandre' betitelt, ist gänzlich verschollen, und wir vermögen nicht einmal mit Sicherheit anzugeben, welcher Kategorie es angehörte. Vermutlich war es eine pastorale Idylle, wie sie die 'Astrée' so zahlreich hat entstehen lassen.

Pour les Vers & pour les Romans, Et qui d'ailleurs est fort braue homme Ou plustost braue Gentilhomme, Ces iours passez, en un cadeau\* Contenant maint obiet fort beau, Voulut par un coup de iustesse Montrer aux dames son adresse. Mais soit que le canon De son susil creua ou non, (L'on ne m'a pas bien dit la chose), La poudre au dit canon enclose, Qui s'enslamma, qui s'emporta, Droit au visage luy sauta... Ce fut au Chateau Morfontaine.

Vgl. Somaize, a. a. O., II, 187.

<sup>\*</sup> Hier: ein Raum, in dem Gewehre aufbewahrt werden.

La Calprenède ist einer der fruchtbarsten dramatischen Dichter des 17. Jahrhunderts, und es ist sehr bedauerlich, dass seine Thätigkeit auf diesem Gebiete noch gar keine Würdigung und namentlich keinen Vergleich mit der der grossen Dramatiker erfahren hat. Die an sinnvollen, oft höchst dramatischen Verwickelungen so reichen und oft in einer überraschend schönen, markigen Sprache geschriebenen Romane des Dichters machen es höchst wahrscheinlich, dass auch seine Schauspiele relativ wertvoll sind. Hatten sie doch alle auch den lebhaftesten Beifall der Zeitgenossen und scheinen wirklich nur durch die grösseren Erfolge des mächtigen Rivalen Corneille in den Schatten gestellt und einer nahezu völligen Vergessenheit überliefert worden zu sein. Die zehn Dramen La Calprenède's sind in chronologischer Folge: 1) 'La Mort de Mithridate' (1. Aufführung am Dreikönigstage 1635); 2) 'Bradamante' (eine Tragikomödie, 1. Auff. 1636); 3) 'Jeanne d'Angleterre' (vielleicht in Anlehnung an Garnier's gleichnamige Tragödie; 1. Auff. 1637); 4) 'Clarionte, ou le Sacrifice Sanglant' (1. Auff. 1637); 5) 'Le Comte d'Effex' (1639, wurde vier Jahrzehnte später (1678) von Thomas Corneille und Boyer mit grossem Erfolge wieder auf die Bühne gebracht); 6) 'La Mort des Enfans d'Hérode,' 1639; (bildet die Fortsetzung zu der bekannten 'Marianne' des Tristan l'Hermite, welche eine Zeit lang mit der 'Medée' Corneille's rivalisierte); 7) 'Édouard' (der englischen Geschichte entlehnt); 8) 'Phalante', 1642; 9) 'Herménigilde', 1643; 10) 'Bélisaire' (eine ungedruckt gebliebene Tragikomödie, die jedoch 1659 aufgeführt wurde).

4. Das Privileg für seinen ersten Roman, die so berühmt gewordene 'Cassandre', erwarb sich la Calprenède am 8. Juli 1642. Noch in demselben Jahre begann die Dichtung zu erscheinen und wurde 1645 mit dem zehnten Bande abgeschlossen. Der Titel lautet einfach 'CASSAN-DRE'; zur Herausgabe hatten sich alle die bekannten Ver-

leger von Romanen zusammengefunden: Antoine de Sommaville, Augustin Courbé, Toussainct Quinet und die Wittwe des Nicolas de Sercy. Fünf zum Teil recht gute Stiche schmücken das Werk; der Druck ist bei aller Gedrängtheit ein vorzüglich klarer. Der ganze Roman umfasst nicht weniger als 5483 Seiten, ungerechnet die Priviléges, Avertissements u. ä., also nicht unbeträchtlich mehr als die 'Astrée' und über tausend Seiten mehr als 'Polexandre'. Den Namen des Dichters sucht man im ganzen Werke — so auch in den übrigen Romanen des Verfassers — vergeblich: die Widmungen sind nur mit einer Chiffre (einem OL oder  $\Phi\Phi$ ) unterzeichnet. De seichnet.

5. Der 'Cassandre' sind eine Vorrede 'Au Lecteur' und mehrere 'Epistres' vorausgeschickt. Hier steht manches, was unsere Beachtung verdient. Zunächst verrät der Dichter in der ersten an 'Caliste' (i. e. zallioty) gerichteten 'Epistre', dass er nur für sie, 'die unumschränkte Herrin über sein Leben und seine Ge-

1) Weitere unveränderte Auflagen erschienen: von den ersten Bänden 1644 und 1645; von dem ganzen Roman 1650, 1654, 1667, 1731; immer 10 Bände. Eine verkürzte Ausgabe in 3 Bdn. 12° erschien zu Paris 1752.

d'assez longue haleine'. (X, 1110.)

") Diese Anonymität hatte zur Folge, dass — wie der Dichter in einem dem IV. Teile der 'Cléopâtre' vorausgeschickten 'Au Lecteur' erzählt — das seltsame Gerücht aufkam, ein im Solde des Dichters stehender Mönch sei der Verfasser der Romane. La Calprenède belustigte sich nicht wenig über diese aus der Luft gegriffene Person eines 'Frère Frappart'\*), hielt er doch viel darauf, Soldat und Weltmann zu sein.

<sup>2)</sup> Die 'Cassandre' ist also ein echter 'Roman de longue haleine', wie ein Ausdruck lautet, der für die Idealromane des XVII. Jahrhunderts zu einem den Kern ihres Wesens wahrlich nicht treffenden terminus technicus zu werden drohte. La Calprenède bezeichnet sein Werk auch selbst als 'travail

In der älteren Sprache Appelativum für einen vagabundirenden Mönch. Babelais (Œuvres, éd. L. Moland, p. 697) hat 'Frappins', 'Frappeurs' und 'Frap(p) ars'.

danken', geschrieben habe. Leider sei ihr Stand 'sehr erlaucht, und allzu erlaucht für seine Hoffnungen'. In der zweiten Epistre lässt er seine Heldin Cassandre Caliste anreden und ihr mitteilen, dass er 'deren Bild nach ihren, Caliste's, Zügen gemalt habe' ('il semble qu'il ait tiré mon portrait sur votre visage'). In der Vorrede zum V. Teil aber klagt der Dichter darüber, dass zwar seine Helden glücklich an ihre Ziele gelangt seien, aber er selbst immer noch hoffnungslos nach Caliste schmachte. Es bleibe unentschieden, ob die Person der Caliste eine Fiktion ist, oder ob der Dichter wirklich für eine über ihm stehende Dame eine Leidenschaft hegte. sich ist beides möglich: la Calprenède, jugendlich schön, geistvoll, tapfer und von bezaubernder, heiterer Liebenswürdigkeit, kann sehr wohl seinen Blick hoch erhoben haben; andererseits aber ist wohl denkbar, dass der durch und durch romantische Dichter nur ein Phantasiegebilde vergöttert hat, wie es bei den Poeten der Zeit nur zu sehr Mode war. Dass Caliste die Gattin des Dichters sei, ist unwahrscheinlich. Aus der dem III. Teile vorausgeschickten Epistel erfahren wir, dass la Calprenède nach Vollendung dieses Abschnittes in den Krieg zog; er machte die Belagerung von Gravelingen mit und verwertete die hierbei gesammelten kriegerischen Erfahrungen bei der berühmten Schilderung der Besturmung von Babylon (Bd. IX, p. 65 ff.). Diese 'Epistre' richtet 'L'AVTHEVR A CASSANDRE'; er redet die eigene Heldin an nach dem Beispiele, welches 'vn des plus sublimes esprits que nous ayons eu dans nos Siècles', gegeben habe. Es ist d'Urfé gemeint.1)

6. Wir gehen nun zu einer möglichst treu anschliessenden Inhaltsangabe der 'Cassandre' über:

Band I, Teil I, Buch 1. 'An den Ufern des Euphrat, wenige Stadien von Babylon' [so beginnt der Roman], trennt ein tapferer Ritter einen erbitterten

<sup>1)</sup> S. oben Seite 87.

Zweikampf. Der eine der Kämpfenden ergreift die Flucht, der andere bleibt zurück und gibt sich dem Ritter als Lysimachus, den Feldherrn des grossen Alexander, zu erkennen. Der Ritter frägt nach der Ursache des eben geschlichteten Streites. Als ihm Lysimachus mitteilt, der Entflohene sei Perdiccas, und er hasse ihn tötlich, weil jener, in Gemeinschaft mit Roxane, den Tot Statira's, der Gattin Alexander's, und Parisatis', seiner Schwester, herbeigeführt habe, stürzt sich der Unbekannte voll schmerzlicher Verzweiflung in sein Schwert. Seine Verwundung ist schwer, aber nicht tötlich; Lysimachus lässt ihn in das nahe Haus seines Freundes Polemon schaffen, holt aus Babylon ärztliche Hilfe und lässt den Kranken mit liebevoller Sorgfalt verpflegen. Von Araxe, dem Knappen des Ritters, erfährt er alsdann dessen Geschichte. Er heisst Oroondate, und ist der älteste Sohn des mächtigen Scythenkönigs Mathée. Schon in früher Jugend ein vollkommener Held, verliebte er sich, nachdem er in einer Nacht das Lager der feindlichen Perser überfallen, in die Prinzessin Statira, des Darius' Tochter, die er, wie auch die übrigen Frauen, mit der zartesten Rücksicht behandelte und vor der Kriegswut der eigenen Soldaten schützte. Zum Rückzug genötigt, rettet er am folgenden Tage Darius' Sohn, Artaxerxe, das Leben, und schliesst mit ihm, jedoch ohne sich zu erkennen zu geben, einen Freundschaftsbund. Kurz danach begibt er sich nach Persepolis, an den Hof des Darius, wo er als Oronte, Prinz der Massageten, vom Könige und den Damen, namentlich aber von Artaxerxe, mit Freuden aufgenommen wird. Denn die Frauen, die ihn bei jenem Überfall des Lagers nur völlig gewappnet gesehen haben, erkennen ihn nicht wieder. Die Nähe Statira's, um deren Willen Oronte-Oroondate allein die Reise unternommen, entflammt seine Liebe mehr und mehr. Von ihr nach der Ursache seines veränderten, schwermütigen Benehmens gefragt, macht er ein Liebesgeständnis, wird

aber von der schönen Fürstin voll Entrüstung abgewiesen.

- I, I, 2. In Folge dessen verfällt Oroondate in ein Fieber. Dem besorgten Artaxerxe gesteht er die Leidenschaft zu Statira und entdeckt ihm zugleich seinen wahren Namen und Stand. Artaxerxe's Freundschaft gerät dadurch nicht ins Wanken, denn er weiss, dass Oroondate den erbitterten Perserhass seines Vaters Mathée nicht teilt, er bestimmt vielmehr seine Schwester Statira durch brüderliche Überredung, Oroondate einige Hoffnung zu Da er ihr auch das Geheimnis des wahren Ranges seines Freundes enthüllt, fühlt sich Statira durch die Werbung nicht länger gekränkt und erwidert bald die Zuneigung des nun rasch genesenden Prinzen. Aber auch Roxane, die Base Statira's, verliebt sich in Oroondate und gesteht es ihm sogar durch ein Billet. Dieser jedoch weist die Fürstin unter dem Vorwande, seine übergrosse Ehrfurcht gestatte ihm die Liebe nicht, ab. In dem wiederbeginnenden Kriege gegen die Scythen bleibt Oroondate der Partei der Perser treu und kehrt nicht zu seinem Vater zurtick. Gleich in der ersten blutigen Schlacht wird er mit seinem Vertrauten Araxe schwer verwundet, Artaxerxe aber fällt. Auf seinem Krankenlager erfährt Oroondate von dem Siege Alexander's, der schon Darius und seine Familie zur Flucht gezwungen, und kaum wieder hergestellt, eilt er zum Beistand herbei. Hier bricht Araxe seine Erzählung ab.
- I, I, 3. Am folgenden Morgen haben Oroondate sowohl wie Lysimachus eine Erscheinung: sie glauben die Geister ihrer Geliebten: Statira's und Parisatis', zu erblicken und sehen darin eine Aufforderung, die Hingemordeten zu rächen und ihnen Grabmäler zu entrichten. Lysimachus begibt sich in einen nahen Apollotempel, um Aufschluss zu erhalten, was er zu thun habe. Er trifft hier mit einem Ritter zusammen, den ein ähnliches Leid hergeführt. Seine Erscheinung gewinnt ihn, aber er erfährt seinen Namen und Stand nicht. Der Gott antwortet

Lysimachus nach Art des Delphischen Apollo durch den Mund eines verzückten Priesters. Aber das Orakel ist so dunkel, dass es Lysimachus unverständlich bleibt. Auf seinem Rückwege ergeht sich der Held in einem Walde. In Inschriften auf Felsen und Baumrinden haben hier zwei unglücklich Liebende: Cassandre und Euridice, Spuren ihres Aufenthaltes zurückgelassen. die Nacht hereinbricht, belauscht Lysimachus das Gespräch zweier Unbekannten, von denen der eine, Namens Astiage, den anderen ermutigt, die Geliebte, die doch schon in seiner Gewalt sei, zu entführen. Als Lysimachus heimgekehrt ist, setzt ihm Araxe die Geschichte seines Herrn fort. Oroondate stiess zu dem persischen Heer gerade am Vorabende der Schlacht von Issus. dieser Schlacht that er Wunder der Tapferkeit, verwundete Alexander und rettet Darius — immer noch unerkannt - Freiheit und Leben. Nach dem Kampfe gibt er sich Darius zu erkennen, und zwar jetzt als Sohn des Scythenkönigs. Der König bewahrt ihm trotzdem seine dankbare und freundschaftliche Gesinnung und verheisst ihm für glücklichere Zeiten die Hand Statira's. Denn die verlorene Schlacht hat die Frauen königlichen Hauses in Alexanders Gewalt gebracht. Oroondate beschliesst ihre Befreiung und begibt sich, um seine Wunden zu heilen, zunächst nach Damaskus. Hier ist er wiederum den verliebten Nachstellungen Roxane's ausgesetzt, und endlich liefert ihn der verräterische Statthalter Artaban mitsamt der Stadt in die Hände der Macedonier. Parmenio behandelt ihn jedoch mit Milde und Achtung und billigt es sogar, dass Oroondate den treulosen Artaban, der ihn durch Beschimpfungen gereizt, niedersticht. Vor Alexander geführt, erhält der Held von diesem grossmittig die Freiheit geschenkt.

I, I, 4. In macedonischen Gewändern bleibt Oroondate mit Araxe in der Nähe Alexanders, um in der Nähe der gefangenen Fürstinnen verweilen zu dürfen. In Sidon gelingt es ihm, sich Statira zu nähern, die mit ihrem Gefolge in dem schönen Garten des Abdolominus lustwandeln darf; jetzt verbringen die Liebenden, nachdem auch die Königin ihre Neigung erfahren und gebilligt hat, glückliche Tage, welche die Ränke Roxane's, die Oroondate selbst besitzen möchte, und sogar die erwachende Neigung Alexanders zu Statira noch nicht zu trüben vermögen. Der Zug Alexanders nach Tyrus bewirkt endlich die Trennung; Statira muss dem Sieger nachfolgen, Oroondate begibt sich zu Darius, der in grossen Kriegsrüstungen begriffen ist. Die nächste Schlacht wider den Macedonierkönig — es ist die Schlacht von Arbela - ist gleichwohl für die Perser wieder unglücklich. Zwar gelingt es Oroondate in der allgemeinen Verwirrung, die auch im Lager der Griechen herrscht, die gefangenen Frauen zu befreien, aber sie begegnen ihm mit eisiger Kälte: Statira weist Oroondate — ohne dass sich dieser der geringsten Schuld bewusst wäre - als Verräter und Treubrüchigen ab und zieht es mit den Ihrigen vor, in Alexanders Haft zu bleiben. Oroondate, im Glauben, Statira erwidere jetzt die Liebe Alexanders und suche ihre Meineidigkeit durch grundlose Vorwürfe abzuwälzen, stürzt sich verzweifelnd aufs Neue in die Schlacht und wird nach bewundernswerten Grossthaten abermals schwer verwundet.

II, I, 5. Vier Monate müssen er und sein treuer Knappe, der gleichfalls den Tod gesucht hat, darniederliegen; als sie endlich wieder kampffähig sind und sich abermals an Darius, für den Oroondate trotz Statira's vermeintlichen Gesinnungswechsels die alte Anhänglichkeit bewahrt hat, anschliessen wollen, kommt die Botschaft von dessen Ermordung. Nun begibt sich Oroondate in die Heimat, um seinen Vater um Verzeihung anzusiehen und wieder seine Partei zu ergreisen. Allein dieser weist ihn als einen entarteten Sohn mit Härte ab, und hält ihn zwei Jahre lang in unerbittlich strenger Hast. Der Einfall der Macedonier unter Zopirion bestimmt nach dieser Frist den König, dem Sohne die Freiheit

wiederzuschenken, und ihn an der Spitze eines Heeres gegen die Truppen Alexander's zu senden. Oroondate ist vom Glück begünstigt; er erficht einen glänzenden Sieg und tötet Zopirion mit eigener Hand. Nach der Schlacht naht sich ihm Tireus, ein Eunuche im Dienste der persischen Prinzessinnen, und erzählt ihm die letzten Erlebnisse Statira's. Es war abermals die Eifersucht Roxane's, welche die Entfremdung der Liebenden herbeiführte. Einen Brief, in dem ihr Oroondate jede Hoffnung anf Widerliebe geraubt und mit dem er ein Armband aus ihren Haaren verächtlich dankend zurückgesendet, spielte Roxane — der Brief trug keine Überschrift durch einen treulosen Diener in Statira's Hände, indem sie ein aus Statira's Haar gefertigtes Armband, das diese einst dem Geliebten geschenkt, und das ein Diener auf Befehl Roxane's dem verwundeten Oroondate abgenommen, beiftigte. Während Alexanders Zug nach Indien verbringt Statira mit den Ihrigen ihr Leben in Susa, das Andenken an den, wie sie meint, treulosen Geliebten bald verwünschend, bald beweinend. Nach seiner Rückkunft heiratet Alexander Roxane, und bald darauf auch Statira, die Alexanders zartes und edles Wesen achten gelernt hat und die den Bitten ihrer Mutter und Schwester, welche nach Darius' Tode schutzlos sind, nicht widerstehen kann. Um das Glück der Nebengattin zu vereiteln, gesteht jetzt Roxane ihre Ränke ein, aber es gelingt ihr nicht, Statira zu einer Treulosigkeit wider Alexander zu verleiten. Nur das konnte sich die Unglückliche nicht versagen, Tireus, ihren zuverlässigen Eunuchen, an Oroondate abzusenden und ihm mitzuteilen, dass seine Schuldlosigkeit an den Tag gekommen sei.

II, I, 6. Hierauf verlässt Oroondate abermals sein Vaterland und geht zu See nach Byzanz, um dort die Geliebte wiederzusehen. Er erblickt sie inmitten des Hofes; er rettet unerkannt Alexander, den ein schenes Pferd mit sich in einen reissenden Strom getragen, mit eigener Gefahr das Leben. Im Hause Barsine's, der

Freundin Oroondate's und Statira's, sehen sich die Liebenden heimlich wieder, söhnen sich völlig aus und verleben eine Zeit des Glückes. Aber in dem Streite zwischen Liebe und Pflicht, zu dem Statira sich gedrängt fühlt, siegt die Pflicht; sie folgt Alexander nach Babylon nach und bittet Oroondate, sie nicht wieder aufzusuchen. Oroondate stürzt sich verzweifelnd in sein Schwert, aber Barsine vereitelt den Anschlag. Nach abermaliger langer Krankheit beschliesst Oroondate auf den Rat eines Orakels, das ihn 'an die Euphratufer' weist, Statira doch nachzufolgen, und durch den Tod des Nebenbuhlers sein Glück herbeizuführen. Da aber trifft schon die Nachricht von dem Tode des grossen Königs ein, welche Oroondate nun doch aufrichtig beweint. die er aussendet, um von Statira Kunde zu erhalten, Endlich kehren nicht zurtick. erfährt er Lysimachus [und dies wurde ja zu Anfang des Romans erzählt], dass die Unglückliche durch Perdiccas und Roxane zu Grunde gegangen.

III, II, 1. Am Morgen nach Beschluss dieser Erzählung begegnet Lysimachus an den Ufern des Euphrat wiederum jenem Ritter, den er schon im Apollotempel gesehen. Der Fremde gibt sich nach freundschaftlicher Begrüssung als der Scythenfeldherr Arsace zu erkennen. Mitten im Gespräch aber bricht Arsace auf, um einem vortberziehenden Ritter nachzusetzen; Lysimachus verliert ihn aus dem Gesicht und kehrt zu dem noch darniederliegenden Oroondate zurück, um diesem, als Dank für die Mitteilungen Araxe's, seine Geschichte zu erzählen. Von früher Jugend auf Freund und Spielgefährte Alexander's, beteiligte er sich später an allen Feldzügen des Königs und verliebte sich unlängst in Parisatis, die Schwester Statira's, die mit dieser in macedonische Gefangenschaft geraten war. Parisatis aber verschmähte seine Anträge und zollte ihm nur Achtung und Freundschaft. Lysimachus' Nebenbuhler war der Günstling Alexander's, Ephestion, und dieser wurde in seinen Bewerbungen um so dreister, je mehr Lysimachus, namentlich durch seine Anhänglichkeit an den in schwere Ungnade gefallenen Callisthenes, mit dem Könige zerfiel. Der beste Trost für Lysimachus war, dass Parisatis gerade um diese Zeit ihren Sinn änderte und warme Zuneigung für ihn zu hegen begann. Ptolomée, einer seiner Freunde, vermittelte den allein möglichen Briefverkehr der Liebenden, denn Sisigambis, Statira's und Parisatis' Mutter, war auf der Seite Ephestions, um Alexanders Zorn nicht heraufzubeschwören.

III, II, 2. Vorstellungen, die Lysimachus Alexander machte, erzurnten diesen aufs heftigste. Er verbot ihm, Parisatis länger seine Huldigungen darzubringen und Ephestions Pläne zu durchkreuzen. Trotzdem forderte Lysimachus den Jüngling zum Zweikampf heraus, in dem beide Kämpfende erheblich verwundet und nur mit Mühe von herbeieilenden Freunden getrennt wurden. Nach dieser That hielt Lysimachus sich lange vor Alexander verborgen, und nach seiner Genesung machte er einen neuen Anschlag, den Nebenbuhler zu beseitigen. Hierauf aber setzt ihn der König, aufs äusserste empört, in einen Käfig gefangen, und wirft den Unglücklichen, um den Verwandten die Schande einer schmählichen Bestrafung zu ersparen, einem Löwen zum Frasse vor. Lysimachus, wiewohl ohne Waffe, überwindet das Tier und wird hierauf auf das Ansuchen Ephestions begnadigt, der aber durch diese Fürbitte sich Parisatis' Die Vermählung beider wird Jawort errungen hat. gleichzeitig mit der Statira's und Alexanders vollzogen. Aus Gram über seine zerschlagenen Hoffnungen verfiel Lysimachus in eine gefährliche Krankheit; nachdem er genesen, lebte er fern vom Hofe und suchte in der Philosophie des Callisthenes Trost. Kurz danach starb plötzlich Ephestion. Alexander, durch diesen Verlust weich gestimmt, versöhnte sich jetzt mit dem einstigen Freunde und verheisst ihm die freigewordene Hand der Parisatis. Um ihr Wittwenjahr in der Zurückgezogenheit zu verleben, zieht sich Parisatis mit Statira auf das Schloss Chalcis bei Babylon zurtick. Dann erkrankt auch Alexander und stirbt. Die Feldherrn verhandeln tiber den Nachfolger; Meleager und sein Anhang rufen Arridée [Arrhidæus] Philipp, den Stiefbruder des Verstorbenen, zum König aus; Perdiccas wird Vormund des von Roxane zu erwartenden Prinzen; die einzelnen Provinzen werden unter die Feldherrn verteilt. Um diese Zeit nun lockten Perdiccas und Roxane, um ihre Macht zu sichern, Statira und Parisatis auf ihr einsames Schloss, uud hier wurden diese, wie der treue Tireus später dem Lysimachus berichtete, erdrosselt und in einen Brunnen gestürzt, welchen man mit Steinen zuschtittete. Hiermit beschliesst Lysimachus seine Erzählung.

III, II, 3. Als Lysimachus sich am folgenden Morgen an den Ufern des Euphrat ergeht, hört er, wie ein in der Nähe ausruhender Ritter im Gespräch mit seinem Knappen sich den Oronte herbeiwtinscht, um an diesem, einem Treulosen und Verräter, blutige Rache nehmen zu können. Lysimachus wirft sich sogleich zur Verteidigung seines Freundes Oroondate auf, der ja, als er am Hofe des Darius lebte, den Namen des Messagetenfürsten Oronte geführt, und gerät mit dem Fremden in einen erbitterten Streit. Endlich gelingt es Lysimachus, dem Gegner den Helm vom Haupte zu schlagen, und er erkennt, dass er nicht gegen einen Mann, sondern gegen ein schönes Weib gefochten hat. Er lässt sogleich ab, und zwingt dadurch die Amazone, ebenfalls vom Kampfe Abstand zu nehmen. Da sie verwundet worden, führt er sie in Polemon's Haus und verspricht ihr von Oronte-Oroondate jegliche Genugthuung, wenn sie eine solche beanspruchen dürfe. Aber es stellt sich bald heraus, dass gar nicht Oroondate, sondern jener vermeintlich längst tote Messagetenfürst ihr Beleidiger Amazone gibt sich als die ist. Die Talestris zu erkennen, welche, um Alexander von einem Einfall in ihr Gebiet abzuhalten, sich selbst voll Un-

erschrockenheit zu ihm begab. Nach diesem Abenteuer geht Lysimachus zu seinem Freunde Ptolomée, der unweit mit einem Heere lagert, um ihn zu einer Rachethat gegen Roxane und Perdiccas zu gewinnen. Oroondate's Genesung schreitet vorwärts; er ergeht sich in einem nahen Gehölz und entdeckt hier die Inschriften von der Hand jener unglücklichen Freundinnen, Cassandre und Euridice. In den Schriftzugen Cassandre's glaubt er Ahnlichkeit mit denen der teuren Statira zu bemerken. Auch erblickt er zwei in einfache Gewänder gehüllte Frauen; sie ruhen schlafend auf dem Rasen und er wagt nicht, sich ihnen zu nahen. Auf einem Papier, das der Wind in Araxe's Hände getrieben, liest Oroondate an Oronte gerichtete Reflexionen jener Cassandre; er vermutet, dass der Messagetenfürst der Geliebte Cassandre's sei, und dass ihr Verhältnis den Gram und die Eifersucht der Amazone Talestris herbeigeführt habe. Diese Fürstin hat seine freundschaftliche Annäherung gern gestattet, und eines Tages erzählt sie ihm, nachdem sie ausführlich über Herkunft und Sitten des merkwürdigen Amazonenvolkes berichtet hat, ihre Lebensgeschichte.

Talestris ist die Tochter der letzten Amazonenkönigin, der sie dem Brauche gemäss auf dem Thron
nachfolgte. An ihren Hof kam, als sie herangewachsen,
ein Mädchen, Orithie, das sich als eine Schwester des
Messagetenfürsten Oronte, der auf einem Feldzuge im
Araxes ertrunken sei, ausgab, und das Talestris um eine
Zufluchtsstätte anflehte, da der eigene Vater es zu einer
missliebigen Ehe zwingen wolle. Sie schloss mit Talestris
eine innige Freundschaft, und beschützte sie mit merkwürdiger Gewandtheit in den Fährlichkeiten der Jagd
und des Krieges. Aber bald befiel sie Schwermut; sie
klagte, dass sie um eines Fehlers willen Talestris' Zuneigung verscherzt habe. Nachdem die Königin lange
vergeblich in Orithie gedrungen, entdeckt sie eines Tages
zufällig deren Geheimnis, indem sie die Klage der Freundin

oronte selbst, der, aus den Wellen des Araxes gerettet, das allgemeine Gerücht seines Todes benutzte, um heimlich in das Amazonenland zu wandern und sich Talestris anzuschließen, in deren Schönheit er sich schon lange nach einem wohlgetroffenen Bildnis verliebt hatte. Talestris, beschämt, einen Mann so lange in traulicher Nähe geduldet zu haben, verbannt Oronte nach dieser Entdeckung, wiewohl sie sich dadurch einen kaum minder großen Schmerz bereitet, als diesem. Bald danach gerät sie in einen unglücklichen Krieg mit den Ciliciern und kommt endlich selbst in die Gefangenschaft des Königs Neobarsane.

IV, II, 4. Neobarsane, anfangs auf Talestris, die seinen Bruder im Kampfe erschlagen hat, aufs heftigste erzürnt, ändert bald sein Benehmen und erklärt der Fürstin seine Liebe. Talestris aber weist seine Anträge ab, stolz auf ihre königliche Würde und ihr Amazonenaber auch tum, dem Andenken an Oronte Erbittert dringt Neobarsane eines Tages mit liebe. dem Dolche auf sie ein, die kraftvolle Amazone aber besiegt ihn und schenkt ihm danach das Leben. In einer der nächsten Nächte sieht sie sich plötzlich, während auf der Strasse ein furchtbarer Lärm tobt, von Bewaffneten angegriffen; an ihrer Spitze steht der undankbare Neobarsane. Wiederum entreisst sie ihm die Waffe und tötet ihn diesmal ohne Erbarmen. Neue Schaaren dringen ein; zu ihrem Entzücken erkennt Talestris, dass es Amazonen sind, welche die Stadt bereits ersturmt haben und nun ihre Herrscherin befreien wollen. Nach dieser wunderbaren Rettung erfährt Talestris von ihrer Vertrauten, Hippolite, wem sie die Wendung des Geschickes zu verdanken habe. Oronte war es, der das Amazonenvolk zum Sturm auf Neobarsane's Feste und zur Errettung der Königin anfeuerte, und er that selbst wahre Wunder der Tapferkeit. Leider aber sei er den empfangenen Wunden erlegen. Bei dieser Nach-

richt vermag Talestris laute Klagen nicht zurückzuhalten, und bitter bereut sie, dem treuen, opferfreudigen Geliebten vorher so hart begegnet zu sein. Da tritt Oronte hinter einem Vorhang lebend hervor, wirft sich der Königin zu Füssen und ersieht ihre Verzeihung. Talestris gewährt ihm, in ihrer Nähe zu bleiben, jedoch im Frauengewand und als Dienerin. Nur die verschwiegene Hippolite hat dieser Szene beigewohnt. Sie erfährt hierauf Oronte's Schicksale seit seiner Verbannung. Zwecklos irrte er in der Welt umher, focht auf Antipater's Seite in der Schlacht von Megalopolis gegen den Lacedämonierkönig Agis, und kehrte, auf ein Orakel der Bellona hin, in das Amazonenland zurück, gerade zur rechten Zeit, um Talestris' Befreiung ins Werk zu setzen. Im nächsten Kriege der Amazonen gegen die Cappadocier erficht Oronte seiner Gebieterin einen glänzenden Sieg. Talestris ist um diese Zeit dem in Cilicien eingebrochenen Alexander entgegengezogen, um den tibermächtigen Gegner um Frieden zu bitten. In dieser Reise, der ein Gerticht die Absicht unterschiebt, Talestris wolle den Amazonen eine Königin aus dem Blute Alexanders schenken, erblickt Oronte eine schmähliche Treulosigkeit der Geliebten; er übersendet ihr einen zorn- und schmerzerfüllten Absagebrief. Talestris, die sich schuldlos weiss, vermutet, dass seine Treue wankend geworden, und beschliesst, die angethane Kränkung blutig zu rächen. Doch hatte sie bis zu dem Augenblick, wo sie Lysimachus begegnete und mit ihm kämpfte, Oronte nicht auffinden können. Damit endigt Talestris ihre Geschichte.

IV, II, 5. Lysimachus teilt nach seiner Rückkehr Oroondate mit, dass Ptolomée bereit sei, gegen Roxane und Perdiccas Hilfe zu leisten, aber dass er zur Sammlung der Streitkräfte noch einige Zeit fern von ihnen verbringen müsse. Nach Empfang dieser Nachricht ergeht sich Oroondate am Ufer des Euphrat; hier eilt ein Ritter an ihm vorüber: auf der Kruppe seines

Pferdes sitzt eine Frauengestalt, die ihn zärtlich umfangen hält. Oroondate findet, dass sie mit seiner geliebten Statira viel Ähnlichkeit besitze. Die Waffen des Ritters sind mit frischem Blut befleckt, und unweit findet Oroondate auch wirklich einen schwer Verwun-Nachdem er ihm mitleidig die erste Hilfe geleistet, entdeckt ihm der Verwundete, dass er Perdiccas sei. Oroondate überwindet die Regung der Rachsucht, die ihm gebietet, den Todfeind vollends zu vernichten; er erfährt von ihm, dass Statira, die Totgeglaubte, noch Leben sei, und dass sie sich soeben von dem Ritter, gegen den er gekämpft, bereitwillig habe entführen lasse. Nun weiss Oroondate, dass das Paar, dem er soeben begegnet, Statira und ihr Entführer gewesen. Seine Freude, dass die Geliebte noch am Leben sei, wird durch die Erkenntnis ihrer Untreue in herben Schmerz verwandelt. Im Begriff, nach Polemon's Hause zurückzukehren, besteht er noch ein zweites Abenteuer: er befreit eine Dame aus der Gewalt eines zudringlichen, verhassten Liebhabers und erkennt in ihr die eigene Schwester, Berenice. Nachdem sie die erste Freude des Wiedersehens genossen, bekleidet sich Oroondate, der ungewappnet gewesen war, mit der Rüstung des erschlagenen Entführers seiner Schwester, Arsacome, und besteigt auch dessen Pferd, nachdem er noch Arsacome's Knappen, den tückischen Astiage, gezüchtigt. Ein heransprengender Ritter hält ihn darum für Arsaihn sogleich und fordert zum Kampf Leben und Tod heraus. Oroondate, der in dem Ankömmling den vermeintlichen Buhlen Statira's erkennt, nimmt die Herausforderung mit Freuden an. entspinnenden furchtbaren Zweikampfe In dem sich die Helden, die sich an Mut, Kraft und Geschicklichkeit völlig ebenbürtig sind, gleichzeitig. Berenice lässt mit Hilfe des herbeigeeilten Araxe ihren Bruder in Polemon's Haus schaffen. Während man seiner Wunden wartet, erzählt Berenice vor Oroondate und Talestris, mit der sie sich befreundet, ihre Lebensgeschichte.

Die Liebe ihres Vaters zu der schönen, aber ränkesüchtigen Stratonice, der Schwester Arsacome's, störte
das Glück ihrer Jugend. Ihr Vater vernachlässigte sie
und versagte ihr jeglichen Beistand gegen die lästigen
Werbungen Arsacome's, der sich überdies nach Oroondate's
Verschwinden als Kronprätendent aufspielte. Erst das
Erscheinen des ritterlichen Arsace am Scythenhofe brachte
eine Änderung ihrer Lage.

IV, II, 6. Die Prinzessin verschiebt die Fortsetzung ihrer Geschichte, um Oroondate nicht zu sehr aufzuregen. Als sie am mondscheinhellen Abend sich mit Talestris im Garten ergeht, hört sie die Tochter des Gastgebers Polemon, Alcione, schmerzlich ihr Loos beklagen. Von Mitleid erfüllt, fordern die Fürstinnen die Unglückliche auf, sich durch die Erzählung ihrer Leiden das Herz zu erleichtern und ihnen die lange Nacht zu verkürzen. Alcione willigt ein.1) Früh mit Teandre, einem Bruder Astiage's und dem Neffen jenes Bagistane, der später die Zitadelle von Babylon an Alexandre verraten sollte, vermählt, verlebte sie im Anfang ihrer Ehe die glücklichsten Jahre. Als aber Teandre unter Darius zu Felde zog, sah sie sich bald den Nachstellungen des alten Bagistane ausgesetzt, welchem Astiage, in der Hoffnung ihn zu beerben, eifrig in die Hände arbeitete, und verschlimmerte ihre Lage durch ihren energischen Widerstand. Trost fand sie in der treuen Freundschaft Cleonime's, des Vetters ihres Gatten, der ihr Vertrauen und ihre Achtung reichlich verdiente. Als Teandre aus

¹) Die nachfolgende Alcione-Episode ist ein Glanzpunkt des Romans. Die schön abgerundete Erzählung wird vortrefflich vorgetragen, ist in allen Einzelheiten wohl motiviert und verrät in vielen kleinen Zügen die echte Schaffensfreude des Dichters. Sujet und Stimmung der Geschichte erinnern an Mme de Lafayette's 'Princesse de Clèves', deren Vorzüge hier la Calprenède nahezu erreicht.

dem Kriege zurückkehrte, verschwieg ihm Alcione das Vorgefallene, um ihm Kummer und Besorgnis zu ersparen. Bagistane und Astiage, die in Cleonime mit Recht das grösste Hemmnis für ihre niedrigen Pläne sahen, beschlossen nun, zunächst diesen aus dem Wege zu räumen. Aber ihr schwarzer Anschlag missglückte: Cleonime tötete im nächtlichen Kampfe zwei der ausgesandten Mordgesellen, schenkte aber dem dritten das Leben. Als Teandre von dem Vorfall vernahm, suchte Astiage die Sache so darzustellen, als ob er und Bagistane deshalb Cleonime nach dem Leben getrachtet, weil er in sträflichem Umgange mit Alcione der Familie Unehre bringe. Teandre aber durchschaute das Lügengewebe, und bestrafte die bösen Verwandten durch seine Verachtung. Aber einer neuen List derselben erlag sein Vertrauen zur Gattin: eine Dienerin Alcione's liess sich von ihm dabei überraschen, wie sie nächtlicher Weile eine angebliche Bestellung ihrer Herrin an Cleonime übermitteln wollte. Teandre verfiel in masslose Eifersucht; auch als Alcione, um ihn zu beruhigen, Cleonime entfernte, vermochte er nicht, sich zu beruhigen. Aus Gram über sein Misstrauen versuchte endlich Alcione, sich an seinem Lager den Tod zu geben: als Teandre sie schwer verwundet sah, erkannte er mit einem Male seine Verblendung und brachte sich nun selbst mit dem nämlichen Dolche eine schwere Verletzung bei. Lange lagen beide darnieder, schwer leidend, aber beglückt durch die wiedergefundene, vertrauensvolle Liebe; übrigens hatte auch die bestochene Dienerin ihren Fehl eingestanden. Teandre erlag der Verwundung; er empfahl im Tode der Gattin, sich dem unschuldig erfundenen Cleonime wider Bagistane und Astiage anzuvertrauen. Cleonime hatte sich längst entfernt und war verschollen. Alcione genest langsam, sie lebt im Hause ihres Vaters Polemon. Astiage ging ausser Landes in die Dienste Arsacome's, eines seiner würdigen Herrn. Bagistane wird von Alexander für seinen Verrat nur mit Verachtung bestraft und stirbt vereinsamt. Hiermit schliesst Alcione's Erzählung.

V, III, 1. Am Morgen begegnen Berenice und Alcione bei ihrem Frühspaziergang einer Schaar von Kriegern, die einen Verwundeten auf einer Bahre davon-Sobald Berenice diesen erblickt, erklärt sie, ihm nacheilen zu müssen und lässt sich davon nicht zurtickhalten. Alcione bringt die Nachricht von Berenice's Entfernung zu Talestris und Oroondate; diese macht sich sogleich auf, um Berenice nicht unbeschützt zu lassen. Während Oroondate zu erraten versucht, was seine Schwester so rasch davongetrieben, langt Cleone, die Vertraute Statira's, bei ihm an. Nachdem die Freude des Wiedersehens sich Luft gemacht hat, erzählt Cleone die letzten Schicksale ihrer Herrin und deren Schwester Die Hinrichtung der beiden Fürstinnen, die Parisatis. der Eunuche Tireus mit angesehen und Lysimachus gemeldet hatte, war nur ein Blendwerk gewesen, mit dem Perdiccas, der mit den schönen Prinzessinnen Mitleid empfand, die blutdürstige Roxane getäuscht hatte. hatte, während an ihrer Stelle zwei Sklavinnen verbluten mussten, Statira und Parisatis in das einsam gelegene Haus Polemon's gebracht, hier ihre weiteren Schicksale der Verborgenheit abzuwarten. Hier lebten Mädchen unter dem Namen Cassandre und Euridice, welche sie früher, ehe ihr Vater Codomannus als Darius [III.] den Thron bestieg, getragen hatten. Kurz danach waren Lysimachus und Oroondate unter demselben Dache angelangt, aber die Fürstinnen hatten sich ihnen nicht gezeigt, da sie dem Andenken an ihre so kurz vorher verstorbenen Gatten noch völlige Zurückgezogenheit und Trauer schuldig zu sein glaubten. Nur einmal, in früher Morgenstunde, trat Statira, überwältigt von ihrer Sehnsucht und Liebe, an das Krankenlager Oroondate's, während gleichzeitig Parisatis einen flüchtigen Anblick ihres Geliebten Lysimachus zu erhaschen suchte. erklären sich die Visionen, die einst die Helden von

ihren Geliebten gehabt zu haben glaubten, auf natürliche Auch einen Brief schrieb Statira an Oroondate, als Perdiccas kam sie abzuholen, aber sie verlor das Schreiben, das nur durch einen Zufall in Oroondate's Besitz gelangte (s. III, II, 3). Perdiccas und sein Bruder führen die Prinzessinnen alsdann in ein anund verraten ihre wahren Absichten deres Haus durch Liebeswerbungen, die jedoch standhaft zurtickgewiesen werden. Sie versuchen es endlich mit Gewalt und mit Trennung der Schwestern, ohne dadurch ihrem Ziele näher zu kommen. Statira wurde zwar für kurze Zeit durch den Opfermut eines unbekannten Ritters befreit, aber sie fiel bald wieder in Perdiccas' Gewalt. Cleone liess man im freien Felde zurück; sie begab sich wieder nach der alten Zufluchtsstätte, Polemon's Haus, um Oroondate und Lysimachus zur Hilfe aufzufordern. Damit beschliesst Cleone ihren Bericht.

V, III, 2. Wiewohl Oronte durch Statira's vermeintliche Untreue in Zorn und Trauer versetzt ist, hat er doch alsbald keinen anderen Gedanken, als ihr Hilfe zu bringen. Er ist daher erfreut, als in diesem Augenblick Lysimachus mit Ptolomée, Eumenes und einem starken Gefolge zurückkehrt.

Talestris' Bemühen, Berenice aufzufinden, ist ver-Sie begibt sich in einen nahen Apollotempel, um den Gott um ein Orakel zu bitten. Sie erhält die Weisung, Berenice nicht weiter nachzugehen, sondern wieder Oroondate aufzusuchen. Unterwegs begegnet ihr ein Abenteuer: sie trifft auf Soldaten, welche zwei an Bäume gefesselte Männer durch Martern zu einem Geständnis zu bringen suchen. Es gelingt ihr und ihrer Begleiterin Hippolite, die Unglücklichen zu befreien und Sie erfährt, dass sie Taxaris deren Henker zu töten. und Loconte, zwei treue Diener Oroondate's, die dieser nach Alexanders Tode zur Erkundigung von Statira's Geschick nach Babylon geschickt, vom Tode errettet Im Hause Polemon's angelangt, erzählen diese hat.

ihrem Herrn ihre Erlebnisse. Sie gerieten in die Gefangenschaft Roxane's, die sie anfangs durch Güte und Versprechungen, später durch Drohungen und Folterqualen zu bewegen suchte, den Aufenthalt Oroondate's Denn die Liebe der Fürstin zu Oroondate anzugeben. war in der Ehe mit Alexander keineswegs erloschen, und loderte jetzt, nach dessen Tode, um so heftiger Taxaris und Loconte aber blieben standhaft. Arbate, ihr früherer Genosse, der sie an Roxane verraten, bemühte sich gleichfalls vergeblich, ihnen das Geheimnis zu entreissen. Um nun Oroondate's Person vor neuen Nachstellungen Roxane's zu sichern, ziehen Ptolomée und Eumene ihre Truppen um das Haus Polemon's zusammen. Oroondate's Gesundheit, die nach seiner neuen Verwundung stark erschüttert worden war, wird jetzt durch ein von Lysimachus aufgefundenes Wunderkraut rasch wiederhergestellt.

V, III, 3. Die Truppen ziehen sich unter ihren erlauchten Führern immer dichter an den Euphratufern zusammen: der Krieg ist Perdiccas und Roxane erklärt worden. Vor Oroondate wird eine glänzende Heerschau Schon macht man Gefangene, und einer abgehalten. derselben entdeckt Oroondate, dass derjenige, gegen den zuletzt im Zweikampf gestritten, der Entführer Statira's, Arsace sei. Um möglichst bald wieder gegen den Verhassten das Schwert ziehen zu können, übersendet ihm Oroondate das Wunderkraut des Lysimachus. Ein unbekannter Ritter mit trauervoller Devise, der sich dem Lager der Verbündeten unter kühnen Herausforderungen nähert, besteht mit den tapfersten Anführern siegreiche Kämpfe und erhält freien Abzug nach Babylon. Die Partei der Verbündeten erstarkt noch mehr, als Antigonus erklärt, Alexander sei auf Anstiften Meleager's und des Iolaus vergiftet worden, und sie, die Verbtindeten, wollten die Rache vollziehen. Das erste Treffen fällt zu Ungunsten der Belagerten aus, wiewohl der düster gewappnete Ritter und Cassander mit staunenswerter Tapferkeit kämpfen. Ein besonderes Abenteuer erlebt in diesem Treffen Demetrius, der jugendliche schöne Sohn des Antigonus. Er überwindet einen Ritter, der sich ihm gegenübergestellt, mit leichter Mühe und erkennt, dass er gegen ein schönes Mädchen gekämpft und leider sie schwer verwundet hat.

VI, III, 4. Hermione — das ist der Name des Mädchens — erzählt hierauf Demetrius, der sich die bittersten Vorwürfe macht, ihre Geschichte. Sie ist die Tochter des Caspierkönigs Cradate, der sich Alexander unterworfen hatte und von ihm zum Satrapen der Stadt Maracande eingesetzt worden war. Schon in früher Jugend fasste Hermione eine heftige Leidenschaft zu dem heldenhaften Macedonierkönig, so dass sie Spitamenes, der um sie wirbt, nur mit grösstem Widerwillen die Hand reichen konnte. Dieser war ein Freund des Bessus, der Darius' Tod herbeiführte, und treulos genug, Cradate an Nun aber, nachdem er durch Alexander zu verraten. die Ehe mit Hermione mit dem im Stillen missvergnügten Cradate in Verbindung getreten, lässt er wiederum seine Ränke gegen Alexander spielen. Cradate, obwohl ganz in Spitamenes' Hand, mag von einem Verrate Alexanders, den er in Gemeinschaft mit dem Eidam nur offen zu bekriegen gedachte, nichts wissen, und empfängt dafür mit seinen beiden Söhnen vor Hermione's Augen durch Spitamenes den Tod. Seitdem erfüllte ein tötlicher Hass gegen ihren Gatten das Herz Hermione's. Sie beschliesst, den Sohn ihrer treuen Amme Theano um Hilfe zu Alexander zu senden, der übrigens schon mit Heeresmacht gegen den rebellischen Spitamenes heranzieht. Dieser aber fängt den Boten ab und tötet ihn mit eigener Hand. Hierauf fordert die schmerz- und racherfüllte Theano die Herrin auf, sich des verbrecherischen Ehegatten mit Gewalt zu entledigen; lange schwankt Hermione, endlich aber besiegt die Erinnerung an den Tod ihres Vaters und ihrer Brüder ihr Gewissen und sie schlägt nächtlicher Weile dem schlafenden Spitamenes das Haupt ab. Mit diesem

schaurigen Geschenk begibt sich Hermione zu Alexander in der Hoffnung, dadurch seine lang ersehnte Gunst zu gewinnen, aber der edle König weist sie voll tiefsten Abscheus von sich und gewährt ihr keinen anderen Lohn als freien Abzug aus seinem Heerlager. Hermione fällt auf ihrer Heimreise in die Hand des Catanes, des besten Freundes ihres verstorbenen Gatten, aber dieser, anstatt Rache zu üben, verliebt sich in sie. Jedoch schon in der nächsten Schlacht gegen Alexander verliert der lästige Werber sein Leben. Hermione gerät zum zweiten Male in die Gefangenschaft der Macedonier. Abermals versucht sie, vor dem Könige ihre That zu rechtfertigen, um von dem, den sie so schwärmerisch liebt, nicht länger verachtet zu werden, aber es gelingt ihr nicht, Alexanders strengen Sinn zu ändern. Während des indischen Feldzuges Alexanders tritt sie mit Theano in den Dienst der Cybele, um Trost für ihre Enttäuschungen zu suchen. Die Rückkehr Alexanders lockt sie abermals in seine Nähe, doch langt sie erst bei ihm an, als er bereits verschieden ist. Aus Verzweiflung über ihr Schicksal und Reue über ihre blutige That suchte sie den Tot in der ersten Schlacht des neu entbrennenden Krieges. Ihre Absicht erfüllt sich, denn kaum hat sie ihre Erzählung vollendet, als sie an der von Demetrius ihr beigebrachten Wunde stirbt.

VI, III, 5. Die Belagerten bitten um einen zehntägigen Waffenstillstand, um Vorbereitung zu einer grossen Entscheidungschlacht treffen zu können. Der Antrag wird angenommen. Lysimachus benutzt die Waffenruhe, um mit Arsace, mit dem er sich einst im Apollotempel eng befreundet, der aber auf der feindlichen Seite steht, auf neutralem Gebiete zusammenzutreffen. Talestris begleitet Lysimachus: der unbekannte Ritter mit der trauernden Devise Arsace. Kaum haben sich beide Teile genähert, als Talestris, die in Arsace's Begleiter ihren vermeintlich so treulosen Oronte erkennt, wütend auf ihn einstürmt. Hätten nicht Arsace und

Lysimachus vorgebeugt, so würde sie Oronte, der sich nicht zur Wehr setzt, getötet haben. diesem Bruch des Waffenstillstandes hält es schwer, diesen bis zum bestimmten Tage aufrecht zu erhalten, und die nachfolgende Schlacht wird mit um so grösserer Erbitterung ausgefochten. Gleichwohl bringt sie keine rechte Entscheidung: die Haupthelden auf beiden Seiten bleiben unversehrt. Am folgenden Tage besteht Demetrius, der in gramvollen Gedanken über den Tod der schönen Hermione die Grenzen des Lagers überschritten, ein Abenteuer: er errettete einen Ritter und zwei Frauen aus der Hand einer Überzahl von Bedrängern. Sobald sich der Ritter unterstützt sieht, tötet er noch im aufwallenden Zorn, trotz der eigenen schweren Verwundung, einen seiner Feinde. Der Gefallene ist der boshafte Astiage, der Ritter kein anderer als Cleonime, die Frauen Alcione und Berenice. Alle begeben sich nach Polemon's Haus, wo Cleonime sorgliche Pflege zu teil wird.

VI, III, 6. Talestris, die sich ausserhalb des Lagers ergeht, in der Hoffnung, abermals mit Oronte zusammenzutreffen und ihn dann endlich nach Gebühr bestrafen zu können, erblickt plötzlich den einstigen Geliebten unter einem Baume schlafend. Lange schwankt sie, ob sie ihn, der ihr ja aus freien Stücken nicht Stand hält, im Schlafe töten soll. Sie weckt ihn jedoch und fordert ihn zum Zweikampf auf. Abermals verteidigt Oronte sein Leben nicht und würde es diesmal sicherlich von Talestris' Hand verloren haben, wären nicht Lysimachus und Oroondate rechtzeitig herbeigeeilt und hätten die beleidigte Amazone zurückgehalten. date dringt in Oronte, sich wegen seiner Treulosigkeit zu rechtfertigen; dieser erklärt, dass er sich keiner Verschuldung bewusst fühle, dass aber Talestris durch ihren Besuch bei Alexander, der, wie ihm von allen Seiten versichert wurde, einen schamlosen Zweck gehabt, seine Achtung - wenn auch nicht seine Liebe - verscherzt Lysimachus, der um jene Zeit fortwährend in habe.

Alexander's Nähe gewesen, erklärt hierauf, dass nur eine erbärmliche Verläumdung der Amazonenkönigin vorliege, dass Talestris von Alexander nichts erbeten und erhalten habe, als den Frieden für ihr Volk. Oronte, jetzt überzeugt, die Geliebte durch seine Leichtgläubigkeit schwer gekränkt zu haben, will sich anfänglich in sein Schwert stürzen; als ihm Talestris als härtere Busse weiterzuleben anbefohlen, zieht er tiefbetrübt von dannen. Die Übrigen kehren ins Lager zurück und begrüssen die soeben eingetroffene Beatrice, die alsbald in ihrer Geschichte fortfährt.

Arsace, der sich beim König Mathée für einen Bactrier niederer Herkunft ausgegeben, erwies diesem die wesentlichsten Dienste und erwarb sich die Zuneigung des ganzen Hofes. Auch Berenice blieb er nicht gleichgiltig, wennschon sie, als ein Zufall ihr die Liebe Arsace's verrät, ihn mit Strenge behandelt und sich tief gedemütigt fühlt, von einem Manne aus dem Volke geliebt zu werden. Aber eine Entdeckung, die ihr Arsace über seine wahre Herkunft machte, beruhigte bald ihren stolzen Sinn. Hier wird die Erzählung durch die Ankunft des Helden selbst unterbrochen. Arsace ist ganz allein in das feindliche Lager eingebrochen, um an Oroondate Rache zu nehmen. Wie nämlich Oroondate glaubt, Arsace sei der Buhle Statira's, so Arsace, Oroondate (den er nur in der Riistung Arsacome's gesehen) habe Berenice zum Treubruch verleitet. Die vermeintlichen Nebenbuhler geraten in einen furchtbaren Kampf; endlich wird Arsace überwältigt. Kaum aber ist er auf dem Krankenlager wieder seiner Sinne mächtig geworden, als er sich, ohne dass ihn die Wärter zu halten vermöchten, zu Oroondate begibt, um diesen und Nun aber folgt eine dann sich selbst zu erdolchen. wunderbare Erkennungsszene: Arsace nämlich ist Wahrheit der angeblich vor acht Jahren in der Scythenschlacht gefallene Artaxerxe, Oroondate's treuer Busenfreund, der Bruder Statira's. Gross ist die Freude des

Wiedersehens, grösser noch die Freude der Helden, nun ihre Geliebten treu und makellos zu wissen.

VII, IV, 1. Nur Demetrius teilt die allgemeine Glückseligkeit nicht. Er begibt sich wiederum an die Grabstätte Hermione's, deren frühes, durch ihn verschuldetes Ende beklagend. Er begegnet hier einer jungen, vornehmen Dame, die nur ein geringes Gefolge bei sich führt und der er, da sie von Unglück verfolgt scheint, seinen ritterlichen Beistand anbietet. Die Dame nimmt die Hilfe dankbar an und erzählt Demetrius alsbald ihre Geschichte.

Sie ist Deidamie, die Tochter des Fürsten Aeacidas von Epirus, und verliebte sich in früher Jugend in den Spartanerkönig Agis, der ihr Vaterland und ihre Familie ans schwerer Kriegsnot befreite, und dafür ihre Hand zugesagt erhielt. Aber die Ränke ihres Vetters Neoptolemus, eines Liebhabers, den sie abgewiesen hatte, bedrohten ihr Glück, und als Aeacidas durch den Tod seines Bruders König über ganz Epirus geworden, sah sie dasselbe vollends scheitern. Denn der Vater, aufgebläht durch seine neue Würde, glaubte jetzt das Agis gegebene Wort brechen und seine Tochter einem weit mächtigeren Fürsten, Cassander, dem Sohne Antipater's, vermählen zu dürfen. Ergrimmt über den Undank des Königs zog sich Agis zurück, Aeacidas sowohl wie Cassander mit seiner baldigen Rache bedrohend. Deidamie erhält er beim Scheiden das Gelöbnis, dass sie nie einem Anderen, aber wider den Willen ihres Vaters auch nie ihm angehören werde. Agis hat nicht die Möglichkeit, seine Drohung wahr zu machen. Nachdem er eine Zeitlang die Truppen Antipater's heldenhaft bekämpft hat, fällt er. Über Aeacidas bricht bald die Strafe für seinen Wortbruch herein. Zwar hat er noch die Freude, einen Thronfolger geboren zu sehen, aber die Verhandlungen mit Cassander scheitern Deidamie's festem Widerstande. Neoptolemus, dem durch

die Geburt eines Prinzen die Hoffnung einer rechtmässigen Thronfolge geraubt ist, reizt die Epiroten wider
ihren König auf, dem schliesslich keine andere Rettung
tibrig bleibt als die Flucht. Er eilt mit Deidamie, die
im Unglitck treu zu ihm hält, nach Byzanz; die Königin
ist gestorben, der junge Prinz, Pyrrhus, befindet sich in
der Obhut des Königs Glaucias von Illyrien. Aeacidas
stirbt bald vor Gram, die Tochter hilflos zurücklassend.
Nur ein Orakel des Mars: sie werde noch dereinst am
Euphratgestade glücklich sein, erhielt ihren Lebensmut
aufrecht und liess sie mit ihren wenigen Getreuen die
Reise nach Babylon antreten.

Nachdem so die Prinzessin ihre Geschichte beendet, geleitet sie Demetrius in das Haus Polemon's, wo die Diodochen und die Fitrstinnen die Unglückliche liebreich aufnehmen.

VII, IV, 2. Nach einigen Tagen beginnen Artaxerxe's Wunden zu heilen, und er kommt nun dem Wunsch seiner Freunde nach, seine Schicksale seit jener Schlacht von Selene zu erzählen. Er wurde in diesem furchtbaren Kampfe so schwer verwundet, dass er lange Zeit wie leblos unter den Gefallenen lag, und erst durch die mitleidige Hilfleistung des Sarmatenfürsten Theodate, welcher, zufällig über das Schlachtfeld reitend, einige Lebenszeichen an ihm entdeckt hatte, wieder zum Dasein zurtickgerufen wurde. Theodate nahm sich seiner auch weiterhin an; er liess ihn aufs sorgfältigste verpflegen und brachte ihn unter eigener Obhut nach Issedon, der Hauptstadt des Scythenreiches. Bald vereinigt eine warme Freundschaft die beiden Männer, so dass sich Artaxerxe nicht sobald entschliessen kann, nach der Heimat zurückzukehren. Was ihn jedoch noch mehr als die Freundschaft zurückhält, ist die erwachende Liebe zu der Königstochter Berenice, die ihm gleich anfangs als die Schwester Oroondate's teuer gewesen war. Lange wagt er, der nur als einfacher Krieger unter dem Namen Arsace am Hofe lebt und nur erst

selten Gelegenheit gefunden hat, sich auszuzeichnen, nicht, der Fürstin seine Neigung einzugestehen. Zufall endlich entdeckt seine Liebe. Aber nie würde diese erwidert haben, hätte er ihr jetzt nicht seinen wahren Namen und Stand entdeckt, um den bisher in Issedon nur der treue Theodate wusste. vereinigt die reinste Liebe das glückliche Paar, und als Arsace-Artaxerxe es endlich nicht länger über sich gewinnen kann, der Heimat fern zu bleiben und den Seinen nicht in ihrem letzten furchtbaren Kampfe gegen Alexander beizustehen, begleiten ihn Berenice's heisse Wünsche und ihr Schwur, ihm ewig treu zu bleiben. Artaxerxe's Reise ist unglücklich. Im Begriff, den Hellespont zu durchsegeln, wird er von dem griechischen Befehlshaber der Stadt Byzanz, Arimbas gefangen genommen und länger als ein Jahr in Banden gehalten. Als ihn endlich das Mitleid einer seiner Wächter befreit hat, ist es zu spät: Darius ist gefallen, sein väterliches Reich im Besitz Alexanders. Verzweiflungsvoll ist Artaxerxe lange Zeit unschlüssig, was er thun soll. Endlich fasst er die Hoffnung, durch Oroondate den Scythenkönig zu einem Zuge gegen Alexander zu bewegen. Er begibt sich daher aufs neue nach Issedon. In der Nähe der Stadt angekommen, erfährt er, dass Berenice den Bewerbungen eines Nebenbuhlers, Arsacome, hartnäckig widerstehe und unlängst auch einen anderen Freier, Cydaris, abgewiesen habe. Dieser habe darauf mit seiner Rache gedroht, und sei darum des Landes verwiesen worden. Weiterziehend hat Artaxerxe eine merkwürdige Gelegenseinen Heldenmut zu bethätigen und sich den Dank derer zu erwerben, an deren Gunst ihm Alles gelegen ist. Unweit der Stadt ist nämlich der Scythenkönig, der mit wenigen Begleitern der Jagd obgelegen, von Cydaris und seinem Anhang überfallen und in die äusserste Bedrängnis getrieben worden, während gleichzeitig ein anderer Haufe versuchte, Berenice zu ent-Artaxerxe's Schwert wendet die Gefahr ab, führen.

Cydaris fällt. Die Folgezeit verlebte Artaxerxe am Hofe, in der Gunst des dankbaren Königs und noch mehr in der Berenice's.

VII, IV, 3. Bald aber wurde eine Trennung der Liebenden notwendig. Ein Bruder des Cydaris wiegelte die Landschaft Tauro-Scythien auf und der König wusste die Wiederherstellung der Ordnung keinem besseren anzuvertrauen, als Arsace. Nach hartem Ringen trägt der Prinz auch hier den Sieg davon, aber anstatt nach Issedon heimkehren zu dürfen, sieht er sich noch aufgefordert, Arimbas, der von Byzanz her in das Scythenreich eingefallen, zu vertreiben. In diesem Kampfe beseelt ihn ausser seinem gewöhnlichen Mute noch der Wunsch, an Arimbas, demselben, der ihn ungerecht so lange in Haft gehalten, Rache nehmen zu können. Sein Sieg ist daher auch ein glänzender. Triumphierend zieht er in Issedon ein, aber seine Freude wird bald gedämpft, als er durch Theodate vernimmt, dass seine Liebe zu Berenice ernstlich gefährdet sei. Der König begunstige jetzt um Stratonice's willen Arsacome und und habe Berenice den strengen Befehl gegeben, dessen Werbungen huldvoll aufzunehmen. Oroondate sei zurückgekehrt, aber von ihm habe er nichts weniger als Hilfe zu erwarten, da Mathée gegen ihn als einen undankbaren und fahnenslüchtigen Sohn aufs äusserste aufgebracht sei. Vergeblich versucht Arsace, den König in dieser Hinsicht umzustimmen. Zum völligen Bruche aber kommt es, als Arsace durch die Ränke Stratonice's und Arsacome's als Artaxerxe, der Perserprinz, erkannt wird. Mathée, dessen Hass gegen das Haus des Darius ein unversöhnlicher ist, vergisst alle Pflichten der Dankbarkeit und lässt Arsace als Verräter und Spion in den Kerker werfen. Nur durch den aufopfernden Theodate vermag der Prinz einigen Verkehr mit der Aussenwelt zu unterhalten; durch ihn tauscht er mit Berenice Versicherungen unerschütterlicher Liebe, und erfährt endlich auch, dass Mathée, um seine Truppen gegen den heranziehenden Alexander unter einen bewährten Führer stellen zu können, Oroondate begnadigt habe.

VIII, IV, 4. Währenddem lässt aber der Zorn des Königs gegen Artaxerxe keineswegs nach, wird vielmehr noch dadurch gesteigert, dass er jetzt von dem zwischen diesem und Berenice bestehenden Liebesverhältnis Kenntnis erhält. Er sendet dem Gefangenen Dolch und Giftbecher zu höhnischer Wahl. Artaxerxe ergreift den Dolch und erkämpft sich, mit dem Beistande Theodate's die Schergen niederstechend, die Freiheit. Einige Tage bergen sich die Freunde in nahen Wäldern, dann aber kehren sie nach Issedon zurtick, weil gerade hier die Häscher sie am wenigsten vermuten müssen, und Artaxerxe es nicht ertragen kann, ohne Abschied von Berenice aus dem Lande zu gehen. Wirklich findet er Mittel und Wege, sich mit ihr nächtlicherweile zu unterreden; er erfährt, wie hart die Geliebte vom Vater behandelt wird, und wie eine baldige Vermählung mit Arsacome sein unabänderlicher Wille sei. Artaxerxe beschliesst daher, den Nebenbuhler noch rechtzeitig aus dem Wege zu räumen. Er baut auf die Anhänglichkeit des Heeres an seine Person, denn die Truppen, welche jetzt Arsacome — nach dem Verschwinden Oroondate's [s. oben Seite 257] — befehligt, sind die nämlichen, welche er einst gegen die Tauro-Scythen und gegen Sein Plan gelingt; er verwundet Arimbas anftihrte. Arsacome im Zweikampfe und wirkt durch seine Person und durch die Erzählung der erlittenen Unbill derart auf die Gemüter der Soldaten, dass sie ihn begeistert zu An der Spitze des so geihrem Ftihrer ausrufen. wonnenen Heeres zieht Artaxerxe gegen Issedon, nachdem er vorher den von seinen Wunden genesenen Arsacome in untiberlegtem Grossmut freigegeben. Nur langsam nähert er sich der Stadt, in der Hoffnung, der König werde es nicht zum äussersten kommen lassen. dieser lässt sich auf keine Unterhandlung ein und sendet

sogar Meuchelmörder in Artaxerxe's Lager; doch entgeht dieser dem feigen Anschlage.

VIII, IV, 5. Nun umzingelt und belagert Artaxerxe Issedon, und als er erfährt, dass schon am nächsten Tage Berenice Arsacome angetraut werden soll, stürmt er ein Thor der Stadt, dringt bis in den königlichen Palast und entführt die Geliebte glücklich in sein Lager. Aber als diese aus der langen Ohnmacht, in die sie das plötzliche Erscheinen des Geliebten versetzt hat, erwacht ist, fleht sie ihn an, sie dem Vater wiederzugeben. Sie fühlt sich durch die Entführung tief entehrt und will im Gehorsam gegen ihren Vater lieber sterben, als wider seinen Willen mit Artaxerxe glücklich sein. So hart es auch Artaxerxe ankommt — er ehrt Berenice's Zartsinn und kindliche Liebe und sendet sie nach Issedon zurück. Er beschliesst anfänglich, sich durch einen furchtbaren Angriff auf die Stadt zu rächen, dann aber, in Pflichttreue und Gehorsam Berenice nicht nachzustehen. begibt sich daher allein nach Issedon und tritt in dem Augenblick wehrlos vor den König, wo eben im Tellustempel die Vermählung Arsacome's und Berenice's stattfinden soll. Mathée ist aufs äusserste überrascht; der alte Groll will nicht sogleich in ihm ersterben, dann aber zeigt sich, dass Artaxerxe's Hochherzigkeit seine Feindseligkeit gebrochen hat. Er umarmt ihn, nennt ihn aufs neue seinen Freund und sagt ihm abermals die Hand Berenice's zu, sobald er Darius' Reich wiedererobert haben werde. Der Widerstand Stratonice's und Arsacome's ist umsonst. Während sich aber Artaxerxe zu einem Zuge gegen Alexander rüstet, wird Berenice plötzlich von Arsacome entführt. Nun ist Artaxerxe's nächstes Bestreben, die Geliebte wieder zu befreien, - lange Zeit bleibt es ohne Erfolg. Endlich weist ihn ein Orakel an die Ufer des Euphrat, wo er seine Wünsche sich werde erfüllen sehen. Er findet hier wirklich Arsacome, aber dieser weicht einem Kampfe Es gelingt ihm Statira wiederzusehen und zu befreien, doch die mit so viel Freuden wiedergewonnene Schwester wird ihm bald wieder entrissen. führt ihn das Geschick auch mit Berenice zusammen, aber er sieht sie an der Brust eines Mannes, der Arsacome's Rüstung trägt, und daher von ihm als Arsacome mit furchtbarer Erbitterung angegriffen wird. Doch vermag er nicht, den Gegner zu überwinden. Schwer verwundet wird er von einem menschenfreundlichen Ritter nach Babylon gebracht. Roxane erfährt seinen Aufenthalt und versucht wiederum, seine Gegenliebe zu erwerben. Doch ist sein einziger Gedanke, den Entführer Berenice's aufs neue anzugreifen. Durch das Wunderkraut rasch genesen, begab er sich in das feindliche Lager, den vermeintlichen Arsacome abermals zu bekämpfen und erkannte nun, dass er sich getäuscht und zweimal das Schwert gegen Oroondate, seinen teuern Freund, gezogen habe. 1)

VIII, IV, 6. So haben sich die trostvollen Orakel, die vorher so rätselvoll erschienen, bereits erfüllt. Auf Wunsch der Anwesenden erzählt hierauf Berenice ihre Geschichte seit ihrer letzten Entführung durch Arsacome. Auf einsamen Wegen brachte sie dieser nach Byzanz, wo nach dem Tode Zopirion's der Arsacome befreundete Eurimedon herrschte. Dieser nimmt sie zuvorkommend auf, verliebt sich jedoch bald selbst in Berenice, so dass der listige Arsacome es für angezeigt hält, die Zufluchtsstätte zu verlassen. Auf einer Barke entführt er Berenice über den Bosporus und bringt sie nach Babylon, wo er mit ihr ein einsam gelegenes Haus bezieht. Seine Werbungen um die Gefangene werden immer dringlicher, und ebenso verfolgt sein Vertrauter und Diener Astiage Alcione, die Berenice jetzt Gesellschaft

<sup>1)</sup> Mehrfach wird in diesem Buche Alexander als lebend erwähnt, wiewohl der Sachlage nach derselbe bereits verstorben ist. Ein derartiger Irrtum findet sich — rühmlich genug bei der grossen Verwickelung des Romans — nicht zum zweiten Male.

leistet, mit seinen Anträgen. Endlich, nachdem Berenice selbst einen vergeblichen Fluchtversuch gemacht, befreit die Tapferkeit des Lysimachus die Frauen für immer von diesen Bedrängern. Berenice aber fällt wiederum in die Hand Eurimedon's, der ihre Spur von Byzanz her verfolgt hat. Oroondate aber gelingt es, die Schwester von den Wechselfällen ihrer langen Gefangenschaft zu erlösen und sie unter seinen sicheren Schutz zu nehmen.

Alle Fürsten, die nach dem Tode Alexanders einen Teil seiner dem Darius entrissenen Besitzungen erhalten haben, erbieten sich jetzt, das Gewonnene an Artaxerxe, den rechtmässigen Erben, abzutreten, aber dieser weigert sich, die grossmütigen Geschenke anzunehmen.

Demetrius' Verhältnis zu Deidamie gestaltet sich inniger. Er lässt nach, den Tod Hermione's zu beklagen, und ihr ist, wenn auch in ihrem Herzen das Andenken an den edlen Agis weiterlebt, Demetrius unter allen Fürsten im Lager der liebste.

Verhandlungen mit Perdiccas, Statira und Parisatis ohne weiteres Blutvergiessen auszuliefern, scheitern, und so rtisten sich beide Parteien zu einer zweiten grossen Schlacht, die abermals an den Ufern des Euphrat ausgefochten wird, und in der der Sieg, dank der Tapferkeit Artaxerxe's, Oroondate's und des Amazonenheeres unter Talestris, sich abermals auf die Seite wendet, die das gute Recht für sich hat.

IX, V, 1. Die Sieger schreiten zur Belagerung Babylons. Bald ist die Stadt undurchdringlich umzingelt, aber die Helden müssen, ehe sie zum Sturme schreiten können, noch der in der letzten Schlacht empfangenen Wunden pflegen. Es wird ein Spion eingefangen, in dem Oroondate seinen früheren treulosen Diener Arbate erkennt. Der Held schenkt dem Elenden das Leben, und zum Dank berichtet Arbate, was sich in letzter Zeit bei der feindlichen Partei zugetragen. Roxane's Liebe zu Oroondate ist noch keineswegs erloschen, darum setzt

sie den Bewerbungen Cassanders, Antipater's Sohn, einen festeren Widerstand entgegen als vordem. Es berührte sie sehr schmerzlich, als sie erfuhr, dass Oroondate auf der Seite der Belagerer stehe, ebenso, dass Artaxerxe noch am Leben sei. Fast bereut sie nun, Statira und Parisatis vergeblich hingemordet zu haben; daher offenbart ihr Perdiccas, dass er sie in dieser Hinsicht getänscht habe. Alsbald erwacht jedoch die alte Eifersucht; sie regt die Leidenschaft zu Statira wiederum in Perdiccas an, um, wenn dieser an sein Ziel gelangte, doch noch Oroondate für sich gewinnen zu können. Cassander hat jetzt von der Liebe Roxane's zu Oroondate Kenntnis erhalten und sinnt darauf, den Nebenbuhler beseitigen zu können.

Arbate wird nach Babylon zurückgeschickt, mit dem Auftrage, Roxane zu melden, dass Oroondate ihr nie Achtung und Zuneigung schenken werde, und dass er sich vor den Anschlägen eines Perdiccas und Cassander micht fürchte.

IX, V, 2. Seleucus, Nearchus und Leonatus, Feldherren der Partei des Perdiccas, sind mit mehr als achttausend Mann in Gefangenschaft geraten und senden nun einen Boten an Perdiccas, mit der Bitte, sie auszulösen, was mit der Herrausgabe der Fürstinnen Statira und Parisatis erfolgen könne. Cleonime hat es auf sich genommen, diesen Vorschlag in Babylon kund zu thun.

Inzwischen langt Barsine, eine der Wittwen Alexanders und eine treue Freundin Oroondate's, im Lager an und wird mit grosser Freude begrüsst.

Cleonime kehrt unverrichteter Sache zurück. Empört über die Undankbarkeit des Perdiccas, treten die Gefangenen vollzählig zur Partei der Belagerer über.

Der Versuch Oroondate's und der Seinen, eine Brücke über den Euphrat zu schlagen, ruft ein heftiges Treffen hervor. Oroondate besiegt hier Cassander, der sich schwimmend nach Babylon retten muss. Talestris,

die sich zu weit hervorgewagt, wird, wie schon in einem der letzten Kämpfe, von einem Unbekannten aus der Gefahr errettet. Diesmal verfolgt sie seine Spur, um zu erfahren, wem sie ihr Leben zu verdanken habe. gerät in einen tiefen unwirtlichen Wald, und findet hier in einer Einsiedelei ihren Erretter, der kein anderer ist, als Oronte.1) Ungesehen von ihm vernimmt sie seine Klagen und reuevollen Selbstanschuldigungen: sie tritt endlich hervor, gibt sich zu erkennen und verzeiht dem Geliebten von ganzem Herzen. Wiedervereinigt kehren beide in das Lager der Verbündeten zurück, denn Oroondate, von früher her zwar Cassander befreundet, hat längst erkannt, dass auf dieser Seite das Recht nicht sei, und er die andere Partei ergreifen müsse. Er verliess daher Babylon und ging, sich kasteiend, in jene Wildnis zurück, einzig der Absicht lebend, Talestris in den Gefahren der Schlacht unerkannt zur Seite zu stehen und womöglich für sie zu sterben.

IX, V, 3. Oronte findet bald Gelegenheit, den wiedergewonnenen Freunden Dienste zu erweisen. In Gemeinschaft mit Demetrius, den Deidamie's Wünsche in den Kampf begleiten, erzwingt er den Übergang über den Euphrat, so dass die Stadt jetzt noch weit fester eingeschlossen ist, als vordem.

In Oxiarte, dem Bruder des Königs Darius, der sich gleichfalls im Lager der Verbündeten befindet, ist seit der Rückkunft Barsine's eine schon früher gehegte Liebe zu dieser schönen und tugendhaften Fürstin aufs neue erwacht. Aber die Erinnerung an die Vergangenheit hält ihn von einer offenen Werbung zurück. Daher beschliessen Oroondate und Berenice, sich für ihn zu verwenden.

<sup>1)</sup> Die Schilderung dieser Waldwildnis, der Klausnerhütte, die Oronte bewohnt, der Entbehrungen und Bussen, die er sich auferlegt, erinnern an Celadon's Einsiedlertum und wiederum aufs allerlebhafteste an die Bel-Tenebros-Episode im 'Amadis'.

- X, V, 4. Jetzt endlich schreiten die Fürsten zum Sturm auf die Stadt, wobei sie durch Maschinen, die der kunstfertige Demetrius hat erbauen lassen, wesentlich unterstützt werden. Aber viele der Anführer werden erheblich verwundet, und Oroondate, der sich allein an die Ersteigung einer Mauer gewagt hatte, wird sogar Roxane behandelt ihn mit der gefangen genommen. grössten Rücksicht und bietet alle Künste der Überredung und Verlockung auf, ihn Statira abwendig zu Oroondate jedoch bleibt unerschütterlich, machen. ebenso wie Statira und Parisatis auch jetzt, nach einer für sie so schlimmen Wendung, dem Drängen des Perdiccas und Alcetas Widerstand leisten. Cassander, dem Roxane jetzt mit doppelter Schroffheit begegnet, beschliesst, sich dafür durch die Ermordung Oroondate's zu rächen.
- X, V, 5. Verhandlungen, Oroondate auszulösen, weist Roxane kurzer Hand ab. Im Einverständnis mit Perdiccas veranstaltet sie eine Zusammenkunft des Helden und Statira's, in der Hoffnung, dass ein jedes von ihnen, wenn es das Leben des anderen bedroht sieht, zur Nachgiebigkeit geneigt sein werde. Aber in dieser Erwartung werden sie völlig getäuscht: Oroondate und Statira, entzückt, sich endlich wiederzusehen, versichern einander aufs neue ihre Liebe und Standhaftigkeit und kommen überein, lieber zu sterben als von einander zu lassen. Oroondate, in das Gefängnis zurückkehrend, wird von Cassander und einer Schaar Bewaffneter überfallen, und wäre nicht Roxane zufällig herbeigeeilt und hätte sich vor den Bedrohten geworfen, so hätte Cassander, wie sehr ihm auch vor dem selbst unbewaffneten Oroondate graute, seine Rache mit der Ermordung des Nebenbuhlers erfüllt. Als die Königin auch jetzt, nachdem sie doch, wie sie meint, Oroondate einen grossen Dienst erwiesen, diesen noch so kalt findet wie zuvor, versucht sie ein letztes Mittel: sie lässt den gefesselten Helden abermals mit Statira zu-

sammenbringen und beschwört beide nochmals, sich nicht durch Starrsinn gegenseitig ins Verderben zu stürzen. Aber das liebende Paar besteht auch diese Prüfung. Da stürzt sich Perdiccas auf Oroondate, Roxane auf Statira; keines jedoch will die geliebte Person sterben sehen, und so bleibt der Ausgang der Szene zweifelhaft, bis die Aufgeregten sich beruhigen, und Oroondate sowohl wie Statira unversehrt wieder abgeführt werden.

Im Lager der Verbündeten ist währenddem zu Artaxerxe's herzlicher Freude Theodate eingetroffen. Er bringt eine wichtige Nachricht: der Scythenkönig, Mathée, ist gestorben, Stratonice hat sich, ihren ehrgeizigen Plänen entsagend, als Priesterin in einen Tellus-Tempel zurückgezogen. Die Scythen harren freudig auf die Heimkehr ihres neuen tapferen Königs, Oroondate.

X, V, 6. Innerhalb Babylon entspinnt sich ein förmlicher Kampf zwischen Perdiccas und Roxane. Man stürmt das Gefängnis Oroondate's. Roxane, die den Geliebten doch nicht sterben sehen will, gibt ihm seine Waffen zurück, und nun wehrt sich der Held mit dem Mute der Verzweiflung gegen die immer heftiger andringenden Feinde, bis Seleucus mit den Seinen zu Hilfe Sobald Roxane gesehen, dass Oroondate bekommt. freit und ihr für immer verloren sei, sucht sie rachevoll Statira zu vernichten. Sie eilt in das Haus, wo diese mit Parisatis von einer kleinen Schaar behütet wird. Aber schon dringen immer dichtere Haufen der Belagerer, denen ein Thor geöffnet wurde, in die Stadt, und Lysimachus, der natürlich zuerst an Parisatis denkt, wird der Retter der von Roxane bedrohten Frauen. Währenddem verhelfen Artaxerxe und Talestris Oroondate zu einem völligen Siege in dem anderen Teile der Stadt. Perdiccas und Alcetas fallen mit den meisten Anführern ihrer Partei; Cassander wird auf die Fürsprache Oronte's hin begnadigt. Roxane, die sich aus Verzweiflung über ihr Missgeschick entleiben wollte, lässt sich durch den Trost, den ihr Statira voll Grossmut und Herzensgüte

spendet, überreden, am Leben zu bleiben und gerät so in Gefangenschaft.

Damit hat der Krieg und mit ihm alle Leiden der zahlreichen erlauchten Liebespaare ein Ende genommen. Die nächsten Tage sind der Ruhe und Sammlung gewidmet, und geben den Frauen Gelegenheit, alle etwa noch vorhandenen Bedenken abzustreifen und den Geliebten ihre völlige Einwilligung zu erteilen. In einem Junotempel werden unter feierlichem Pomp die Ehen vollzogen. Statira wird Oroondate, Berenice Artaxerxe, Parisatis Lysimachus, Talestris Oronte, endlich Alcione Cleonime angetraut. Aber auch Demetrius hat in letzter Stunde Deidamie bewegen können, ihn dem Schatten des Agis vorzuziehen. Roxane und Cassander erhalten die Freiheit.

Das Reich Alexanders wird neu verteilt. Artaxerxe aber zieht mit Oroondate nach Scythien und beschliesst, mit seiner Hilfe das Partherreich als Teil seines ihm im ganzen unwiderruflich verlorenen väterlichen Erbes zurückzuerobern.

So schliesst der Roman, der 'Caffandre' benannt ist, wiewohl die Heldin, Statira, fast nie mit diesem Namen belegt wird. Der Dichter empfiehlt, das spätere Geschick der Helden bei den Historikern des Altertums selbst nachzulesen. Nur von Artaxerxe berichtet er noch ausführlicher. Er nahm den Namen Arsace wieder an, unter dem er so viel Fährlichkeiten bestanden, und grundete ein mächtiges Reich, das von seinen Nachkommen, den Arsaciden, beherrscht, bis auf die Zeit des Augustus blühte. Er starb hoch betagt und hinterliess einen Ruhm, mit dem nur der Alexanders, Cyrus' oder Romulus' wetteifern kann. Statira nahm ebenfalls den Namen 'Cassandra' wieder an, was "Plutarch zu dem Glauben Anlass gab, sie sei kurz nach Alexander gestorben", während doch nur der Name Statira so bald unterging.

7. Nach Segrais' Angabe¹) hätte la Calprenède den Stoff zu diesem Romane einer 'Histoire Négropontique' entnommen, welche der Akademiker Boissat versasste. Wir sind nicht mehr im Stande, diese Mitteilung, die recht seltsam klingt, da doch Negroponte (die Insel Euböa) mit dem Inhalte der 'Cassandre' durchaus nichts gemein hat, zu kontrollieren, indem Boissat's Werk, schon zu Segrais' Zeiten vergriffen, heute völlig verschollen ist. Wir vermögen nicht einmal zu vermuten, ob die 'Histoire Négropontique' ein geschichtliches oder etwa nur ein einfach erzählendes Werk gewesen.

Zahlreiche andere Quellen aber sind noch heute mit Leichtigkeit nachweisbar. Es sind die griechischen und lateinischen Historiker, welche uns die Thaten Alexanders des Grossen überliefert haben. Es entspricht ganz der Wahrheit, wenn la Calprenède (in der Vorrede zum III. Teile) versichert, die Grundlage des 'Cassandre' dem Plutarch, Quintus Curtius und Justin entnommen zu haben. 2) Dass la Calprenède die lateinischen Autoren im Urtext gelesen und teilweise daraus übertragen hat, erscheint, da er sich humanistische Bildung erworben hatte, unzweifelhaft. 3) Minder wahrscheinlich ist es, dass er auch Plutarch im Original eingesehen, und nicht vielmehr die vielgelesene Übersetzung Amyot's benutzt hat.

<sup>1)</sup> La Calprenède a pris les principales intrigues de sa Cassandre dans l'Histoire Négropontique de Monsieur de Boissat, Gentilhomme de Dauphiné, qui estoit de l'Académie Françoise. Le livre est très rare & l'on avoit déjà beaucoup de peine à le trouver dans ma jeunesse.' Segrais p. 191. Vgl. auch Pellisson et d'Olivet, a. a. O., II, 83.

<sup>3)</sup> Arrian erwähnt er nirgends, und in der That haben wir auch keine Entlehnungen aus diesem Autor wahrnehmen können.

<sup>3)</sup> Von Curtius war überhaupt noch keine gangbare Übersetzung ins französische vorhanden. Die erste gab Vaugelas 1653 f.; 1659 erschien eine bessere, nach einem neuen Manuskripte des inzwischen verstorbenen Vaugelas von Patru herausgegeben. Justin dagegen war bereits 1627, vielleicht schon 1616 von de Colombey übertragen worden. Vgl. Pellisson et d'Olivet, a. a. O., I, 227 und 236.

Plutarch hat im allgemeinen der Dichter nur dann herangezogen, wenn ihn Curtius oder Justin im Stiche liessen. So wird z. B. der Tod des Darius bei Curtius nicht erzählt; die erhaltenen Manuskripte weisen hier eine Lücke auf, welche bekanntlich erst Johannes Freinsheim († 1660) nach Plutarch (Alex. 43 extr.) und Justin (11. 15.) ausfüllte. 1) Man vergleiche daher:

Plut. Alex. 43 extr.

μόλις δεδρίσχεται ... μιχμόν άπολείπων του τελευτάν. δμως δε πιείν ήτησε, χαὶ πιών Εδωρ ψυγρόν είπε πρός τον δόντα lloλύστρατον. Ε άνθρωπε, τουτό πέρας γέγονε δυςτυχίας άπάσης, εδ παθείν άμείψασθαι μη δυνάμενον. άλλ 'Αλέξωνδρος άποδώσει σοι την χάριν, 'Αλεξάνδρω δοί θεοί της μητέρα καί γυναίχα χαί παίδας τούς έμούς έπιειχείας, φ ταύτην δίδωμι την δεξιάν διά σοῦ.' ταῦτ' εἰπών λαβόμενος την του Πολυστράτου γειρὺς ἐξέλιπεν. ' Λλέξανδρυς δώς ἐπηλθεν, άλγῶν τε τφ πάθει φανηρός ήν χαὶ τὴν ἐαυτὸν γλαμύδα λύσας ἐπέβαλε τψ σώματι χαί περιέστειλεν . . . τότε δε του Δαρείου το μεν σῶμα χεχρύμενον βασιλιχῶς πρὸς τὴν μητέρα ἀπέστειλε. . . .

'Cassandre' II, I, 5, p. 171f.

Peu de temps apres vn Macedonien nommé Poli∫tratus, courant à vne fontaine trouua ce bon Prince aux abois, & l'ayant reconnu par les paroles, **il luy donna de l'ea**u à fa prière, & ce bon Roy ayant receu cette courtoi/ie de luy: c'e/t ici le dernier de mes malheurs, luy dit-il, qu'ayant receu ce bien faict de toy, ie n'ay pas le moyen de le le rendre; mais Alexandre t'en donnera la recompense; & les Dieux à luy du bon trailement que les miens en ont receu. A ces mols il luy tendit la main, le priant de toucher de sa part d**ans** celle d'Alexandre, & la mettant dans la sienne, rendit l'e/prit: peu de temps apres Alexandre y estant arriué, versa quantité de larmes sur son corps, & le couurant de son manteau, l'enuoya à la Sisigambis pour luy rendre les honneurs de la [epulture.

Oder gelegentlich der angeblichen Vergiftung Alexanders:

<sup>1)</sup> Dieses Supplement übersetzte Du Ryer 1647 ins Französische.

Plut. Alex. 77. 2.

'Caff.', V, III, 3, p. 500 f.

τὸ δὲ φάρμαχον εἶναι ψυχρὸν καὶ παγετῶδες ἀπὸ πέτρας τινὸς ἐν Νωνάχριδι οὖσης, ἢν ὧσπερ δρόσιν λεπτὴν ἀναλαμβάνοντες εἰς ὄνου χηλὴν ἀποτίθενται.

niens qui ont efté esteuez aupres d'Antipater, & qui par le commandement de Cassander ont apporté à la Cour le poison qui a finy la plus belle vie qui fut iamais; c'est de l'eau de Nonacris en Macedoine¹) dont la froideur est si extrème qu'elle esteint toute chaleur naturelle, & ne peut estre contenué en aucun vase que dans la corne du cheual.

Über den Tot Ephestion's, des Gatten der Parisatis und Lieblings Alexanders, vergleiche:

Plut. Alex. 72.

... ἔτυχε δὲ περὶ τὰς ἡμέρας ἐχείνας Ἡφαιστίων πυρέσσων ... τοῦτ οὐδενὶ λογισμῷ τὸ πάθος ᾿Αλέξανδρος ἤνεγχεν, ἀλλ εὐθὺς μὲν ἵππους τε χεῖραι πάντας ἐπὶ πένθει χαὶ ἡμιόνους ἐχέλευσε χαὶ τῶν πέριξ πόλεων ἀφεῖλε τὰς ἐπάλξεις ... τύμβον δὲ χαὶ ταφὴν αὐτοῦ χαὶ τὸν περὶ ταῦτα χόσμον ἀπὸ μυρίων ταλάντων ἐπιτελέσαι διανουύμενος ...

'Caff.', II, I, 6, p. 428—34.

Ce fut en ce temps-là que toute la Cour fut troublée du deüil du Roy, & que par son commandement elle changea d'habits & de face pour quelque temps. La mort d'Ephestion desolation ... cau/a ce/le lorsque le Roy apres auoir rendu à son cher Ephestion des honneurs, que les dieux feuls exigent des hommes, fait couper le crin des cheuaux, abbatire les creneaux des villes, & rendu ses funerailles celebres par la depense de douze mille talens, partit de Suse.

Endlich vergleiche man noch Plut. Alex. 75 mit 'Cass.', III, II, 2, p. 288 f. Aber nicht nur die Alexanderbiographie, sondern auch der 'Pyrrhus', 'Demetrius' und 'Eumenes' sind fleissig eingesehen worden, woster wir leider an dieser Stelle den Nachweis nicht führen können.

<sup>1)</sup> Ein Irrtum la Calprenède's. Nonakris liegt in Arkadien.

An Curtius, und nicht an Plutarch, lehnt sich la Calprenède in folgenden Stellen an.

Bezüglich der Stärke des persischen Heeres vor der Schlacht bei Issus:

Curt. III. 2, § 4-9.

Perfarum erant C milia, in quis eques XXX implebat. Medi X equitum, L milia peditum habebant. Barcanorum equitum II milia fuere, armati bipennibus levibusque scutis . . . peditum X milia pari armatu sequebantur. Armenii XL milia miserant peditum additis VII milibus equitum. Hyrcani egregiorum . . . equitum VI milia expleverant additis equitibus M Tapuris. Derbices quadraginta peditum milia armaverant, pluribus aere aut ferro praefixae haftae, quidam lignum igni duraverant. Hos quoque duo milia equilum ex eadem gente comitata funt. A Caspio mari VIII milium pedester exercitus venerat, ducenti equites. Cum üs erant nobiles aliae gentes: 11 milia peditum, equilum duplicem paraverent numerum. His copiis triginta milia Graecorum mercede conducta egregiae ju-[Curtius adjecta. ventutis fährt fort:] Nam Bactrianos & Sogdianos & Indos ceterosque rubri maris accolas... festinatio prohibebat acciri.

'Caff.', I, I, 3, p. 330.

L'armée de Darius e∫loit composée de la plus grande partie des Nations qui luy obéi/Jent. . . . Des Per/es naturels, il auoit irente mille cheuaux of soixante of dix mille hommes de pied . . . Les Medes auoient amené dix mille cheuaux & cinquante hommes de pied. Les Bactriens doux mille cheunux armez de haches, & de legers & pelils boucliers, & dix mille pietons . . . Les Armeniens quarante mille hommes de pied, suivis de sept mille cheuaux d'Hyrcanie, les plus beaux de toute l'armée. Les Derbices . . . auoieut [eulement deux mille cheuaux, F quarante mille hommes de pied, dont la plus grande partie à cause de la disette de ser qui est en leur pays, portoient des picques & des iauelines toutes de bois, en ayant fait duroir la pointe au feu. De la mer Caspienne & des autres Prouinces d'A/ie, e/toient sortis quatre ou cinq mille cheuaux, & dix mille hommes de pied... Le Koy auoit encore à la loide trente mille Grecs, ieunes g vaillans. (Bei la Calprenède heisst es vorher: | Car les plus reculées comme celles des Arrochosiens, des Zogdians & des Indiens, n'y furent point appelées à cause de la haste auec laquelle le Roy mit ses troupes sur pied.

Der Besuch Alexanders bei den gefangenen königlichen Frauen ist genau nach Curt. III, 12 med. erzählt; dies bildet eine lange Episode des III. Bandes. Die Erhebung des Gärtners Abdolonymus (la Calprenède schreibt durchgängig Abdolominus) zum König wird zum grössten Teil wörtlich nach Curt. IV, I, § 15—27 berichtet. Ebenso ist die 'Harangue de Darius à son Armée' (II, I, 4, 122—126) teils eine genaue Übertragung, teils eine rhetorische Paraphrase der Rede bei Curtius IV, 14, § 9—26.

Gleichzeitig wird die Darstellung Plutarch's und Curtius' benutzt z. B. für die Liebesgeschichte der Barsine (Alex. 21 extr. u. Curt. X, 3, § 12). Jene Szene, wo Darius die Nachricht von dem Tode seiner gefangenen Gemahlin erhält (II, I, 4, 106—15) wird mit allen Einzelheiten nach Curtius (IV, 10, § 25 — 34), nicht nach Plutarch (Alex. 30) geschildert; und doch hat la Calprenède hier gleichzeitig auch den griechischen Schriftsteller eingesehen, denn der Name des Eunuchen, welcher die verhängnisvolle Botschaft überbringt, lautet bei ihm nach Plutarch Tireus (Τείρευς), nicht wie bei Curtius Tyriades. Daraus glauben wir schliessen zu dürfen, dass der Dichter in der Regel vor der Wiedergabe historischer Szenen und Thatsachen mehrere Darstellungen durchlas und sich dann, ohne besondere Rücksicht auf Glaubwürdigkeit, diejenige zur Nachahmung auserwählte, die ihm nach ihrer Färbung am besten in seine Dichtung hineinzupassen schien. es erklärlich, dass der romantische und rhetorisierende Curtius meist den Vorzug vor dem gewissenhafteren, aber auch etwas nüchternern Plutarch erhielt, und weswegen endlich auch der trockene Justin verhältnismässig nur sehr wenig benutzt wurde. Der Löwenkampf des Lysimachus, von Curtius als Fabel zurtickgewiesen, wird genau nach Justin (XV, 3) mitgeteilt. Auch in der Wiedergabe der bekannten Thalestris-Episode (la Calprenède schreibt nur Talestris), deren Unsauberkeit aber

der Dichter völlig beseitigt hat, schliesst sich der Roman am engsten an Justin an.<sup>1</sup>)

8. Wiewohl nun la Calprenède geschichtliche Facta mit unleugbarer Gewandtheit verwertet, ist er doch noch weit entfernt, die Geschichte geistig zu durchdringen, ihr echtes poetisches Leben einzuhauchen, wie es ein Tasso, Shakespeare, Walter Scott gethan haben. Dies ist bei der 'Cassandre' um so auffallender, als ihr historischer Hintergrund ein so unendlich grossartiger ist und von der Hand eines mit wahrem geschichtlichen Sinne begabten Dichters ganz anders hätte ausgebeutet werden können. Aber der grosse Gedanke, der den Eroberungen Alexanders zu Grunde lag, und den Herder in die Worte fasste: 'von Babylon aus die Welt zu dieser Welt ein Griechenland zu regieren und aus machen', war für la Calprenède fremd und unfassbar. Für die Heldengestalt Alexanders hat er nur ein halbes Verständnis; als ein echter Sohn seines Zeitalters stellt er sich voll sentimentaler Gefühle fortwährend auf die Seite der Besiegten, findet er ein grösseres poetisches Interesse an dem Fall und der Trauer des orientalischen Königshauses, als an dem Triumph eines echten Mannes und eines frischen, kräftigen Volkes. Eben weil ihm die echte Erkenntnis des poetischen Gehaltes der Geschichte abgeht, weil er nicht weiss, dass nichts dichterischer sein kann, als die Wirklichkeit, sucht er sie häufig, namentlich nach dem Schlusse hin, zu 'verschönern', während er in Wahrheit ihr nur kleinliche

purch diese vielleicht für unsere Darstellung zu speziellen Quellenangaben hofften wir darzuthun, dass es la Calprenède keineswegs an Kenntnis der Geschichte gebricht, und dass seine zahlreichen Abweichungen von der historischen Wahrheit durchaus absichtliche sind. Géruzez (Hist. de la Litt. franç., 10° éd., 1874, II, p. 131) nämlich behauptete: 'Ce Gascon, ... avait eu l'ambition, sans connaître l'histoire, de peindre dans Cassandre le partage de l'empire d'Alexandre &c.'

und nicht selten unpassende Züge beizumengen vermag. In einem kurzen Nachworte zur 'Caffandre' hält es la Calprenède für nötig, die vorgenommenen Änderungen zu rechtfertigen: 'J'ay esté forcé (heisst es hier X, 1211) dans cette conclusion en plusieurs choses par la verité de l'Histoire, quoy que ie l'ay possible alterée en quelques endrois où elle estoit moins cogneuë. Si ie fais viure Statira & sa sœur contre le rapport de Plutarque qui la fait mourir par la cruauté de Roxane, i'ay suiui l'opinion de plusieurs Historiens, & ie luy fais passer le reste de sa vie dans des terres esloignées de celles où elle en avoit passé les premieres années & sous vn nom different de celuy sous lequel elle a este cogneuë à Plutarque. J'ay pu donner vn fils à Darius sans dementir les Historiens d'Alexandre qui ne font mention que de ses filles; ie le fais mourir dans l'opinion des hommes auant qu'Alexandre entre fur les terres de son pere, & il n'y revient qu'apres sa mort, & partant la vie d'Artaxerxe peut auoir esté ignorée de ces Auteurs, l'ayant passée dans des terres esloignées, & sous un nom different du sien, apres l'auoir perduë dans la creance generale. J'ay peu auec la mesme licence en faire ce grand Arsace qui fonde l'Empire des Parthes, & les Historiens ne luy ayans donné aucune naissance certaine, m'ont laissé la liberté de le faire naistre de Darius... J'eusse changé quelque chose en la destinée de Roxane & de Cassander, s'il m'eust esté permis: & si i'eusse pardonné au sexe de Roxane, i eusse fait mourir Cassander, pour faire voir la punition du vice auec la recompense de la vertu: mais le reste de sa vie fut trop cogneu par ses crimes & sa domination dans la Grèce.' Etc. Hätten Abänderungen. die die la Calprenède vornahm, oder solche, doch gern hätte vornehmen mögen, immer, wie hier angedeutet wird, die 'poetische Gerechtigkeit' zum Motiv gehabt, dann wären sie am ehesten entschuldbar.

Aber meist lassen sie gerade die in der Geschichte obwaltende Fatalität doppelt verletzend hervortreten.

Somit ist für den Ästhetiker la Calprenède's Auffassung der Geschichte eine wenig lobenswerte; anders aber, wenn man seine Manier vom Standpunkte des Kultur-Litterarhistorikers und betrachtet. dann erscheint sie hochwillkommen nicht nur als eine schlagende Manifestation seiner dichterischen Individualität, sondern auch der ganzen Sinnesart der Zeit und der Nation. Was Alexander und seine Feldherrn von den Helden der 'Caffandre' trennt, das ist speziell französische Zuthat und ein vollgiltiges Charakteristikum für das Geistesleben des XVII. Jahrhunderts. Wäre der Roman la Calprenède's, der nur ein pseudohistorischer ist, ein in unserem Sinne historisch treuer, dann stände er vielleicht ästhetisch höher, aber er wäre keine Fundgrube mehr für die Erkenntnis der Kultur- und Litteraturperiode, in der er erstand.

9. Der nächste Roman la Calprenède's begann im Anfange des Jahres 1647 zu erscheinen. Es ist die 'Cleopatre', 'la belle Égyptienne', wie sie nach Somaize') in den Kreisen der Preziösen genannt wurde. Der ganze Roman ist dem grossen Condé gewidmet, der auf dem Titelblatte des I. Teiles noch als 'Duc d'Angvien' (d. i. d'Enghien) bezeichnet wird.") Der Dichter stand zu dem Fürsten in einem freundschaftlichen Verhältnis und war einer der begeistertsten Bewunderer seiner Heldenthaten. Condé hatte selbst den Wunsch geäussert, la Calprenède möge einen neuen Roman nach Art der 'Caffandre' schreiben, welche er mit Eifer gelesen hatte. Ganze Stunden lang, dicht vor dem Feinde,

<sup>1)</sup> Dictionnaire, éd. Livet, I, 146.

<sup>2)</sup> In der Widmung wird Condé als 'Sieger von Rocroy [Mai 1643], Thionville, Freiburg [1644], Philippsburg und Nördlingen [Sept. 1645]' gefeiert; die glorreiche Schlacht von Lens (20. Aug. 1648) ist dem Dichter noch nicht bekannt.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

in den Laufgräben, war das Buch nicht aus seiner Hand gekommen, und oft hatte er nach anstrengenden Tagen sich um der 'Caffandre' willen auch noch die Nachtruhe versagt.

Die 'CLEOPATRE' — das ist der einfache Titel zählt zwölf Bände. In einem vorzüglichen (mit Elzeviertypen hergestellten) holländischen Nachdruck<sup>1</sup>) allemal zwei Bände in einen noch leidlich handlichen Oktavband zusammengezogen worden. Der Roman zerfällt in zwölf Teile oder achtundvierzig Bücher, und zählt nicht weniger als 4153 höchst kompresse Textseiten. Dreiundzwanzig Bände, wie bisweilen angegeben wird,2) zählt der Roman in keiner Ausgabe.

Schon lange vor la Calprenède war die 'Cleopatre' ein in Frankreich sehr beliebter Dichtungsstoff. Jodelle, Garnier, Mairet, Benserade, la Thorillière, la Chapelle und viele andere haben ihn mit mehr oder weniger Glück ausgenutzt. Doch hat la Calprenède keinem dieser Vorgänger wesentliche Züge entlehnt. 5) Ist doch die eigentliche Heldin seines Romans auch gar nicht die unglückliche Königin von Egypten, sondern deren gleichnamige Tochter.4)

<sup>1)</sup> Leyden, bei Jean Sambix, 1648-58. Originalauflagen erschienen zu Paris 1647, 1656 und 1662, immer in zwölf Oktavbänden. Abkürzungen der 'Cleopatre' erschienen: 1668, 3 vols. 12°, anonym; 1769, desgl., von Lebret; 1789, desgl., von Benoît.

<sup>2)</sup> Z. B. von Koch, Einleitung zu Shakespeare's 'Cleo-

patra', Cotta'sche Weltbibl. IX, p. 248.

<sup>3)</sup> Auch dass er das Werk des Conte Giulio Landi, 'Vita di Cleopatra, Regina di Egitto' (Ven. 1551 und 1618, 8°) benutzt habe, ist nicht wahrscheinlich.

<sup>4)</sup> Daher ist es auch unrichtig, wenn Géruzez a.a.O., II, p. 131 angibt, die 'Cléopâtre' schildere 'les dernières convulsions de la république romaine.' Augustus ist bei unserem Dichter schon seit länger als einem Jahrzehnt unbestrittener Kaiser, und von der 'römischen Republik' durchaus keine Rede mehr.

10. Der Inhalt des Romans ist folgender. 1)

Teil I, Bd. I, Bch. 1. Als der liebeskranke Tyridate sich einst zur Nachtzeit am Meeresgestade von Alexandria ergeht, erblickt er auf hoher See ein brennendes Schiff, aus dem sich mit Hilfe eines losen Brettes zwei Frauen und ein Mann zu retten suchen. Tyridate stürzt sich in die Wogen und verhilft den Schiffbrüchigen zur Landung am Ufer. Gastfreundschaftlich nimmt er sie dann in sein nahegelegenes Haus auf. Die eine der Geretteten, eine Frau von wunderbarer Schönheit, ist offenbar die Gebieterin ihrer Begleiter. Nachdem die Gestrandeten sich erholt haben, beginnt Tyridate, damit seine eigene Neugier bald befriedigt werde, ihnen seine Geschichte zu erzählen.

Tyridate, dem Geschlechte der Arsaciden entstammend, ist ein Sohn des Partherkönigs Orode, und Bruder des blutdürstigen Phraate, dessen Nachstellungen er selbst nur durch die Treue seines Erziehers, Arsane, entging. Er flüchtete, noch in jungen Jahren, und fand erst bei Herodes in Judæa Schutz und Sicherheit. Doch verlor er hier auf andere Weise seine Ruhe, indem er sich in Herodes' schöne und tugendhafte Gattin, Mariamne, aufs heftigste verliebte. Wiewohl diese alle Ursache hätte, ihren Gemahl, der, um seinen Thron zu sichern, ihre teuersten Verwandten ermorden liess, zu hassen, und andererseits Tyridate zu lieben, der ihr die wesentlichsten Dienste erweist, bleibt sie doch ihrer Pflicht treu. Dafür schenkt die Schwester des Herodes, die schöne Salome, Tyridate ihr Herz, dieser aber erwidert die heimliche Neigung der ränkevollen Fürstin nicht.

I, I, 2 und 3. Die Liebe der Verschmähten verwandelt sich bald in Hass; sie verdächtigt Tyri-

<sup>1)</sup> Wir haben hier, nachdem aus der Analyse der 'Cassandre' hinlänglich bekannt geworden, wie la Calprenède Haupthandlung und Zwischenerzählung verknüpft, einige unwesentliche Episoden ausgeschieden.

date's und Mariamne's reines Freundschaftsverhältnis bei Herodes, dessen Eifersucht nun das Unglück des Prinzen herbeiführt. Er lässt ihm bei einem Gastmahl den Giftbecher reichen, doch entgeht Tyridate der Gefahr und ergreift mit wenigen Getreuen die Flucht. den Strassen Jerusalems greifen ihn Trabanten an, und es bleibt ihm nichts übrig als Zuflucht im Tempel zu nehmen. Aber der König hätte gleichwohl das Asylrecht des heiligen Ortes gebrochen, wäre nicht der Römer Sosius mit einer Gesandtschaft angelangt und hätte im Namen des Augustus freien Abzug für Tyridate Tyridate begibt sich aus der Stadt, doch ist es ihm unmöglich, ohne Abschied von Mariamne zu scheiden, und so kehrt er, begünstigt von dem menschenreichen Treiben des Laubhüttenfestes, nochmals nach Jerusalem zurück und führt eine nächtliche Unterredung mit Mariamne herbei. So sehr auch anfangs die Königin über diese Gefährdung ihres Rufes zürnt, entlässt sie Tyridate doch nicht ohne Wohlwollen, nicht ohne ausdrücklich den Wunsch auszusprechen, er möge um ihretwillen auf die Erhaltung seines Lebens bedacht sein. Nun begibt sich Tyridate nach Rom und begleitet später Augustus nach Afrika. Schon seit langer Zeit bewohnt er das einsame Landhaus am Meere, jetzt doppelt allein, da er Arsane nach Palestina geschickt hat, um Nachricht von Mariamne einzuziehen. Damit schliesst Tyridate's Erzählung.

Die edle Fremde beauftragt nun ihren Begleiter, Eteocle, am nächsten Tage Tyridate den Anfang ihrer Geschichte zu berichten, worauf sie selbst fortfahren werde. So vernimmt Tyridate zuerst die Geschichte des Julius Cæsar und der Königin Cleopatra'. Cleopatra, die Tochter des Ptolomæus Auletes, kämpfte anfangs mit ihrem ehrgeizigen Bruder Ptolomæus um die Herrschaft über Egypten, bis ihr Cæsar entscheidende Hilfe brachte. Er besiegt Ptolomæus, macht Cleopatra zur Königin des Landes und heiratet sie in der Stille, da

politische Verhältnisse eine öffentliche Vermählung nicht gestatten. Beider Sohn ist Cesarion. Politische Rücksichten ziehen Cæsar wieder in die Ferne. Lange harrt Cleopatra auf die Legalisierung ihrer Ehe, bis die Nachricht von Cæsar's Ermordung ihre Hoffnungen zerstört. Dass er für den Fall seines Ablebens Octavian zum Erben erklärt und somit Cesarion als seinen unrechtmässigen Sohn hingestellt, erbittert Cleopatra und macht sie bald geneigt, den Liebeswerbungen des Antonius, der nach Afrika gekommen, Gehör zu schenken, zumal dieser ihr eine öffentliche, rechtsgiltige Ehe anbietet auch vollzieht. dieser Verbindung Aus springen drei geistig und leiblich vollkommene Kinder: Alexandre, Cleopatre und Ptolomée.1) Aber das Glück der Familie war nur von kurzer Dauer: Antonius erliegt in der Schlacht von Actium; er wird alsdann mit Cleopatra in Alexandrien belagert, und gibt sich, als jede Hoffnung auf Sieg erloschen ist, den Tod. fällt mit ihren Kindern in die Hand des Siegers, vermag aber ihre Schmach nicht zu überleben, sondern tötet durch den Biss giftiger Schlangen. es eine falsche Meinung — sagt der Erzähler, Eteocle - dass Cesarion auf den Rat des Philosophen Arrius von seinem Halbbruder Octavianus Augustus aus dem Wege geräumt worden; vielmehr habe ihn seine Mutter vor der Übergabe der Stadt unter seiner, Eteocle's, Obhut dem Äthiopierkönig Hidaspe übersendet, mit der Bitte, dem Sohne des grossen Cæsar ein Asyl vor seinen Feinden zu gewähren. Nicht ohne grosse Fährlichkeit legten sie die Reise zurück und wurden vom König In Meroé verlebte Cesarion huldvoll aufgenommen. unter dem Namen Cleomedon seine Jugend. gewachsen verliebte er sich in die schöne Tochter des Athiopierkönigs, Candace, und diese ist die Fürstin,

<sup>1)</sup> Diesen Personen, wie überhaupt allen, die mehr Romanfiguren als historische Persönlichkeiten sind, geben wir ihre Namen genau in der bei la Calprenède üblichen Form.

welche Tyridate aus den Wogen rettete und beherbergt. In der Liebe zu Candace, welche die Prinzessin nur mit grösster Zurtickhaltung erwidert, hat Cesarion einen Jüngling von unbekannter Herkunft, Britomare, zum Nebenbuhler. Nach mehrfachen Szenen der Eifersucht bringen sie sich gegenseitig schwere Verwundungen in einem Zweikampfe bei. Britomare muss danach Äthiopien verlassen, doch scheidet er nicht als Cesarion's Feind. Er geht, um das Geheimnis seiner Geburt zu entdecken und sich anderwärts Ehre und Macht zu erkämpfen. Hiermit endet Eteocle seine Erzählung.

I, I, 4. Am andern Tage ergehen sich Tyridate und Candace unweit des Gestades, und eben schickt sich die Fürstin an, die Geschichte ihres Lebens und ihres Verhältnisses zu Cesarion fortzusetzen, als sich in ihrer Nähe ein Ritter lagert, der dem begleitenden Knappen schmerzlich sein Schicksal klagt, und der sich um Cleopatre's willen, die ihm der neidische Tybere entrissen, den Tod wünscht. Tyridate erkennt in ihm Coriolan, den Prinzen von Mauritanien. Eben will er sich ihm zu erkennen geben, als ein von zwei rücksichtslosen Verfolgern bedrängter Ritter Coriolan's Beistand anruft. Dieser kämpft mit den Verfolgern und schlägt dem einen derselben den Helm vom Haupte. erkennt Candace in ihm ihren Cesarion. Es kommen neue Schaaren feindlicher Ritter, ein heftiges Gemetzel entspinnt sich und währenddem sieht sich Candace plötzlich mit ihrer Vertrauten nach dem Meeresufer entführt. Endlich sind der Maurenprinz, Tyridate, Cesarion und ein unbekannter Ritter, nachdem sie sich gegen die Übrigen vereinigt, siegreich; sie bemerken die Entführung, und Cesarion macht sich sogleich an die Verfolgung des Räubers, der, wie man weiss, der Pirat Zenodore ist. Coriolan und der unbekannte Ritter begeben sich, um ihre Wunden verbinden zu lassen, mit Tyridate nach dessen Hause, welches sie alle gastlich aufnimmt.

- I, II, 1. Emile, der Schildträger des Prinzen von Mauritanien, erzählt am folgenden Tage die Geschichte seines Herrn. In früher Jugend verlor der Fürst durch die Siege der Römer Eltern und Heimat, und wurde nach Rom gebracht, um hier erzogen zu werden. Seinen Namen Juba vertauschte er mit dem Namen Coriolan. Er zeichnete sich frühzeitig vor seinen Altersgenossen aus, denn seine körperlichen und geistigen Gaben waren gleich vortreffliche. Im Beginn der Jünglingsjahre schon verliebte er sich in Cleopatre, des Antonius' Tochter, die, wie er, mit ihren Geschwistern in Rom, und zwar im Hause von Antonius' erster Gemahlin, der edlen Octavie, aufgezogen wird. In dieser Neigung hat er zwei Nebenbuhler, Tybere, den Sohn der Kaiserin Livie, und Marcel, einen Sohn Octavie's und somit Pflegebruder Die Freundschaft aber, die Marcel zu Cleopatre's. Coriolan hegt, ist stärker als seine Liebe; er überwindet die Neigung, nachdem er mit Coriolan zwei Jahre lang in Germanien Kriegsdienste gethan, und schenkt sein Herz der schönen, aber unbeständigen Prinzessin Julie, welche ihm tibrigens auch vom Kaiser zur Gattin be-Während der Abwesenheit Coriolan's hat stimmt ist. Tybere sich Cleopatre etwas vertrauter gemacht; vollends glaubt sich jedoch Coriolan zurtickgesetzt, als er bei einem Turnier Tybere mit einer Schärpe aus Cleopatre's Hand geschmückt sieht.
- I, II, 2. Coriolan übersendet daher Cleopatre einen vorwurfsvollen Brief, der den Zorn der Prinzessin erregt, da sie meint, Coriolan hätte, bevor er an ihr zweifelte, sich genauer unterrichten müssen. Aus Gram, in die Ungnade der Geliebten gefallen zu sein, erkrankt Coriolan bedenklich und würde sich aufgerieben haben, wäre nicht durch den treuen Marcel eine Aussöhnung herbeigeführt worden. Cleopatre kann sich leicht rechtfertigen, denn nicht sie hat Tybere die Schärpe gegeben, sondern ihre Mutter Livie hat sie ihm auf listige Weise verschafft. Coriolan tritt nun zu Cleo-

patre in ein immer innigeres Verhältnis. Auch Marcel gewinnt mehr und mehr die Gunst Julie's, doch se in Glück ist Wechselfällen unterworfen. Denn die übermütige und eitle Schöne wirft ihr Auge auf Coriolan und sucht ihn auf alle Weise an sich zu locken. Dieser indessen widersteht und verrät seine Liebe und seine Freundschaft nicht. Um Julie wieder auf die rechte Bahn zu bringen, beschliesst er, Rom auf einige Zeit zu verlassen. Ein Streit mit Tybere bietet bald den Anlass dazu: der Kaiser entsendet beide ins Feld und verheisst demjenigen die Hand Cleopatre's, der den grösseren Ruhm erwerben würde. Coriolan zieht gegen die Asturier und Cantabrer, Tybere nach Panonien.

- I, II, 3. Der Maurenprinz sammelt in Spanien unvergleichliche Lorbeeren, aber auch Tybere ist nicht unglücklich und kehrt früher als sein Nebenbuhler nach Rom zurück. Der Kaiser, durch Livie bestimmt, ordnet die Verlobung Tybere's mit Cleopatre an. Coriolan, von Marcel unterrichtet, eilt, nachdem er pflichtgetreu einen letzten grossen Sieg erfochten, nach Rom zurück, und fleht den Kaiser an, zwischen Tybere und ihm seinem Versprechen gemäss und rechtlich zu entscheiden. Aber Augustus beruft sich auf sein inzwischen Livie und Tybere verpfändetes Wort und versucht Coriolan dadurch zu versöhnen, dass er ihm den väterlichen Besitz, Mauritanien, als Ersatz für Cleopatre's Hand anbietet. Coriolan schlägt das Geschenk aus und beschliesst, sich blutig an dem hinterlistigen Tybere zu rächen; er greift ihn am hellen Tage inmitten seines Gefolges an und bringt ihm eine schwere Verwundung bei.
- I, II, 4. Nach diesem Anfall auf das Leben des Thronerben muss Coriolan die Flucht ergreifen. Er verbirgt sich in einem einsamen Landhause nahe der Stadt und kehrt danach heimlich nach Rom zurück, um sich von dem Ergehen Tybere's zu unterrichten, und von Cleopatre Abschied zu nehmen. Jener ist schwer verwundet und daher seine Hochzeit mit Cleopatre auf un-

bestimmte Zeit hinaus verschoben worden. Mit Hilfe Marcel's gelingt es Coriolan, Cleopatre wiederzusehen; beide tauschen nochmals die Versicherung ewiger Treue. Gleichzeitig tritt er in Verhandlung mit zwei maurischen Gesandten, die nach Rom gekommen sind um sich beim Kaiser über die Härte des eingesetzten Prätors zu be-Er beschliesst, mit ihnen in sein Vaterland zurückzukehren und es von der Herrschaft des undankbaren Augustus zu befreien. Dieser Plan gelingt über Erwarten: nach kurzer Frist hat er als Juba die Liebe seines Volkes gewonnen, die Römer vertrieben und sich die königliche Krone wieder aufgesetzt. Nun beabsichtigt er, unerkannt nach Rom zu gehen, und Cleopatre als seine Gattin nach Afrika zu entführen. Aber als er sich ltalien nähert, erfährt er, dass Augustus mit seinem ganzen Hause, auch Cleopatre, eine Reise angetreten habe und sich gegenwärtig in Sicilien aufhalte. Coriolan begibt sich nach Syracus, und es glückt ihm, sich unerkannt Cleopatre zu nähern. Aber sein Jubel, die Geliebte wiederzusehen, verwandelt sich bald in tiefste Trauer, als ihn diese — als Treulosen und Verräter mit Empörung von sich weist. Er erkrankt vor Schmerz, während Augustus mit seinem Hofstaate die Insel ver-Nachdem Coriolan langsam genesen, will er ins Maurenreich zurückkehren, doch vernimmt er, dass während seiner Abwesenheit es die Römer bereits wieder unter ihre Botmässigkeit gebracht haben. So begibt er sich nach Alexandrien, wo, wie er hört, sich Augustus und auch Tybere demnächst einfinden sollen, in der Absicht, Tybere, der allein Urheber seiner Leiden und der Feindschaft Cleopatre's sein kann, furchtbar zu bestrafen. Damit beschliesst Emile die Geschichte seines Herrn.

II, III, 1. Candace war nicht lange in der Gewalt Zenodore's geblieben. Als dieser sich mit seinem Raube dem Meeresufer näherte, hatten seine Schiffe auf Befehl eines treulosen Befehlshabers die Anker gelichtet, so dass er mit den Frauen in einen nahen Wald flüchten

musste. Hier fand Candace einen Befreier, Cornelius Gallus, den Statthalter von Alexandrien, der Zenodore rasch besiegte und die Prinzessin samt ihrer Dienerin in seinen Palast aufnahm. Candace verschweigt ihm ihren Namen und ihre Herkunft, da sie bemerkt hat, dass ihre Schönheit auf den Römer Eindruck machte und sie dann doppelt für sich und für Cesarion zu fürchten hätte. Am nächsten Tage nimmt Cornelius noch eine andere Dame in seinen Schutz, welche seine Soldaten auf der See aus der Gewalt eines Piraten befreit haben. Candace und diese jugendliche Schönheit - es ist Elise, die Tochter des Partherkönigs Phraate - schliessen sogleich Freundschaft und erzählen einander zum Troste ihre Erlebnisse. Zunächst wiederholt die Athiopierin in Kürze, was vorher Eteocle Tyridate mitgeteilt hatte und fährt danach in der Geschichte ihrer Liebe zu Cleomedon-Cesarion fort. Sie nahm das Liebesgeständnis dieses Prinzen huldvoll, wenn auch zurückhaltend auf, namentlich da ihr Vater die Heirat begünstigte. Aber auch Tiribaze, des Königs vielvermögender Günstling, verliebte sich 1.. sie. Ein Krieg mit den benachbarten Nubiern befreit zwar die Prinzessin eine Zeit lang von der Gegenwart des unliebsamen Bewerbers, aber da Tiribaze vor den Feinden nicht glücklich ist, so beruft ihn der König zurück und begibt sich selbst mit Cesarion ins Feld. Dank dem Heldenmute des jungen Fürsten erficht er Sieg auf Sieg, aber in der letzten Entscheidungsschlacht wird er, nachdem ihn Cesarion zweimal aus dem Gedränge gerettet, tötlich ver-Ehe er stirbt, ernennt er Cesarion zu seinem Nachfolger und zum Gatten Candace's. Nachdem Cesarion Nubien vollends unterworfen, begibt er sich zurück, seine Erbschaft anzutreten.

II, III, 2. Aber inzwischen hat Tiribaze die Herrschaft an sich gerissen und nötigt Candace immer dringender, ihn als Gatten anzunehmen. Briefe, die Candace an Cesarion absendet, lässt der Tyrann ab-

fangen. So währt es lange Zeit, bis Cesarion in Nubien von der Bedrängnis der Geliebten erfährt und zum Beistand herbeieilt. Anfangs ist er gegen Tiribaze glücklich, dann aber erliegt er der Übermacht. Die Seinen werden nach heldenmütigem Kampfe niedergemetzelt, er selbst für tot auf dem Schlachtfelde gelassen. Candace's Abscheu gegen Tiribaze steigert sich auf diese verhängnisvolle Nachricht hin, so dass der Usurpator jetzt Gewalt anzuwenden beschliesst, um auch mit ihr an sein Ziel zu gelangen. Da stellt sich zur rechten Zeit Cesarion wieder ein, der von seinen Wunden genesen, im Stillen grosse Streitkräfte gesammelt hat; er überfällt Tiribaze und befreit die Geliebte. Um den Kampf gegen Tiribaze, der entflohen, erfolgreicher fortsetzen zu können, bringt er Candace auf ein Schiff, welches sie nach einer ihm treu ergebenen Stadt in Sicherheit bringen soll. unterwegs fällt die Fürstin in die Hand des Seeräubers Zenodore, der sie alsbald mit Liebesanträgen verfolgt und ihr keinen anderen Ausweg offen lässt, als heimliche Flucht. Sie verlässt, nachdem sie das Schiff in Brand gesetzt und eine furchtbare Verwirrung herbeigeführt hat, das Fahrzeug, sich mit ihrer Dienerin an eine Planke anklammernd, die Eteocle an das nahe Ufer zu treiben versucht. Doch würden sie ohne den Beistand Tyridate's das Land nicht erreicht haben. So beschliesst Candace ihre Erzählung.

II, III, 3. Am folgenden Tage berichtet Elise, die Prinzessin der Parther, ihre Erlebnisse. Sie war zur Jungfrau herangeblüht, als ihr Vater Phraate, ehrgeizig und durch Verwandtenmord befleckt, aber that-kräftig und klug, mit den Medern Krieg begann. Er war im Anfang über die Maassen glücklich, aber als der Mederkönig, Tigranes, den Oberbefehl seiner Truppen dem jungen Anführer Artaban anvertraute, wendete sich das Schicksal. Phraate sah sich häufig geschlagen und weiter und weiter zurückgeworfen; endlich fielen sogar seine Gattin und seine Tochter — Elise — in Artaban's

Hand. Dieser behandelte die Gefangenen mit ausgesuchter Ehrerbietung, namentlich seit er eine innige Zuneigung zu der schönen Elise gefasst. Er erbat sich daher von Tigranes als Belohnung für seine Siege, die beiden Frauen freigeben zu dürfen. Tigranes willigt anfangs ein, doch als er selbst Elise gesehen hat, nimmt er sein Wort zurück, da auch sein Herz mit einem Mal von der Schönheit der Prinzessin ergriffen wird und er es nicht über sich gewinnen kann, sich von ihr zu trennen. Über diesen Wortbruch erbittert, geht Artaban zur Partei der Parther über, wo er, dessen unbezwingliche Tapferkeit man kennen gelernt, mit Freuden aufgenommen Er führt sogleich Phraate's Heer gegen die wird. Meder und sein Glück und seine Waffenkunst verleihen ihm einen glänzenden Sieg: Tigranes wird gefangen, und nur unter der Bedingung freigegeben, dass gefangenen Fürstinnen in Freiheit setze. Dies geschieht. Artaban, dem so viel zu danken ist, steht in hoher Gunst am Partherhofe; er nähert sich Elise mehr und mehr, doch als er wagt, ihr von seiner Liebe zu sprechen, fühlt sich diese in ihrer Fürstenehre tief verletzt und weist ihn, wiewohl ihr Innerstes zu Gunsten Artaban's spricht, von sich.

II, III, 4. Artaban zieht wieder zu Felde, da Tigranes noch keineswegs gedemütigt ist, und es gelingt ihm, nach und nach das ganze Mederreich unter Phraate's Herrschaft zu bringen. Während seiner Abwesenheit erkennt Elise, dass Verdienst und innere Vorzüge hohe Geburt wohl zu ersetzen im stande sind. Daher nimmt sie nach Artaban's Rückkehr keinen Anstoss mehr an seinen Werbungen, sondern erwidert seine Neigung aufs herzlichste. Aber Phraate ist die Verbindung seiner Tochter mit dem Feldhauptmann undenkbar; er beschuldigt Artaban eines gemeinen Ehrgeizes und bringt es durch Undankbarkeit und Härte dahin, dass dieser seine Dienste verlässt. Mit Artaban schwindet auch zugleich das Kriegsglück der Parther: die Meder empören sich,

erringen ihre alte Unabhängigkeit wieder und zwingen Phraate zu einem schimpflichen Frieden, dessen Hauptbedingung ist, dass Elise Tigranes heiraten soll. Trotzdem Elise in treuer Liebe zu Artaban den entschiedensten Widerstand leistet, wird sie dem medischen Gesandten als dem Stellvertreter der Majestät angetraut, und soll nun die Reise zu ihrem Gemahl antreten. Da erscheint Artaban und fordert den König auf, die erniedrigenden Bedingungen des Friedens zurückzuweisen und aufs neue den Krieg zu beginnen, der unter seiner Flihrung sicherlich glücklich ablaufen werde. Aber der König lässt Artaban gefangen nehmen und übersendet ihn an König Tigranes als weiteres Unterpfand des Friedens. So reisen Elise und Artaban gemeinsam. Auf hoher werden ihre Schiffe von Seeräubern, die der tapfere Ephialte, ein Neffe Zenodore's, befehligt, überfallen, und die Parther wären unterlegen, hätte man nicht in der höchsten Not Artaban die Fesseln abge-Dieser erficht fast allein den Sieg und tötet überdies Ephialte. Die medischen Gesandten werden hierauf genötigt, allein zu Tigranes heimzukehren; Artaban und Elise aber beschliessen, sich nach Lybien zu begeben und dort den Schutz des Königs, der Elise's Grossvater ist, anzurufen. Aber nahe der Küste von Afrika überfallen sie abermals Piraten in solcher Überzahl, dass ein Widerstand unmöglich ist. Zenodore bedroht den Mörder seines Neffen mit der grausamsten Strafe, und Artaban entzieht sich ihr, indem er sich vom Bord des Schiffes ins Meer stürzt und in Wogen verschwindet. Die trostlose Elise bleibt nicht lange in der Gewalt ihrer Räuber; römische Soldaten befreien sie und führen sie in die Obhut des Cornelius Gallus.

II, IV, 1. Als Cesarion Zenodore verfolgte, der ihm die kaum wiedergefundene Candace entführt hatte, verlor er bald die richtige Spur, und griff anstatt des Piraten einen Ritter an, der eine Dame mit sich führte.

Aber noch ehe es zum Kampfe kam, erlahmte Cesarion's Kraft, so dass er ohnmächtig vom Pferde sank. Der Ritter und seine Dame nehmen sich seiner an und führen ihn zur Pflege in ihre Behausung. Cesarion findet einen überaus grossen Gefallen an seinem edelmütigen Retter; er bittet ihn, sich ihm zu nennen und ihm seine Geschichte zu erzählen. Der Ritter willfahrt und entdeckt sich ihm als Alexandre, der Sohn des Antonius und der Cleopatra, also als Cesarion's Halbbruder. Dieser hält aber noch mit seinem wahren Namen zurück. Alexandre berichtet zunächst von Familienverhältnissen, die seinem Zuhörer natürlich ebenso bekannt sind, wie ihm selbst, danach von der Liebe, die ihn noch als Knaben zu der Prinzessin Artemise — die ihn jetzt begleitet — ergriff. Artemise ist die Tochter des Königs von Armenien, die einst mit ihrem Vater und ihren Geschwistern in die Gefangenschaft der Cleopatra geriet. Während König mit aller Strenge behandelt und endlich sogar im Kerker ermordet wurde, lebten seine Kinder mit denen Cleopatra's in freundschaftlichem Verkehr, so dass sich eine Neigung zwischen Alexandre und Artemise herausbilden konnte, die ihnen, nachdem die politischen Verhältnisse sich geändert, eine Trennung sehr schwer machte. Nachdem Alexandre herangereift ist, begleitet er Tybere auf seinen Feldztigen, zuerst nach Deutschland, dann auch nach Asien. Hier schliesst er Freundschaft mit einem vornehmen Medier, Artamene, der Artemise nicht nur kennt, sondern, wenn auch aussichtslos, liebt. Er zeigt Alexandre ihr Bild, das sofort die alte Liebe in ihm aufs heftigste entflammt. nächsten Schlacht fällt Artamene. Vor seinem Tode übergibt er Alexandre Artemise's Bild, da er dessen Gefühle für die Fürstin erraten hat, und, da jener die Absicht äussert, das römische Heer zu verlassen und sich unerkannt in Artemise's Nähe zu begeben, anch seinen treuen, landeskundigen Diener Narcisse. Alexandre's gelingt; er wird unter die Noblegarde der

Prinzessin aufgenommen. Artemise, die schon immer die Ähnlichkeit mit dem Gespielen der Kindheit bewundert hat, entdeckt bald, wer ihr Diener ist.

II, IV, 2. Bald wechseln Alexandre und Artemise aufs neue das Geständnis ihrer Liebe, aber in der Hoffnung, dass Artaxe, der König, seine Einwilligung zu ihrem Bunde geben werde, sehen sie sich bald getäuscht. Cepion, ein römischer Ritter, verrät, ohne es zu wollen, Namen und Stand Alexandre's, worauf Artaxe sich an dem Sohne der Cleopatra, die seinen Vater Artabaze hingemordet, aufs blutigste zu rächen Alexandre wird in den Kerker geworfen und trotz der flehentlichen Fürbitte der Prinzessin auf das Schaffot geführt. Hier macht er, unterstützt von Cepion, der seinen unschuldigen Verrat um jeden Preis gut machen will, vergeblich einen Fluchtversuch. Der König beschliesst, ihn nun unter um so grösseren Qualen sterben zu lassen, aber diesmal gelingt es Artemise, dem Geliebten die Flucht zu ermöglichen. Da sie sich nicht durch den Willen eines barbarischen Bruders gebunden glaubt, erklärt sie sich als Alexandre's Gattin und beschliesst, nicht mehr von seiner Seite zu gehen. Das Paar nimmt mit einer geringen Schaar treuer Begleiter den Weg zu Augustus, der sich in Afrika aufhält; so kamen sie nach Alexandrien.

II, IV, 3. Während Alexandre dies erzählt, ergeht sich Artemise nahe dem Hause. Hier belauscht sie bei einer Quelle einen Ritter, der den Verlust seiner Geliebten Delie beklagt und, als sich ihm Artemise nähert, diese für Delie hält. Seines Irrtums gewahr, fällt er in eine tiefe Ohnmacht, aus der ihn die mitleidige Fürstin mit Mühe erweckt. Zum Dank für die erwiesene Wohlthat erzählt er dann Artemise seine Geschichte. Er ist Philadelphe, einziger Sohn des Königs von Cilicien, und er verliebte sich in Delie, die er im tiefen Walde bei einer Jagd zum ersten Male erblickte, und deren überirdische Schönheit ihn sogleich für alle Zeit

gefangen nahm. Nur mit Mühe konnte er sich ihr nähern, nur mit Mühe es erreichen, dass sie seine Besuche, seine ehrerbietige Verehrung duldete. Durch Vermittlung seiner Schwester, der Prinzessin Andromede, erwirkt der Prinz, dass die Geliebte trotz ihrer unbekannten Herkunft am Hofe des Königs von Cilicien aufgenommen wird. Aber bald droht seiner Liebe ernste Gefahr: er soll sich auf Befehl seines Vaters mit Uranie, einer cappadocischen Prinzessin, vermählen. Wiewohl diese einen ihr aufgezwungenen Gatten verschmäht, und noch mehr Philadelphe sich weigert, einer anderen anzugehören als Delie, geht der König von seinem Willen nicht ab und droht, ihn mit Gewalt durchzusetzen.

II, IV, 4. Aber was er auch versucht, um die Liebenden zu trennen oder einander abwendig zu machen — alles scheitert an der Standhaftigkeit Philadelphe's. Da der König endlich einsieht, dass er, wenn er sich den einzigen Sohn erhalten will, Delie als seine Tochter anerkennen muss, so gibt er nach, freilich ohne dass darum Delie schon entschlossen wäre, dem Prinzen ihre Hand zu reichen. Vielmehr hält sie noch immer an dem Geheimnis ihrer Geburt fest.

Ein mit den Parthern zu Gunsten des Tigranes losbrechender Krieg nötigt Philadelphe, von Delie zu scheiden. Sie gibt ihm bei der Trennung ein verschlossenes Pergament, mit der Weisung, das darin enthaltene Geheimnis erst dann zu lesen, wenn sie ihn dazu ermächtigt haben werde. Als der Krieg beendet ist, erreicht Philadelphe ein Brief seiner Schwester Andromede mit der Nachricht, Delie sei verschwunden, doch werde er aus jenem Pergamente erfahren, wo er sie zu suchen habe. Aber die Cassette, in der es der Prinz barg, ist bei einem Flussübergang verloren gegangen, und nun muss Philadelphe, ahnungslos, welche Richtung er einzuschlagen habe, die Welt durchstreifen, ohne dass er Delie aufzufinden bisher vermocht hätte. So kam er auch nach Alexandrien. Als er hiermit

seine Erzählung beendet hat, erscheinen in der Nähe zwei Frauen, Herrin und Dienerin, die erste von blendender Schönheit. Zwei Ritter verfolgen sie: der eine erliegt bald den Streichen Philadelphe's, der sich zum Beschützer aufgeworfen, der andere muss die Flucht ergreifen. Nachdem Philadelphe den Dank der Unbekannten entgegengenommen, entfernt er sich, um keine Stunde zu versäumen, die er verwenden könnte, Delie wiederzufinden. Artemise kehrt mit den Fremden zu Alexander und Cesarion zurück.

III, V, 1. Auf Bitten Tyridate's erzählt der verwundete unbekannte Ritter, der kein anderer ist als Britomare, Cesarion's einstiger Rivale, seine Lebensgeschichte. Er kennt seine Abstammung nicht, er weiss nur, dass sein Vater, Briton, ein edler Römer, Anhänger des Pompejus war, und sich mit einer vornehmen Römerin vermählte. Nach dem Sturze seines Schirmherrn zog sich Briton mit dem einzigen Sohne nach Afrika zurück, der Erziehung desselben die grösste Sorgfalt widmend. Anfangs diente Britomane am Hofe des Königs von Äthiopien, aber von hier vertrieb ihn die unerwiderte Liebe zu Candace und die glückliche Neben-Er begab sich mit seinem buhlerschaft Cesarion's. Vater zunächst nach Arabien; hier aber wird ihm dieser durch eine Räuberhorde entführt, ohne dass er bisher auch nur seine Spur hätte wieder auffinden können. Danach nimmt er Kriegsdienste bei Artaxe, dem Könige von Armenien; hier verdrängt die Liebe zur Prinzessin Arsinoé, der Schwester Artaxe's und Artemise's, die alte Leidenschaft für Candace. Aber die Fürstin kann sich nicht entschliessen, um seiner Verdienste willen seine unbekannte Herkunft zu vergessen, und weist daher seine Werbung stolz zurtick. Britomare ist froh, dass ein neuer Krieg ihn auf einige Zeit von der hartherzigen Geliebten entfernt und ihm Gelegenheit gibt, sich noch mehr als vorher auszuzeichnen. Seine glänzendste Waffenthat ist, dass er ein ganzes cilicisches Heer vernichtet

und die zwei jugendlichen Prinzen, die es befehligen, gefangen nimmt. Zum Lohn für diese That erbittet er sich von Artaxe, der in diesem Kriege alle Gefangenen zu töten geschworen hat, das Leben dieser Prinzen. Artaxe aber weist ihn ab; es kommt zu offenem Streit, worauf Britomare das Heer des grausamen und undankbaren Königs verlässt und zu den Feinden übergeht.

III, V, 2. Der Held fühlt sich zu schwach, um an diesem Tage seine Erzählung fortsetzen zu können. Daher überlassen ihn die Fürsten der Ruhe und ergehen sich im nahen Park. Hier treffen sie einen Ritter, der, aus zahlreichen Wunden blutend, ausser Stande ist, seinen Weg fortzusetzen. Tyridate fordert ihn auf, bei ihm einzukehren, und der Unbekannte nimmt die Gastfreundschaft dankend an.

Mehrfache Abenteuer erlebt an diesem Tage auch Coriolan. Der Schmerz seiner unglücklichen Liebe treibt auch ihn hinaus in die Natur; in einem Waldpark sinkt er, ermattet von Thränen und Klagen, in Schlummer. Währenddem nähern sich ihm zwei Damen; Coriolan erwacht, als die eine verwundert seinen Namen ausgerufen, und erkennt Cleopatre in der Gesellschaft Arte-Er benutzt die wunderbare Begegnung, die Geliebte nochmals um Aufklärung anzuslehen, und eben will Cleopatre, nachdem sie lange gezögert, diese Bitte erfüllen, als heransprengende Reiter, gegen die Coriolan nur mit Mühe das eigene Leben rettet, die Prinzessinnen Coriolan verfolgt die Räuber, aber umsonst. entführen. Er begegnet einem Ritter und hat mit diesem, der sich seinen Todfeind nennt, einen furchtbaren Kampf zu be-Es gelingt ihm, dem Angreifer den Helm vom Haupte zu schlagen, und er erkennt Marcel. streckt er das Schwert und sucht Versöhnung, aber tiefster Verachtung verweigert ihm Marcel jede Erklärung und sprengt davon. Coriolan bleibt nichts übrig, als nach dem Hause Tyridate's zurückzukehren.

Hier erzählt den Fürsten der letzte Ankömmling — Artaxe, der König von Armenien - seine Schicksale, seit Alexandre sich seiner Rache entzog und ihm die Schwester, Artemise, entführte. Nachdem alle Nachstellungen der Häscher vergeblich gewesen, machte sich Artaxe selbst auf, um den Flüchtling zu ergreifen und sich an ihm und womöglich noch an anderen Gliedern des Antonischen Hauses zu rächen. Nahe der Küste Afrikas bittet ein Fahrzeug, welches das letzte Unwetter hart mitgenommen, um seinen Beistand — in diesem Schiffe aber befindet sich Cleopatre. Artaxe jubelt, aber als er gegen die Fürstin sein Schwert zückt, erlahmt seine Hand beim Anblick ihrer wunderbaren Schönheit, und augenblicks verwandelt sich sein Hass gegen die Tochter des Antonius in die leidenschaftlichste Liebe, die ihn nun auch die Alexandre gezeigte Härte bereuen lässt. Cleopatre indess bleibt kalt für ihn, taub gegen alle seine Bitten und Vorstellungen, so dass der König Anstalten trifft, sie mit Gewalt nach Armenien zu ent-Aber Cleopatre erklärt sich unfähig, die Seeführen. reise fortzusetzen, ehe sie sich nicht durch einen Spaziergang auf dem festen Lande erholt, und Artaxe bringt sie daher unfern der Stadt Alexandria an die Küste. Sogleich macht die Prinzessin einen Fluchtversuch, Artaxe holt sie ein, aber ein herbeieilender Ritter nötigt den König, seine Beute fahren zu lassen. So hat er Cleopatre verloren und schwere Wunden davongetragen, ist aber entschlossen, um jeden Preis die Prinzessin wieder in seine Gewalt zu bekommen. Tyridate äussert unverhohlen, dass er Artaxe's Handlungsweise keineswegs billige und in Zukunft seine Absichten nicht. fördern werde.

III, V, 3. Tyridate, durch das Ausbleiben Coriolan's beunruhigt, begibt sich aus dem Hause; hier trifft er statt auf den Gesuchten, auf Marcel, den er zu sich einladet und gastfrei beherbergt. Marcel offenbart, dass er Coriolan's erbitterter Feind geworden, und sich in

Afrika befinde, nur um ihn zu vernichten. Tyridate bittet zu erzählen, welches Vergehens sich der sonst so edle Coriolan schuldig gemacht. Hierauf berichtet Marcel, was sich in Rom seit Coriolan's heimlicher Entfernung zugetragen. Julie, deren Liebe er wiedergewonnen zu haben glaubte, wandte sich aufs neue von ihm ab, diesmal zu Gunsten des Drusus, eines Sohnes der Livia und Bruders des Tybere, und ging in dieser Treulosigkeit so weit, Drusus öffentlich Beweise ihrer Huld zu geben. Die Eifersucht treibt die Nebenbuhler zu einem Zweikampf, in dem beide verwundet werden. Der Kaiser ergreift die Partei Marcel's, befiehlt Julie, Drusus aufzugeben und ihrem Verlobten keinen weiteren Anlass zu Kummer zu bieten. Der Überredung und den Reizen Julie's gelingt es auch bald, Marcel wieder an sich zu fesseln. Drusus verschmerzt die Zurticksetzung und bietet sogar Marcel seine Freundschaft an.

III, V, 4. Marcel will in seiner Erzählung fortfahren, aber die Rückkehr Arsane's, den Tyridate nach Palästina geschickt hatte, um Erkundigungen über das Schicksal Mariamne's einzuziehen, unterbricht ihn. Die Botschaft, die Arsane bringt, ist eine verhängnisvolle. Herodes hat aufs neue den Einflüsterungen Salome's und des eigenen leidenschaftlichen und eifersüchtigen Gemüts Gehör geschenkt, und hat Mariamne, nachdem er zweien ihrer Vertrauten durch die Folter das Geständnis erpresst, sie habe mit Tyridate geheime Zusammenkünfte gehabt, hinrichten lassen. Tyridate vermag seinen Schmerz nicht zu überleben, er stirbt noch in derselben Nacht.

III, VI, 1 und 2. Candace leidet indessen noch immer unter den Werbungen des Cornelius, dessen Haus sie gleichwohl als ihr einziges Asyl nicht verlassen kann. Sie hält ihm, um Cesarion nicht zu gefährden, noch immer ihren Namen verborgen. Elise tröstet in ihrem Kummer um Artaban ein wunderbarer Traum: Neptun erscheint ihr und versichert, dass der Geliebte ihm nicht zum Opfer gefallen sei, dass sie ihn

vielmehr bald 'am Grabe eines treuen Liebenden' wiedersehen werde.

Augustus' Ankunft wird täglich erwartet: ein Sturm, der ihn auf der Überfahrt von Cypern ereilte, verzögerte Dieses Unwetter hat das Schiff, in seine Ankunft. welchem Cleopatre reiste, von der Flotte getrennt, und man befürchtet, die Fürstin sei umgekommen. Inzwischen langt ein anderer erlauchter Gast an, Agrippa, der Günstling und Ratgeber des Kaisers. Die Fürstinnen werden ibm vorgestellt und müssen an den ihm zu Ehren veranstalteten Festlichkeiten teilnehmen. edle Römer verspricht im Namen seines Monarchen Elise die wirksamste Hilfe, und hat sich bald von ihren Reizen völlig gefangen nehmen lassen. Auf einer Hirschhetze trifft die Gesellschaft auf die Leichname von sieben Rittern, die, wie man hört, ein Einziger allesamt erschlagen hat in der Absicht, zwei hohe Fürstinnen, Cleopatre und Artemise geheissen, aus Räuberhänden zu befreien, doch seien sie inzwischen von anderen Reitern abermals entflihrt worden.

Cornelius und Agrippa eilen, sobald sie hören, dass die totgeglaubte Cleopatre noch lebe und sich unweit von ihnen in Gefahr befinde, sofort nach dem Meeresufer. Die Damen kehren allein nach Hause zurück. Auf dem Wege erblickt Candace plötzlich ihren Cesarion, wie er im Fenster eines Hauses lehnt, und hat so endlich Gewissheit, dass der Geliebte noch lebt.

III, VI, 3. Auf ihrer Verfolgung der Räuber Cleopatre's und Artemise's trennen sich Cornelius und Agrippa. Dieser verirrt sich im Walde; die Nacht bricht herein, ohne dass er den rechten Weg wiederfinden könnte. Er trifft endlich auf einen Ritter, in dem er zu seinem Erstaunen Coriolan erkennt; als er hört, er habe die Prinzessinnen befreit und jetzt die rechte Spur ihrer Entführer aufgefunden, übergibt ihm Agrippa sein Pferd, mit dem sich der Maurenprinz rasch entfernt. Noch eine zweite Begegnung hat Agrippa: er belauscht die

Klagen eines Liebenden und knüpft mit ihm ein Gespräch an, das ihn bis zum Tagesanbruch wach hält. Am morgen beobachtet er, wie der unglücklich liebende Ritter — Philadelphe — sich zweien an einem nahen Flusse lagernden Damen nähert, mit dem sehnlichen Wunsche, in einer derselben seine lang vermisste Delie wiederzufinden. Wirklich erfüllt sich dieser Wunsch, aber ein Ritter wehrt ihm den näheren Zutritt zu der Geliebten, und kämpft so glücklich, dass Philadelphe erlegen wäre, wenn nicht Agrippa die Kämpfer getrennt hätte. Delie erkennt jetzt Philadelphe und ihre Mienen vermögen die Freude über das unvermutete, endliche Wiedersehen nicht zu verbergen.

Nachdem das Gefolge Agrippa's sich herbeigefunden, und auch Cornelius mit der Meldung: Cleopatre sei aufs Meer hinaus entführt worden, sich zu ihnen gesellt hat, schlagen alle den Weg nach der Stadt ein, Philadelphe von dem Gedanken gequält, der Ritter, der Delie verteidigt, möge ein Rival sein.

III, VI, 4. Bald aber wird er inne, wie unbegründet seine Eifersucht ist. Der Ritter, der Delie begleitet, ist ihr Bruder. Diese selbst hält jetzt nicht länger mit ihrem wahren Namen zurück und beginnt, Philadelphe ihre Geschichte anzuvertrauen. Sie ist Arsinoé, die Schwester des Armenierkönigs Artaxe; der sie begleitende Bruder ist Ariobazane. Augustus lud sie ein, nach Rom zu kommen; sie begaben sich auf die Reise, aber ihr Schiff scheiterte und Arsinoé wurde von Ariobazane für lange Zeit getrennt. Sie geriet nach Cilicien und nahm, da sie die freundliche Gesinnung des dortigen Königs gegen ihr Haus kannte, in seinem Lande den Namen Delie an, unter welchem sie in dem Hause der alten gastfreundlichen Brise's lebte. Danach lernte sie Philadelphe kennen, hatte um seiner Liebe willen mancherlei Prüfungen zu bestehen, die, als Philadelphe hatte in den Krieg ziehen müssen, sich erneuten. Sie beschloss daher, sich in ihre Heimat zurtickzubegeben,

aber Antigenes, ein von ihr abgewiesener Freier, den ihr der König als Führer und Beschützer mitgegeben, missbrauchte den Auftrag: er entsührte Arsinoé in das Haus seines Bruders und versuchte bald durch Schmeicheleien, bald durch Drohungen sie sich günstig zu stimmen. Ein tapferer Ritter errettete sie aus dieser Not. Er erschlug das verräterische Brüderpaar und bot sich an, Delie endlich an ihr Reiseziel zu geleiten. Es war kein anderer als Britomare, der ihre Abweisung und die Kränkung ihres Vaters so edel lohnte. Auf der Fahrt nach Armenien überfielen Seeräuber das Schiff, aber die Tapferkeit Britomare's und eines Gefangenen der Piraten, dem man die Fesseln gelöst, verhalfen zum Siege. Sobald die Piraten vernichtet waren, erkannte man in dem Befreiten Ariobazane, der nun mit seiner Schwester auf wunderbare Weise wiedervereinigt ist. Britomare, der Arsinoé seit ihrer Wiederbegegnung überhaupt stets kummervoll erschienen ist, zeigte an diesem Tage eine noch grössere Trauer; er nimmt hastigen Abschied und entfernt sich. Ariobazane und Arsinoé aber begaben sich anstatt nach Armenien nach Alexandria, denn nur dort darf jener hoffen, eine ihm lieb gewordene Dame wiederzusehen.

IV, VII, 3.1) Candace und Elise empfangen am folgenden Tage den Besuch zweier berühmter Männer: Vergil und Ovid sind nach Alexandrien gekommen, um in der Nähe des Augustus zu sein, und schliessen sich nun ihren Freunden Cornelius und Agrippa an. Auch Arsinoé, Philadelphe und Ariobazane statten den Prinzessinnen einen Besuch ab und werden mit grösster Liebenswürdigkeit aufgenommen.

Am Nachmittag machen jedoch Candace und Elise einen lang geplanten Spaziergang; der ersteren liegt daran, das Haus Tyridate's wiederzufinden, in welchem sie, wenn auch nur flüchtig, ihren Cesarion gesehen hat.

<sup>1)</sup> Buch 1 und 2 enthalten eine ausgeschiedene Episode.

Während ihrer Abwesenheit erzählt Ovid dem Agrippa seine Liebesgeschichte: wie er anfangs der schönen Germanin Cypassis gehuldigt, die im Gefolge Julie's zu Rom lebte, danach aber, als er erfahren, dass diese Liebe aussichtslos sei, sich zu den Anbetern Julie's selbst gesellt habe und von ihr mehrfach ausgezeichnet worden sei.

IV, VII, 4. Candace und Elise finden sich wirklich zum Hause Tyridate's und vernehmen zu ihrem grossen Schmerze, dass dieser selbst, einst ihr edelmütiger Gastgeber, nicht mehr am Leben ist. Cesarion erblickt zu haben, gehen sie zu Tyridate's Grabstätte, wo eine Inschrift ihn als den treuesten Liebenden preist. Hier erblickt Candace zu ihrem Erstaunen Britomare, auch Elise erkennt ihn, jedoch als ihren totgeglaubten Artaban. In der That ist Britomare und Artaban die nämliche Person. Die Freude des Wiedersehens währt indessen nur kurze Zeit. Ea sprengen medische Reiter heran, an ihrer Spitze der König Tigranes, der sogleich auf Elise als seine angetraute Gattin Anspruch erhebt und sie, trotz der aufopfernden Verteidigung Artaban's, entführt. Artaban jedoch eilt Tigranes nach, der bereits mit einem anderen Ritter wiederum in Kampf geraten ist, und der, als nun Artaban und auch Cornelius und Agrippa, die zufällig dazu gekommen, auf ihn einstürmen, seine Beute fahren lassen muss. Agrippa verweist ihn mit seinen angeblichen Ansprtichen auf Elise an den Kaiser und erklärt, bis zur Entscheidung die Prinzessin unter seine Obhut nehmen zu wollen. Doch bietet er dem Mederkönig ein Quartier in Alexandria an.

IV, VIII, 1. Es waren Medier gewesen, aus deren Händen Coriolan Cleopatre und Artemise zu befreien versucht hatte, und sie vollzogen die Entführung auf Befehl ihres Königs Artaxe, der um jeden Preis wieder in den Besitz Cleopatre's kommen wollte. Man brachte die Prinzessinnen auf ein in der Nähe des Ufers vor

Anker liegendes Schiff, das jedoch seine Abfahrt verzögern musste, da der schwer verwundete König sich zur Seereise noch nicht tüchtig fühlte. In ihrer Gefangenschaft fand Cleopatre Musse, der Freundin zu erzählen, wie es gekommen, dass sie Coriolan ihre Huld entziehen musste. Nachdem der Prinz in Afrika die Wiedereroberung seines Vaterlandes vollzogen, kam eine von ihm beglaubigte Gesandtschaft nach Rom, durch die er Augustus um den Preis der Hand Julie's Frieden und Unterwerfung anbieten liess. Der Kaiser verwarf das schnöde Anerbieten, durch welches Coriolan sowohl Cleopatre als auch Marcel einen Schimpf angethan, und rüstete nur um so eifriger, um Mauritanien wieder in seine Gewalt zu bringen. Unermesslich war der Schmerz Cléopâtre's, sich in ihrer Liebe und in ihrem Glauben an Coriolan so betrogen zu sehen, und lange währte es, bis sie ihr Herz zwingen konnte, Coriolan zu zürnen, wie er es verdient. Wohl tauchte bisweilen der Gedanke in ihr auf, der ganze Vorfall sei nur eine von dem boshaften Tybere angezettelte Intrigue, um Coriolan gleichzeitig bei dem Kaiser und bei ihr in Ungnade zu stürzen, aber da sie selbst die von der Gesandtschaft überbrachten, mit dem mauritanischen Staatssiegel versehenen Briefschaften in der Hand gehabt, konnte sie einem derartigen Zweifel nicht Raum geben. Auch sprach für Tybere's Unschuld, dass er, wie auch Marcel, Rom heimlich verlassen hatte, um an Coriolan persönlich Trotz der erlittenen Kränkung Rache nehmen. Z11 schmerzte es Cleopatre, als sie später von dem Sturze Coriolan's erfuhr, und bei jener Begegnung auf Sicilien, wo er sich ihr mit der Miene völliger Unschuld genähert hatte, fühlte sie aufs neue ihren Hass gefährdet. Noch mehr aber erschütterte sie dies letzte Zusammentreffen, wo Coriolan, trotz der ihm gezeigten Härte, so mutig sein Leben für sie eingesetzt hatte.

IV, VIII, 2. Am folgenden Tage stürzt sich von der Klippe, hinter welcher das Fahrzeug Artaxe's verborgen liegt, ein Mann ins Meer. Megacle, der Vertraute Artaxe's, der auf dem Schiffe die Wacht hält, lässt den Lebensmüden aus den Wogen ziehen und nimmt ihn in sorgfältige Pflege. Als ein liebenswürdiger Weltmann lässt er es sich alsdann angelegen sein, die gefangenen Damen zu unterhalten, und erzählt ihnen daher die Liebesgeschichte des Scythenkönigs Alcamene, der vor kurzem Augustus' Freundschaft gesucht. 1)

Orontes, der Vater Alcamene's, bekriegte den Dacierkönig Decebalus; er gewann den Sieg und tötete den Gegner mit eigner Hand. Doch beliess er der Witwe, Amalthée, Rang und Besitz. Anstatt hierfür dankbar zu sein, sann diese auf Rache. Da ihr ein Sohn versagt war, erzog sie Menalippe, ihre Tochter, zu einer erbitterten Feindin der Scythen, und schwor, die Hand derselben nur demjenigen zu geben, der sie an Orontes rächen würde. Die Schönheit der Prinzessin versammelte bald eine Schaar von Verehrern um sie — und unter ihnen befand sich kein anderer, als Alcamene, Orontes' Sohn. Er hatte allenthalben von der wunderbaren Schönheit Menalippe's erzählen hören und sich daher unerkannt und unter dem Namen Alcimedon an den Hof der Amalthée begeben. Im Heere, welches ein gewisser Barsanes befehligt, zeichnete er sich derart aus, dass er binnen kurzem zu den höchsten Würden emporstieg. Alcimedon und Menalippe vereinigte bald die innigste Liebe; ihn allein zeichnete die Prinzessin aus, wiewohl er für einen Fremdling von unbekannter Herkunft angesehen wurde. Ein neu ausbrechender Krieg gab alsdann Alcimedon abermals Gelegenheit, Lorbeeren erringen. Barsanes gewinnt ihn während des Feldzuges

<sup>1)</sup> Diese spænnende und gut erzählte Episode ist nicht la Calprenède's Eigentum, sondern (mit Veränderung der Namen) Marini's 'Colloandro fedele' entlehnt, welcher soeben (1652) erschienen war. Gewiss ein bemerkenswerter Zusammenhang. Das Werk Marini's wurde übrigens 1668 von Georges de Scudéry (Paris, 3 vols.) übersetzt.

noch lieber als zuvor und bietet ihm daher die Hand seiner Tochter Alithie an. Alcamene, um den wackeren Barsanes nicht durch eine Weigerung zu kränken, bittet um Bedenkzeit. Nach Beendigung des Krieges kehrt Alcimedon an den Hof zurtick; Menalippe ist glücklich, den Geliebten noch mehr als zuvor auszeichnen Aber als bei einer Beratung, an der auch sie teilnimmt, die Königin Barsanes fragt, wie sie wohl Alcimedon's Tapferkeit am besten belohnen könnte, erzählt dieser von der angeblichen Liebe des Helden zu Alithie, und wie die Königin Alcimedon nicht höher beglücken könne, als indem sie zu dieser Verbindung ihre Einwilligung gebe. Natürlich ist Menalippe durch diese Eröffnung aufs tiefste verletzt: empört über die vermeintliche Treulosigkeit und niedrige Gesinnung Alcimedon's weist sie ihn, ohne ihn je wieder einer Unterredung zu würdigen, aus ihrer Nähe. Der Prinz, dem nun der Aufenthalt an Amalthée's Hofe unerträglich geworden, kehrt schmerzerfüllt in die Heimat zurück.

IV, VIII, 3. Bald erfährt Menalippe durch Belise, ihre Vertraute, dass sie dem Geliebten Unrecht gethan. Denn Alcimedon hatte Belise von dem Antrage Barsanes' unterrichtet und sie um Rat gefragt, wie er die ihm zugedachte Ehre, ohne zu verletzen, ausschlagen könne. Es ist daher Menalippe erwünscht, dass ihre Mutter kurz nach der Abreise Alcimedon's den Scythen den Krieg erklärt: sie hofft, der Prinz werde nicht fern bleiben, wenn es gelte, für sie zu kämpfen, und dann werde sich bald Gelegenheit finden, ihn zu versöhnen. Aber ihre Erwartung erfüllt sich nicht.

Die erste Schlacht gegen Orontes verläuft anfangs zum Vorteil der Dacier, ja Orontes selbst gerät in Lebensgefahr, aber im Augenblicke der Not erscheint ein unbekannter Ritter, dessen Heldenmut die Scythen neu belebt und ihnen zum Siege verhilft. Es kommt an den Tag, dass der Ritter der lang entfernt gewesene Prinz Alcamene gewesen.

Am Morgen nach der Schlacht — es ist ein dreitägiger Waffenstillstand abgeschlossen worden - begibt sich Alcamene-Alcimedon auf Umwegen in das dacische Lager, seiner unbezwinglichen Sehnsucht nach Menalippe folgend. Er trägt die Rüstung unter der man ihn bei den Daciern als Alcimedon kennt und wird von Amalthée und auch von Menalippe mit grosser Freude empfangen. Man ist gerade im Begriff, darum zu loosen, wer Alcamene zu einem Zweikampfe herausfordern soll und auch Alcimedon muss ein Loos wählen. Der Zufall will, dass er dazu ausersehen wird, den Kampf auszufechten. er nun nicht füglich gegen sich selbst streiten kann und doch auch seinen wahren Stand jetzt am wenigsten verraten mag, so ersinnt er eine List. Abseits vom Lager bekleidet er einen edlen Jüngling aus seinem Gefolge, Cleomene, der ihm an Wuchs und Gesichtsbildung ungemein gleicht, mit seiner Alcimedonrüstung, trägt ihm auf, als Alcimedon im dacischen Lager zu bleiben und am bestimmten Tage gegen ihn, als den wahren Alcamene, einen Scheinkampf zu führen, in dem er sich besiegen lassen solle. Cleomene verspricht alles pünktlich auszuführen; Alcamene begibt sich in das scythische Lager zurück. Cleomene aber ereilt sehr bald ein trauriges Schicksal: Archomene nämlich, ein erbitterter Feind und Neider Alcimedon's, lässt ihn, in dem Glauben, sich an dem echten Alcimedon zu rächen, überfallen und auf den Tod verwunden.

Am Morgen des Tages, wo der Zweikampf stattfinden soll, macht Menalippe einen Spaziergang und
findet zu ihrem Entsetzen Cleomene—Alcimedon, wie sie
meint — schwer verletzt am Wege liegen. Im Übermass ihres Schmerzes wirft sie sich tiber ihn und vernimmt das letzte Wort des Sterbenden: 'Alcamene'.
Hieraus glaubt sie schliessen zu mtissen, ihr so theurer
Alcimedon sei von Alcamene feige tiberfallen und hingemordet worden. Sie beschliesst, den Meuchelmörder
mit eigener Hand zu bestrafen, oder durch dasselbe

Schwert, das ihr den Geliebten raubte, unterzugehen. Da sie hochgewachsen und kraftvoll ist, legt sie die Rüstung des Toten an und begibt sich rechtzeitig auf den Kampfplatz, wo Alcamene erwartet wird. Dieser, der anfangs mit der Vorsicht ficht, die er dem aufopfernden Cleomene schuldig ist, bemerkt bald, dass er einen anderen, mit furchtbarer Erbitterung streitenden Kämpfer vor sich hat, und braucht nun, entrüstet über den ihm gespielten Betrug, auch seinerseits die Waffen mit Ernst. Er überwindet den Gegner, schlägt ihm den Helm von dem Haupte — und erkennt zu seinem masslosen Erstaunen Menalippe.

Als die Dacier ihre Prinzessin in so ungeahnter Gefahr sehen, brechen sie in die Schranken ein, aber auch die Scythen eilen ihrem Fürsten zu Hilfe. Es entspinnt sich eine mörderische Schlacht; nach langem Ringen behaupten die Scythen das Feld.

IV, VIII, 4. Alcamene ist in tiefer Trauer, dass er das Schwert gegen Menalippe gezückt und sie sogar, wenn auch nur leicht, verwundet hat. Orontes bemerkt seinen Kummer wohl, und da er glaubt, Alcamene habe sich in die schöne Feindin verliebt, und keinen sehnlicheren Wunsch hat, als den Sohn wieder froh zu machen, so sendet er in das dacische Lager und lässt Amalthée den Frieden anbieten, wofern Menalippe Alcamene die Hand reichen wolle. Die Königin, deren Streitkräfte aufgerieben sind, ist geneigt, auf dies Anerbieten einzugehen, aber Menalippe, welche in Alcamene den vermeintlichen Mörder ihres Alcimedon hasst, ergreift, um nicht zu einer Ehe mit jenem gezwungen zu werden, heimlich die Flucht. Orontes ist edelmütig genug, Amalthée auch jetzt noch den Frieden zu gewähren, nnd gestattet ihr und den Ihrigen freien Abzug. Alcamene aber, der nun einen neuen Beweis davon zu haben glaubt, wie tief ihn Menalippe hasst, will sich hinwegbegeben, sie aufsuchen und vor ihren Augen Bevor er diesen Entschluss ausführen kann,

fordern ihn Phratapherne und Merodate, zwei Freier Menalippe's, zu einem neuen Zweikampf heraus. leichter Mthe siegt Alcamene tiber die Gegner, aber in dem Augenblicke, wo er sich von der Arena entfernen will, stürmt ein Ritter auf ihn ein und durchbohrt ihn mit seinem Schwerte. Alcamene ist sehr schwer verwundet, der Mörder wird sofort in Fesseln gelegt. Orontes lässt ihn sich am nächsten Tage vorführen und erkennt - Menalippe, die ihm frei eingesteht, dass sie Alcamene nicht angegriffen habe um ihren Vater zu rächen, sondern weil er ihren Geliebten Alcimedon feige ermordet. Sie wird zu Alcamene gebracht, damit sie ihm diese Beschuldigung selbst vorhalte: in dem verdunkelten Gemach vermag sie den Geliebten nicht zu erkennen. Alcamene fällt in Ohnmacht, als er hört, welches Verbrechens ihn die Prinzessin zeiht, und so wird die Lösung des Irrtums noch hinausgeschoben. Aber an dem Tage, wo Menalippe zu ihrer Mutter heimkehren soll - denn Alcamene hat ihr bei seinem Vater Straflosigkeit erwirkt —, kommt es zur Aufklärung. Einer der Diener Archomene's, der an dem Überfall teilnahm, beichtet auf dem Totenbett, wie der falsche Alcimedon gestorben. Menalippe eilt, Alcamene ihren Verdacht und ihre unsühnbare That abzubitten und erkennt nun endlich in Alcamene Alcimedon, der ihr, da sie doch nur aus heisser Liebe seine Feindin gewesen, nichts zu verzeihen hat.

Unter der Pflege Menalippe's genest der Held. Weder Orontes, noch Amalthee haben gegen die Verbindung der schwer Geprüften etwas einzuwenden, und so findet ihre Vermählung statt.

Damit endet Megacle seine Erzählung.

V, IX, 1. Am anderen Morgen erzählt Cleopatre ihrer Freundin Artemise die Geschichte ihres Stiefbruders Jules Antoine, der für sie bereits seit langen Jahren verschollen ist. Er verliebte sich in Rom in Tullia, des Cicero Tochter, die sich seiner, als er auf

der Jagd verunglückt, angenommen. Aber diese Neigung ist eine hoffnungslose: Antoine's Eltern sind es, die Cicero ins Verderben gestürzt haben, und Tullia vermag dies nicht zu vergessen, wiewohl Antoine selbst ganz unschuldig ist. Auch als Antoine, um ein ihr entfallenes Medaillon aufzuheben, sich unter die Raubtiere der Arena wagt, vermag dieser Beweis aufopfernder Liebe sie nicht umzustimmen. Sie lässt sich vielmehr von ihrem Bruder Quintus dem Cecinna verloben. Dieser hat einen Zweikampf mit Antoine, der für ihn tötlich endet. Tullia verbannt den ihr nun doppelt verhassten Sieger für immer aus ihrer Nähe.

V, IX, 2. Cleopatre erzählt weiterhin von den Liebesgeschichten ihrer übrigen Geschwister. Schwester Agrippina verliebte sich Domitius Aënobarbus, und diese Verbindung hatte den Beifall des Kaisers. Viel umworben ist die schöne, aber spröde Antonia, um die sich die Könige Achelaus und Mithridate eifrigsten bemühen. Doch läuft ihnen endlich Drusus, der Sohn Livie's, den Rang ab, nachdem er lange Zeit, ohne sich zu erkennen zu geben, Antonia Aufsehen erregende Huldigungen dargebracht. Ptolomée, Cleopatre's jüngster Bruder, eine etwas oberflächlich angelegte Natur, fesselt sich erst nach langem Schwanken an die sanfte Marcia, die ihn schon lange Zeit im stillen geliebt. Tullia, die nach dem Tode Cecinna's Rom verlassen hatte, kehrt jetzt zurück, und das Schicksal will, dass sie sich ihrerseits ohne Hoffnung auf Erwiderung ihrer Neigung in Ptolomée verliebt. Dafür fasst Lentulus eine innige Zuneigung zu ihr, die ihr jedoch für die Liebe Ptolomée's keinen Ersatz zu bieten vermag. 1)

V, IX, 3. Artaxe, der König von Armenien, in dessen Gewalt sich Cleopatre und Artemise befinden,

<sup>1)</sup> In diese zahlreichen und verwickelten Liebesgeschichten sind höchst merkwürdige Schilderungen prächtiger Hoffeste eingewebt; merkwürdig darum, weil es in Wahrheit treue Berichte der Lustbarkeiten von Versailles sind.

macht abermals Versuche, sich der von ihm angebeteten Prinzessin zu nähern, ohne dadurch seinem Ziele näher zu kommen. Der Pirat Zenodore bietet ihm seine Dienste an und erzählt auf Wunsch des Königs seine Lebens-Er beherrschte, bevor er Seeräuber wurde, ein kleines, aber unabhängiges Gebiet in der Nachbarschaft Jndæa's und führte mit der schönen und tugendhaften Elisene eine glückliche Ehe. Aber die Eifersucht störte seine Zufriedenheit: ein Fremdling, Cleonte, kam hilfestehend an seinen Hof, und Elisene nahm sich seiner nach Zenodore's Meinung mit allzugrosser Zärtlichkeit Als er endlich eines Tages beide in einer Laube in zärtlicher Umarmung überraschte, durchbohrte er die Gattin mit seinem Schwerte. Zu spät entdeckte er nun, dass er Elisene bitter Unrecht gethan, denn Cleonte war ein Mädchen, und Elisene's einziger Fehler war gewesen, ihren Gatten nicht rechtzeitig in die Geschichte dieser Unglücklichen eingeweiht zu haben. Gewissensbisse und Anfeindungen benachbarter Fürsten trieben alsdann Zenodore zu seinem unsteten Leben und liessen ihn in dem Bestreben, das erste Verbrechen aus seinem Gedächtnisse zu löschen, manche neue Unthat begehen: so die Entführung Candace's und Elise's, die freilich bald wieder vereitelt wurde.

V, IX, 4. Am nächsten Morgen wird Artaxe's Schiff von Römern angegriffen, welche mit Recht vermuten, dass in ihm Cleopatre gefangen gehalten werde. Sie würden sogleich den Sieg davongetragen haben, hätte sich nicht der Unbekannte, den Megacle aus den Meereswogen gerettet, aus Dankbarkeit für diesen ihnen gegentibergestellt und sie durch seine wunderbare Tapferkeit in die Flucht getrieben. Cleopatre, die sich auf das Deck begibt, um den Römern durch ihren Anblick Mut einzuflössen, erkennt in dem Unbekannten Coriolan, und glaubt nun darin, dass er auf Artaxe's Seite wider ihre Befreier kämpft, einen neuen Beweis seines verräterischen Sinnes erblicken zu müssen. Sie herrscht ihn zürnend

an — und nun erst erkennt Coriolan, wie voreilig er gehandelt und dass er die Geliebte selbst in die Gewalt seines Nebenbuhlers gebracht hat. Kühn stellt er sich Artaxe und seinen Soldaten entgegen; er tötet den verräterischen Ariste, durch den Cleopatre neuerlich in Artaxe's Gewalt gefallen, und ebenso Zenodore, und hält sich so lange, bis abermals ein römisches Schiff herannaht und ihm Beistand bringt. Artaxe, der alles verloren sieht, zückt sein Schwert auf Cleopatre und droht, sie zu ermorden, wenn man ihn angreife. Aber Coriolan vereitelt diese Absicht; die Römer, an ihrer Spitze Marcel und Alexandre, dringen ein und bringen Cleopatre ausser Gefahr. Artaxe vermag nicht länger zu leben: er stürzt sich in sein Schwert und stirbt. Coriolan wird für seine Heldenthaten dadurch belohnt, dass ihm Cleopatre und Marcel zusagen, seiner Rechtfertigung demnächst Gehör zu schenken. Hierauf segeln alle nach Alexandria zurtick.

V, X, 1. Wie Artaban und Elise, Philadelphe und Delie wieder vereinigt sind, so wird jetzt auch im Palaste des Prätors Candace und Cesarion ein heimliches Wiedersehen zu teil, an dem auch Elise teilnimmt. Sie erkennt in Cesarion den Ritter, der sie vor wenigen Tagen aus der Gewalt des Mederkönigs befreit hat. Auf den Wunsch seiner Geliebten erzählt Cesarion seine Erlebnisse seit der an den Thronräuber Tiribaze verlorenen Schlacht.¹) Schwer verwundet blieb er mit seinem Diener Eteocle für tot auf dem Schlachtfelde und wäre ohne eine wunderbare Hilfe auch wirklich umgekommen. In der Nacht aber begab sich eine vornehme Dame, Eurinoé, mit einigen Begleitern auf das Schlachtfeld, um den Leichnam ihres, wie sie vernommen, von Cesarion erschlagenen Bräutigams Teramene aufzusuchen. Sie findet ihn und

<sup>1)</sup> Die nachfolgende Episode erinnert lebhaft an einen bekannten 'Conte' Lafontaine's, den der Dichter mit den Worten einleitet: 'S'il est un conte usé, commun et rebattu, c'est celui qu'en ces vers j'accommode à ma guise'.

H. Kærting, Gesch. d. frs. Romans etc.

gibt sich eine Zeitlang ihrem verzweiflungsvollen Schmerze hin. Danach entdeckt sie in der Nähe Cesarion und schickt sich an, den Geliebten zu rächen, indem sie seinen vermeintlichen Mörder mit dem Dolche durchbohren will. Aber plötzlich hält sie inne, die Schönheit Cesarion's hat ihr Herz berührt; sie lässt ihn in ihr Haus schaffen, wo sie ihn zärtlich verpflegt, während sie die Sorge, Teramene zu bestatten, ganz dessen Knappen Pelore überlässt. Cesarion genest langsam, aber die Bemühungen Eurionoé's, sich durch ihre Pflege seine Liebe zu erwerben, sind erfolglos. Sie sieht sich endlich genötigt, ihm die Abreise zu erlauben. letzten Ansturm auf Cesarion's Herz, den dieser mit dem Hinweis auf seine treue Liebe zu Candace zurtickschlägt, macht das plötzliche Erscheinen Teramene's ein Ende. Denn er war nicht gestorben, sondern von dem treuen Pelore vom Scheintode wieder zum Leben erweckt worden; er hatte durch ihn von der raschen Umwandlung Eurinoé's gehört und beschlossen, abzuwarten, wie der endliche Ausgang derselben sein würde. Da er erfahren, dass Cesarion die Zuneigung seiner Geliebten nicht erwidere, so hatte er sich ihr wiederum genaht, in der Hoffnung, ihr Herz rasch wiederzuerwerben. täuschte er sich nicht: Eurinoé wandte sich ihm wieder zu, und an dem Tage, wo Cesarion abreiste, um Candace aufzusuchen, fand die Vermählung statt.

V, X, 2. Hierauf erzählt Cesarion, wie er nach Meroé zurückgekehrt sei, die Stadt gegen Tiribaze verteidigt und diesen endlich mit eigener Hand getötet habe. Als er dann beabsichtigt, Candace wieder in ihre Hauptstadt zurückzuführen, habe sie Zenodore bereits entführt gehabt. Lange irrte er umher, sie wiederzufinden. Er begegnete Britomare-Artaban und kämpste mit ihm, wurde aber im Streite dadurch unterbrochen, dass er Zenodore erblickte, angriff und zur Flucht zwang. Endlich fand er Candace unter dem Schutze des römischen Prätors wieder, verlor sie aber während der Verfolgung Zeno-

dore's aus dem Gesicht und erfuhr erst durch eine zufällige Begegnung, wo sie sich aufhielt. Nun eilte er, sobald er es wagen durfte, herbei und sah die Geliebte wieder.

- V, X, 3. Am nächsten Tage finden zahlreiche Wiedererkennungsszenen statt: viele der Ritter, wie Artaban und Cesarion, die sich vordem feindlich begegnet waren, erkennen, dass sie zur Eifersucht keinen Anlass mehr haben, und schliessen mit einander Frieden und Freundschaft. Unbefriedigt bleiben nur Cornelius und Agrippa, deren Werbungen nach wie vor keinen Erfolg haben. Grosse Freude erregt die Befreiung Cleopatre's, welche namentlich von Candace und Elise mit inniger Freundschaft aufgenommen wird; insgeheim sieht sie auch bald ihren schon so lange totgeglaubten Bruder Cesarion wieder.
- V, X, 4. Am anderen Tage erscheint vor Marcel und Cleopatre der Römer Volusius und legt das Geständnis ab, dass er, auf Wunsch des Tybere und des missvergnügten Mauritaniers Theocle, die Rolle eines falschen Gesandten Coriolan's gespielt habe. habe er von diesem einen Auftrag erhalten, bei August um Julia anzuhalten, nie auch habe Coriolan die Absicht gehabt, sich gegen den Kaiser zu empören. Verletzte Eitelkeit und grosse Versprechungen Tybere's bewogen ihn zu dem Schurkenstreich, doch trug er den erhofften Lohn nicht davon. Tybere liess ihn fallen, nachdem er seiner nicht mehr bedurfte, und suchte sich endlich sogar seiner als eines unliebsamen Mitwissers zu entledigen. Aber der von dem feilen Theocle ausgeführte Mordanschlag scheiterte an der Tapferkeit eines Ritters, der rechtzeitig zu Hilfe eilte. Zu seiner tiefen Beschämung erkannte Volusius in seinem Retter Coriolan. Er dankte ihm durch ein umfassendes Geständnis und durch das Versprechen, ihn bei Marcel und Cleopatre zu rechtfertigen, wie er es nun ausgeführt. Da Coriolan Volusius eine tiefe Niedergeschagenheit hat erkennen

lassen, so macht sich Marcel mit Alexandre eilig auf, den verkannten Freund aufzusuchen.

VI, XI, 1. Dem Kaiser, dessen Landung in Alexandria bevorsteht, ziehen alle Ritter entgegen, mit Ausnahme Cesarion's, der Ursache hat, Augustus zu fürchten. Früher als der Kaiser langen Drusus, Ptolomée und Lentulus an und begrifssen Cleopatre, Candace, Artemise und die übrigen Damen. Auf Wunsch der Versammelten erzählt Lentulus die Geschichte seiner Liebe zu Tullia. Lange Zeit gelang es ihm nicht, deren Neigung zu gewinnen, da die Liebe zu Ptolomée zu tief in ihrem Endlich aber gewannen doch sein Herzen wurzelte. Biedersinn, seine Uneigenntitzigkeit und seine Ausdauer die Oberhand über die von Ptolomée eingeslösste Leidenschaft. Eben als er sich anschickte, Rom und Tullia für immer aufzugeben, erklärte ihm das Mädchen, dass sie seinen Werbungen nicht länger zu widerstehen vermöge und gern seine Hand annehme.

VI, XI, 2. Am folgenden Tage endlich zieht Augustus, geleitet von allen Fürsten und Würdenträgern, in der Stadt ein. Er begrüsst Cleopatre mit herzlicher Freude und begegnet den übrigen Prinzessinnen mit ausgesuchter Galanterie. Sein ganzer Hofstaat, auch der Scythenfürst Alcamene, begleitet ihn. Prunkvolle Festlichkeiten bieten Gelegenheit, jugendliche Schönheit und Reichtum glänzen zu lassen. Von der Huld des Kaisers ist nur Tigranes ausgeschlossen; Augustus erkennt seine Ansprüche auf Elise nicht an. Dafür ist der Kaiser geneigt, die Hand der Prinzessin seinem teuren Agrippa zu schenken, so sehr es ihm auch widersteht, auf diese Agrippa selbst Weise Artaban's Glück zu zerstören. ist edel genug, die kaiserliche Gunst nicht zu missbrauchen, sondern wie vorher seine Neigung zu Elise in den Schranken einer ehrerbietigen, auch Artaban offen eingestandenen Verehrung zu halten.

VI, XI, 3. Der Kaiser veranstaltet ein Gladiatorengefecht. Zwei Krieger zeichnen sich hierbei der-

artig aus, dass Augustus ihnen auf die Fürbitte Agrippa's das Leben schenkt. Es sind Arminius und Inguiomer, der Sohn und der Bruder des Cheruskerfürsten Clearque. Auf Wunsch Agrippa's erzählt Inguiomer die Geschichte seines Neffen. Arminius wurde schon in zarter Jugend mit Ismene, der Tochter des Segestes, verlobt, und beide vereinigte die herzlichste Zuneigung. Ihre Vermählung stand dicht bevor, da verband sich Segest aus Eigennutz mit den Römern, von deren Herrschaft Germanien freizuhalten immer das Streben Clearque's und seines Sohnes gewesen war. Arminius konnte sich nicht entschliessen, in Segestes' Verräterei einzustimmen, und so sah er sich gezwungen, um der Ehre willen von Ismene zu scheiden. Er hatte den Trost, dass diese ihm versprach, bei allem Gehorsam für ihren Vater doch keinem anderen angehören zu wollen. Hierauf entspann sich Krieg zwischen Clearque und Segestes. Arminius, der einen Teil des Heeres befehligt, kämpft so tapfer und glücklich, dass bald Segestes in seine Hand fällt und er wieder mit Ismene vereinigt ist. Aber er hat das Unglück in einem Hinterhalte von den Römern umzingelt und trotz verzweifelter Gegenwehr gefangen zu werden. Auch Ismene ist in ihre Gewalt geraten, doch vermag er nicht auszuforschen, wo sie sich aufhält. Man reihte ihn endlich in eine Gladiatorenbande ein, und so kam er in die Arena von Alexandrien, wobei sein Trost war, dass Inguiomer, sein Oheim, seine letzten Schicksale geteilt hatte.

VI, XI, 4. Während noch Agrippa Arminius versichert, dass er alles thun werde, um ihn wieder mit Ismene zu vereinigen, kommt Julie mit ihren Begleiterinnen herbei, und Arminius erkennt in Cypassis, deren Herkunft bisher niemand gekannt, seine geliebte Ismene. Der Kaiser nimmt hierauf, da inzwischen mit den Germanen Friede geschlossen ist, Arminius und seinen Oheim unter sein vornehmstes Gefolge auf.

An einem der nächsten Tage findet eine grosse

Hofjagd statt. Bei dieser Gelegenheit werden Cleopatre und Elise abermals entführt. Ihr Wagen, von verkappten Reitern umzingelt, wird eilig nach dem Meeresufer gefahren, da naht Coriolan als Befreier und trägt mit Alcamene und Artaban, die gleichfalls hinzugekommen, den Sieg über die Räuber davon. Es sind der Mederkönig Tigranes, Cornelius und der Prinz Tybere.

VI, XII, 1. Der Kaiser bestraft Tigranes durch seine Verachtung, Cornelius durch sofortige Entsetzung. Aber die Niederlage und Beschämung seines Sohnes Tybere schmerzen ihn tief und erzurnen ihn aufs heftigste gegen Coriolan, in dem er immer noch den rührerischen Rebellen erblickt. Am liebsten hätte er ihn auf der Stelle durch seine Leibwache hinrichten lassen, aber die Fürbitte Marcel's, Cleopatre's und Jules Antoine's (der sich in diesem Augenblicke eingefunden) besänftigt ihn soweit, dass er ihn nur in Gewahrsam zu nehmen befiehlt. Der Schmerz Cleopatre's über dies Missgeschick des Geliebten vermag das unverhoffte Wiedersehen mit Jules Antoine nur wenig zu lindern. Dieser erzählt, dass er auf weiten Reisen seine Leidenschaft zu Tullia überwunden habe, und beglückwünscht daher Lentulus aufrichtig zu seiner Verbindung mit der Tochter Cicero's. Der nächste Tag bringt abermals ein erschütterndes Ereignis: Cornelius, der seinen Sturz nicht überleben kann, gibt sich den Tod, verrät aber vorher, um Augustus zu versöhnen, dass Cesarion, der Sohn des grossen Cæsar, noch am Leben sei, und sich gerade in Alexandrien aufhalte. Der Kaiser, der an diesem Tage durch die Erkrankung Agrippa's, dem Elise auch auf seine Fürbitte keinerlei Hoffnung gemacht, stark missgestimmt worden ist, lässt Cesarion sofort unter der Anklage des Hochverrats verhaften und gibt ihn selbst auf Candace's fussfälliges Bitten nicht frei.

VI, XII, 2. Da Agrippa's Krankheit sich verschlimmert und Augustus überzeugt ist, dass nur Elise's Besitz seinen Liebling vom Tode retten könne, so be-

schliesst er, ihm die Hand der Prinzessin selbst auf Kosten der sonst von ihm aufrecht erhaltenen Milde und Gerechtigkeit zu verschaffen. Er kundigt daher Elise an, dass er sie, falls sie Agrippa länger verschmähe, zu ihrem grausamen Vater Phraate zurticksenden, oder in die Hand des Tigranes, dem sie ja auf Phraate's Geheiss vermählt worden sei, ausliefern werde. Während Elise mit Artaban und dem rasch zum Freunde gewonnenen Alcamene beratschlagt, wie sie diese Verfügung des Kaisers zu nichte machen könne, langt unerwartet Elise's Mutter in Alexandrien an. Sie bringt die Nachricht, dass Phraate durch einen Aufstand seiner Unterthanen Thron und Leben eingebtisst habe und dass dafür Artaban, welchen ein gewisser Artanez, der letzte und einzig von Phraate verschonte Arsacide, für seinen Sohn erklärt habe, zum König erhoben und gleichzeitig als Gemahl Elise's ausgerufen worden sei. So stark auch für Artaban die Versuchung ist, das dargebotene Glück anzunehmen, gibt er doch der Wahrheit die Ehre und erklärt der Königin und Elise, dass Artanez eine Täuschung begangen habe, dass er nur dessen Adoptivsohn und daher kein Arsacide sei. Doch lässt er sich bewegen, diese Erklärung vorläufig den Parthern geheim zu halten und die Krone anzunehmen.

Coriolan und Cesarion schmachten immer noch in der Gefangenschaft trotz aller Fürbitten ihrer Freunde, und wiewohl es Tybere selbst widerstrebt, sich seinem Feinde ungrossmittig zu zeigen. Der Kaiser hat sich für Coriolan's Tod entschieden; nur wenn Cleopatre sich entschliessen könnte, ganz auf ihn zu verzichten und Tybere die Hand zu reichen, will er ihm das Leben schenken. Cleopatre bittet, Coriolan selbst fragen zu dürfen, ob er seine Begnadigung um diesen Preis wünsche.

VI, XII, 3. Als der Kaiser erfährt, welche Aussichten sich Artaban eröffnet haben, lässt er auch ihn unter dem Vorwande, er habe mit Cesarion konspiriert,

in Gewahrsam nehmen. Die Partherkönigin und Elise besuchen ihn in seiner Haft; bei dieser Gelegenheit findet sich auch jener Briton ein, den Artaban-Britomare für seinen Vater hält. Nun aber enthüllt er ihm vor den Fürstinnen, dass er sich in dieser Annahme täusche und dass er kein anderer sei, als der nachgeborene Sohn des grossen Pompejus, den er aus Furcht vor Nachstellungen in der Verborgenheit aufgezogen habe.

Wie es der Kaiser gestattet, begibt sich Cleopatre in das Gefängnis ihres Coriolan und erklärt, da dieser natürlich das Lebensglück der Geliebten nicht einem Tybere aufopfern will, bis an sein Ende bei ihm zu bleiben und mit ihm zu sterben.

Die Nachricht hiervon und verschiedene Gerüchte, dass in Alexandrien geheime Anstalten zu einer gewaltsamen Befreiung der gefangenen Fürsten getroffen würden, versetzen Augustus in furchtbaren Zorn, und nur Marcel vermag es zu erwirken, dass er Coriolan eine Gnadenfrist verstattet, während welcher der Prinz versuchen will, Cleopatre doch noch zur Heirat mit Tybere zu bewegen.

VI, XII, 4. Diese Bemühungen aber bleiben er-So fasst auch Marcel den Entschluss, folglos. bleiben und sein Schicksal zu teilen. Coriolan zu Dasselbe beschliesst Drusus, dessen Edelmut Antonia angefeuert. Nun spricht der Kaiser endgiltig das Todesurteil über die Gefangenen aus. Er entsendet die Prätorianer, um es vollstrecken zu lassen, und gibt gleichzeitig Befehl, Artaban strenger zu bewachen. Dies wird das Signal für die im stillen geplante Empörung, deren Seele Candace ist. Mit ihren Athiopiern und einer Freiwilligenschaar, die Alexandre und Ptolomée befehligen, befreit man zunächst Artaban, und wirft sich alsdann in das Kastell, in welchem sich Coriolan, Cleopatre, Marcel Heldenmütig wird es gegen die und Drusus befinden. andringenden Römer verteidigt; bei einem Ansturm kommt sogar Augustus selbst in Lebensgefahr, doch mit ritterlichem Grossmut rettet ihn Coriolan selbst vor dem Schwerte des zornentslammten Cesarion. Trotz dieser Erfolge sehen die Belagerten doch ein schlimmes Ende ihrer Sache voraus, denn das Kastell ist ohne Lebensmittel, und ein Versuch, sich nach dem Meeresufer durchzuschlagen, misslingt.

So scheint es, als ob den Kaiser nichts mehr hindere, seiner Rachsucht freien Lauf zu lassen. Aber in der Nacht erscheint ihm im Traume der zürnende Geist des Julius Cæsar und bedroht ihn mit schweren Schicksalsschlägen, wofern er nicht Gnade und Gerechtigkeit übe. Am Morgen sucht der Kaiser allerdings wieder jede Regung seines Gewissens zu unterdrücken und weist alle Fürbitten, unter denen die seines edlen Freundes Alcamene am ehesten Gehör verdient hätte, von sich. Da erscheint plötzlich Coriolan vor ihm und bietet sein Leben an, um das Cleopatre's und Marcel's zu retten. Augustus nimmt dies Opfer an, und eben soll der Prinz zum Tode geführt werden, als Marcel und Cleopatre herbeieilen und um jeden Preis mit ihm zu sterben verlangen. Auch Drusus will dies Schicksal erdulden: er ist es, der jetzt dem Kaiser entdeckt, dass ihm am Tage vorher Coriolan das Leben gerettet. Als sich endlich auch die Kaiserin, die bis dahin auf Seiten Tybere's gestanden, den Fürbittenden anschliesst, vermag der Kaiser nicht länger zu widerstehen: er schenkt Coriolan das Leben und dazu die Hand Cleopatre's, worüber sich Tybere leichter tröstet, da ihm jetzt ein Wahrsager, Trasillus, als Ersatz für Cleopatre die einstige Weltherrschaft verheisst. Agrippa, der sich vom Krankenlager in die Versammlung geschleppt, bestimmt endlich selbst den Kaiser, Elise und Artaban zu vereinigen. Auch Cesarion wird begnadigt, nachdem er Adoptivbruder Treue und Gehorsam zugesichert, und ihm der Besitz Candace's zugesagt. Nach drei Tagen finden die Vermählungsfeierlichkeiten statt: natürlich heiraten auch Marcel und Julie, Drusus und Antonia,

Philadelphe und Arsinoé, Alexandre und Artemise, Arminius (der römischer Bundesgenosse geworden) und Ismene. Tigranes wird bestimmt, sein früher der schönen Uranie, der Schwester des Königs Archelaus, gegebenes Wort einzulösen und an ihrer Seite Elise zu vergessen, die alsbald mit ihrem Artaban nach dem Partherreiche abreist. Später feierte man in Rom die Hochzeit des Domitius und der Agrippina, des Ptolomée und der Marcia, des Lentulus und der Tullia. Diejenigen Fürsten, die nicht schon über Königreiche geboten, stattete Augustus mit reichen Ländereien aus und alle lebten in Eintracht und Frieden bis an ihr Ende.

11. Wir müssen es uns an dieser Stelle versagen, abermals die Beziehungen dieses Romans zu den Historikern darzulegen, und wir können es um so eher thun, als es im allgemeinen dieselben sind, wie bei der 'Cassandre'. Von Plutarch, aus dem ja schon Jodelle und Garnier geschöpft hatten, sind die Biographien des Pompejus (namentlich das letzte Kapitel), Cæsar's und Marc Anton's benutzt worden. Ausserdem sind natürlich der Darstellung des Tacitus, Sueton¹) und Vellejus Paterculus zahlreiche Züge entlehnt. Die Geschichte des Tyridate aber geht auf Josephus zurtick, mit dem sich la Calprenède schon gelegentlich seines Trauerspieles 'la Mort des Enfans d'Herode' genauer beschäftigt hatte.2) Die Geschichte Cesarion's und Candace schrieb der Dichter nach seiner eigenen Angabe (VI, 12, 375) im Anschluss an "christliche Historiker", ohne dass wir bestimmen könnten, welche er damit im Auge gehabt.

1) Sueton und Vellejus Paterculus wurden von Je an Bau-

doin übersetzt (Paris 1611, resp. 1616).

<sup>2)</sup> Eine französische Übersetzung der Werke des Josephus gab wohl zuerst der berühmte d'Andilly (Antiquités judaïques, 1667; Histoire de la Guerre des Juifs, 1679). Doch waren dieselben schon lange vorher durch Sigismund Gelenius ins Lateinische übertragen worden. Vgl. Sainte-Beuve, Port-Royal, 3° éd. II, 282 1, 2.

12. Am 20. Mai 1658 erwarb la Calprenède das Privileg für seinen dritten grossen Roman, 'Faramond', 1) den er nicht mehr vollenden sollte. Am 25. September 1661 waren drei Teile fertig gedruckt; als der Dichter starb, kam gerade der siebente Band zur Veröffentlichung.<sup>2</sup>) La Calprenède hinterliess glaubwürdiger Versicherung zufolge kein weiteres Manuskript, auch keinerlei Notizen und nicht einmal einen auf Weiterentwickelung

und Abschluss seiner Dichtung hindeutenden Plan.

13. Trotzdem unternahm es ein noch jugendlicher Dichter, Pierre de Vaumorière,<sup>8</sup>) den Roman zu Ende zu führen. Dass ihm dies Wagnis gelungen, darüber herrschte bei den Zeitgenossen nur eine Ansicht, der wir uns rtickhaltlos anschliessen. Es ist in der That wunderbar, wie sehr Vaumorière - allerdings gesteht er selbst 'auec grande peine & trauail' ) — die Manier seines Vorgängers getroffen, wie er das künstliche Wirrsal von Begebenheiten, welches der 'Faramond' am Schlusse des 7. Bandes darstellt, nach und nach zur Harmonie zurtickführt, jedes Rätsel, das la Calprenède aufgegeben, zu rechter Zeit und im rechten Geiste löst. 5)

Vaumorière fügte den sieben Bänden aus der Feder

3) Siehe über diesen Ausführliches Kap. VIII, § 4.

4) Privileg vom 16. Mai 1667.

<sup>1)</sup> Nicht 'Pharamond', wie meist zu lesen ist. Der Name ist natürlich deutschen Ursprungs; la Calprenède erklärt es in seinem Roman selbst (II, 1, 29) als: 'vn nom, qui en langue Germanique, veut dire bouche de verité.'

<sup>\*)</sup> Es ist irrig, wenn Abbé Lenglet den 'Faramond' zuerst 1641-61 und in zweiter Auflage 1661 erscheinen lässt. Vgl. Somaize, 'Prédictions touchant l'empire des précieuses' (éd. Livet, II, 192): 'En la mesme année (i. e. 1661) l'on parlera des victoires de l'illustre Gaulois (i. e. Faramond), dernier ouvrage de Calpurnius (i. e. la Calprenède).

<sup>5)</sup> Baro's Fortsetzung der 'Astrée' kann schon deshalb nicht ganz die gleiche Bewunderung hervorrufen, weil er sie auf Grund von 'Memoiren' d'Urfé's arbeitete und übrigens sich zwischen seiner und seines Vorgängers Darstellung doch Unterschiede wahrnehmen lassen.

la Calprenède's noch fünf hinzu, so dass der vollendete 'Faramond', wie die 'Cassandre', zwölf Bände (oder achtundvierzig Bücher) umfasst. In erster Linie war die Fortführung des 'Faramond' wohl auf Wunsch der Verleger erfolgt, denen die Drucklegung jener ersten sieben Bände die verhältnismässig enorme Summe von 20 000 Livres gekostet hatte, 1) und die es natürlich verhüten wollten, für ein unverkäufliches Fragment so grosse Opfer gebracht zu haben. Vaumorière wurde zur Fortsetzung autorisiert am 13. Dezember 1664; noch in demselben Monat erschien der VIII. Band, aber die Veröffentlichung des XII. und letzten erfolgte doch erst im Juni 1670, länger als zwölf Jahre, nachdem la Calprenède sein Werk begonnen hatte. Von Band zu Band wechselt übrigens die Fortsetzung Vaumorière's ihre Verleger, was vielleicht als ein Zeichen dafür betrachtet werden muss, dass der Absatz kein allzu lohnender Die Ursache hierfür wäre alsdann in der gewaltigen Konkurrenz der Scudéry'schen Romane leicht gefunden.

14. Gewidmet ist 'FARAMOND, OU L'HISTOIRE DE FRANCE' dem Könige Ludwig XIV., den der Autor als Abkömmling des angeblichen grossen Gründers der französischen Monarchie, Faramond, 2) betrachtet

1) Siehe das Privileg.

<sup>2)</sup> Man kann Faramond nicht als einen Helden der Sage bezeichnen, er ist lediglich ein Produkt allerdings frühzeitiger gelehrter Fiction. In der 'Astrée' wird Faramond mehrfach erwähnt (II, 12, 896; III, 3, 59b). Ausführlichere Belehrung geben: 1) Plan de la ville, citte & vniuersite & fauxbourgs de Paris. La cronologie des Roys de France depuis Faramond iusques au Roy Louis XIIII a present regnant. 1659. Hier ist Faramond sogar abgebildet. 2) Intrigues galantes de la Cour de France, depuis le commencement de la Monarchie iusqu'au regne de Louis XIV. Cologne 1698 (der Versasser ist der Historiker der Stadt Paris, Sauval). Danach kam Faramond 418 n. Chr. zur Regierung und war der erste französische König. Es gebe eine Médaille, die zur Feier

wissen will. In der Widmung gedenkt la Calprenède mehrfach des Wohlwollens, das ihm die Königin-Mutter und der verstorbene König schenkten ('qui regarda auec plaisir le premier effort d'un ieune Cadet'). Weiterhin beklagt er sich über mancherlei Missgeschick, das ihn in letzter Zeit betroffen, und das ihm die Neigung zu behaglicher Romanschriftstellerei wohl eigentlich hätte benehmen sollen. Vielleicht ist anzunehmen, dass der Dichter damit auf eheliche Zerwürfnisse, die schliesslich in einer Aufsehen erregenden Scheidung gipfelten, habe anspielen wollen.

La Calprenède ist sich voll bewusst, im 'Faramond' keinen eigentlich historischen Stoff zu behandeln; er entschuldigt ihn damit, dass er doch wenigstens national, und mit solchen Erzählungen durchflochten sei, deren historische Echtheit unanfechtbar sei. Übrigens lasse eine Materie, die in dunklen, sagenhaften Zeiten liege, der dichterischen Phantasie weit mehr der erwtinschten Freiheit, als eine andere, auf die das volle Licht der Geschichte falle, und mancher Anachronismus schlüpfe ungestraft mit durch. Mit der Wahl eines nationalen Sujets war der Dichter sicherlich auf gutem Wege, aber er verliess ihn nur zu bald wieder und schuf keinen Roman, an welchem sich die Nation als solche hätte erbauen können, sondern der darauf hinauslief, lediglich dem Könige und seiner Umgebung Schmeicheleien zu sagen.

15. Der Inhalt des 'Faramond' (mit der Fortsetzung Vaumorière's) ist folgender:

Band I, Buch L<sup>1</sup>) Faramond, der König der Franken, sein Bruder Marcomire, Constance, ein vor-

seiner Krönung geprägt sei. Er sei der Urheber des salischen Gesetzes, welches die Frauen von der Thronfolge ausschliesst. U. s. f.

<sup>1)</sup> Der 'Faramond' ist nicht, wie 'Caffandre' und 'Cleopatre', in 'Teile' eingeteilt.

nehmer Römer, und Varanes, der Prinz von Persien, treffen mit ihrem Gefolge in einer Ebene bei Köln zusammen, erproben im Kampfe ihre Tapferkeit und schliessen, nachdem sie einer des anderen Wert erkannt, Frieden und Freundschaft. Constance ist verwundet worden. Während er in sorgfältige Pflege genommen wird, erzählt sein vertrauter Knappe Valere Faramond die Geschichte seines Herrn. Constance, von edler Herkunft, lebte bis vor kurzem am Hofe des Kaisers Honorius und verliebte sich in dessen schöne Schwester Placidie. Anfangs war die Fürstin über diese Verehrung eines ihr Unebenbürtigen erzürnt, aber der Ruhm, den Constance durch seine Siege über Radagars und Alaric geerntet, adelte ihn schliesslich derart in ihren Augen, dass sie die Neigung des Helden nicht nur verzieh, sondern erwiderte.

- I, 2. Bald pflückte Constance in Kämpfen gegen die Gepiden und Vandalen neue Lorbeeren, so dass bei seiner Rückkehr Placidie ihre Gegenliebe noch rückhaltloser eingestand, und Constance sich über die Nebenbuhlerschaft des Euchère, eines Sohnes des Staatsministers Stilicon, und die des Gothenfürsten Athaulphe, leicht trösten konnte. Auch der Kaiser liess jetzt seinen Liebling hoffen, dass er eine Verbindung mit Placidie nur fördern werde.
- I, 3. Die prächtigen Hoffeste, die der Kaiser um diese Zeit veranstalten liess, wurden durch ein ernstes Ereignis gestört: durch die Ermordung Stilicon's, der sich, indem er den Krieg mit den Gothen künstlich geschürt, des Landesverrates schuldig gemacht hatte. In Gallien brechen Unruhen aus: Constance wird dahin entsendet und besiegt bei Arles den Empörer Constantin. Er bekämpft alsdann Jovian und hat das Unglück, von einem vergifteten Pfeil schwer verwundet zu werden. Während er dann lange krank darniederliegt, hätte das Land seines Armes am dringendsten bedurft: die Gothen sind unter Alaric und Athaulphe bis Rom vorgedrungen,

sie haben den schwachen Kaiser zur Flucht nach Ravenna genötigt und Placidie entführt. Nachdem Alaric plötzlich gestorben, zwingt Athaulphe Placidie, die an Honorius keine Stütze findet, sich mit ihm zu vermählen. Hierauf setzen die Gothen nach Spanien über.

Erst nachdem sich alles dies vollzogen, ist Constance genesen. Er zieht aufs neue gegen Aufständige zu Felde und besiegt Attale in einer blutigen Schlacht. Danach begibt er sich, da er gehört, seine Geliebte befinde sich in Athaulphe's Gewalt, nach Barcelona, der Residenz des Gothenfürsten, und sieht hier Placidie bei einem Turnier wieder, ohne selbst erkannt zu werden. die Vermittelung Virginie's, der Vertrauten Placidie's, findet in einem Klostergarten unweit der Stadt ein Wiedersehen der Liebenden statt. Die Königin begrüsst Constance mit unverhehlter Freude, bittet ihn aber, sich ihr nicht wieder zu nahen, da sie nun leider eines Anderen Weib sei und diesem Treue zu halten gelobt habe. Constance hätte sich verzweifelnd das Leben genommen, wenn nicht der edle Gothenprinz Wallia, sein treuer Freund, ihn durch seinen Zuspruch getröstet hätte. Durch Wallia's Beistand gelingt es ihm, Spanien so unerkannt zu verlassen, wie er es betreten hatte. Seitdem durchstreifte Constance schmerzerfüllt die Welt. Damit beschliesst Valere seine Erzählung.

II, 1. Cleomer, der Vertraute Faramond's, berichtet hierauf Constance die Geschichte seines erlauchten Fürsten. Schon als er noch ein Knabe war, weissagte die Altorune [Seherin] Melusine, dass er der Stammherr eines der mächtigsten Königshäuser der Erde werden würde. Seine ersten Grossthaten vollführte der Prinz im Kampfe gegen die Römer und gegen die Sueben, deren Prinzen Vindemir, den Bräutigam der cimbrischen Prinzessin Rosemonde, er im Kampfe mit eigener Hand tötete. Die Folge dieses Sieges war, dass die Sueben vereint mit den Cimbren ihm aufs neue den Krieg erklärten. Faramond gewann die Bundesgenossenschaft

des Burgunderkönigs Gondioch, der sich, seit er einmal in eimbrische Gefangenschaft geriet, in Rosemonde verliebte, und sich nun die bisher versagte Einwilligung der Prinzessin und ihres Vaters mit den Waffen erzwingen wollte. Faramond ist wie immer siegreich: er erobert die Stadt Marobude und nimmt hier Rosemonde und zugleich mit ihr die Suebenprinzessin Albisinde gefangen. Sobald er Rosemonde erblickt hat, verliebt er sich in die über alle Beschreibung schöne Feindin, freilich ganz hoffnungslos, denn die Cimbrerprinzessin begegnet ihm als barbarischen Mörder ihres Verlobten mit stolzester Verachtung.

II, 2 und 3. Um Rosemonde milder zu stimmen beschliesst Faramond, ihr die Freiheit wiederzugeben. Er verrät dadurch Gondioch, was in seinem Herzen vorgegangen, worauf die Eifersucht die Bundesgenossen entzweit und zu offenem Kriege treibt. Gondioch wird geschlagen, worauf Faramond Rosemonde und Albisinde endgiltig freigibt und der ersteren mitteilt, dass er mit ihrem Vater friedlich zu unterhandeln wünsche. Als die Prinzessinnen aus Marobude abziehen, nähert sich ihnen ein Kriegerhaufe und führt sie rasch mit sich von dannen. Es sind Cimbren, befehligt von dem erfahrenen Feldhauptmann Briomer und von Prinz Theobalde, dem Bruder Rosemonde's und dem Verlobten Albisinde's; da aber Gondioch gedroht hat, sich mit Gewalt in Rosemonde's Besitz zu setzen, so hält Faramond die Schaar für burgundische Entführer, greift sie an und tötet den, der sich ihm am tapfersten gegentberstellt: Theobalde. So hat er im Eifer Rosemonde zu dienen, sich ihr Herz abermals entfremdet, ihr nicht nur den Bräutigam, sondern auch den Bruder erschlagen. Auch schwört ihm die Fürstin in verzweiflungsvollem Schmerze unauslöschliche Feindschaft. Kurz danach erscheint Gondioch wirklich auf dem Schauplatz, stürmt auf die Franken und die kleine Cimbrenschaar ein und entführt Rosemonde. Ebenso bringt der Bruder des Burgunderkönigs, Gondemar,

Albisinde in seine Gewalt. Doch sollen sich beide ihres Sieges nicht lange freuen. Albisinde wird durch den tapferen Marcomire, Faramond's Bruder, befreit; Rosemonde findet einen Retter in dem edlen Hunnenprinzen Balamir, der sie mit zartester Rücksicht behandelt und nach der sicheren Stadt Egitine bringt. Faramond, gebrochen durch die Verwünschungen der doch so heiss geliebten Rosemonde, hat diesen Wirren unthätig zu-Als er aber erfährt, dass die Cimbern und gesehen. Sueben in sein Land Franconien eingefallen sind und unter der Anfthrung ihres Königs und des Prinzen Virodomare (des Bruders Vindemir's) die Hauptstadt Peapolis, in der seine teure Schwester Polixene sich befindet, belagern, rafft er sich auf und zieht mit den Seinen zum Entsatz herbei. Er ist wiederum glücklich; auch ein Zweikampf mit Viridomare würde zu seinen Gunsten verlaufen sein, doch tritt mitten im Streite der Prinz zurtick und erklärt, er habe sich in Polixene verliebt und wolle nicht länger gegen den Bruder der geliebten Prinzessin die Waffen erheben.

II, 4. Faramond erfährt, dass sein Bruder Marcomire, nachdem er die Befreiung Albisinde's vollzogen, selbst in die Gefangenschaft der Cimbern geraten ist. Er beschliesst, ihn mit Gefahr des eigenen Lebens zu befreien, und begibt sich mit nur wenigen Getreuen (worunter der Erzähler dieser Ereignisse: Cleomer) nach Unterwegs hat er Gelegenheit, dem Hunnen Cimbrien. Balamir das Leben zu retten. Im Cimbernland erfährt er, dass Marcomire bereits die Freiheit erhalten hat. kann nun der Versuchung nicht widerstehen, noch einmal vor Rosemonde hinzutreten und sein Leben, das er durch ungewollte Frevelthaten doch einmal verwirkt, in ihre Hand zu stellen. Er besticht die Kammerfrau der Prinzessin und nähert sich Rosemonde, als sie eines Tages in ihrem Parke lustwandelt. Diese übt anfänglich keine Gnade; sie lässt Faramond durch Briomer, der als Erzieher des erschlagenen Theobalde von heftigstem Zorn

gegen den König erfüllt ist, gefangen nehmen. Bald indessen überwiegt ein edleres Gefühl; sie gibt Faramond wieder frei und entlässt ihn mit dem Gebote, sein Schicksal als Mann zu ertragen. Den besten Dienst werde er ihr erweisen, wenn er seine zahlreichen, ihr widerwärtigen Nebenbuhler, den Thüringer Amalaric, den Basternerkönig Odoacre, den Hunnen Balamir und vor allem den ungestümen Gondioch mutig bekämpfe. Auch habe sie erkannt, dass er ihr nicht aus Tücke und Bosheit so schweres Leid zugefügt habe, sondern in Folge unglücklicker Verkettungen des Schicksals.

Nachdem Faramond zurückgekehrt, gestaltet sich der Krieg ernster und ernster. Beide Teile rüsten mit Eifer und erwerben zahlreiche Bundesgenossen. Es kommt zu einer Riesenschlacht, deren Ausgang nach langem Schwanken sich zu Gunsten Faramond's entscheidet. Den alten Cimbrerkönig, Rosemonde's Vater, tötet der Gram über diese Niederlage. So hat diese abermals Anlass, das Dasein des Frankenkönigs als Fluch für ihr Haus anzusehen. Jetzt übernimmt der Suebenkönig, Viridomare's Vater, den Oberbefehl. Beide Heere stehen bei Köln abermals einander gegenüber. 1)

III, 1. Als Marcomire die Prinzessin Albisinde aus der Gewalt Gondemar's befreite, war er schwer verwundet worden und in die Gefangenschaft der Cimbrer geraten, die ihm jedoch durch die Huld der dankbaren Albisinde sehr erleichtert wurde. Nachdem ein Unbekannter ihm die Freiheit verschafft, hatte er nicht vermocht, Albisinde zu verlassen: durch die Gunst einer Hofmeisterin der Prinzessin, deren Sohn er das Leben gerettet, gelingt es ihm, unerkannt in Frauengewändern unter dem Namen Ericlée in der nächsten Umgebung der Geliebten zu bleiben. Diese bevorzugt ihn vor allen

<sup>1)</sup> Damit ist Faramond's Vorgeschichte beendet, und der Leser zu dem Stande der Dinge geführt, mit dem der Roman eigentlich anhebt.

Jungfrauen ihres Gefolges um der Ähnlichkeit willen, die er mit dem edlen Frankenfürsten habe, und lässt somit erkennen, wie wenig gleichgiltig ihr der wahre Marco-Gondemar jedoch hat genau denselben Plan gefasst und ausgeführt wie Marcomire; auch er lebt, unter dem Namen Theodore, unter den Damen Albisinde's. Endlich bringt ihre Eifersucht die Wahrheit an den Tag: sie erkennen zunächst einander selbst, und verraten alsdann einer des anderen Geheimnis. Beide müssen fliehen; Marcomire nicht ohne die Hoffnung, dass die Prinzessin, so sehr sie sich auch augenblicklich beschämt und gekränkt fühlt, seiner doch in Zuneigung gedenken werde. Gerade in dem Augenblicke langte Marcomire wieder bei seinem Bruder an, wo jene erste grosse Hauptschlacht geliefert wurde. Wenn vorher Faramond im Cimbrerlande vor der Wut Briomer's beschützt blieb, und Rosemonde ihm so rasch die Freiheit wiedergab, so war es mit das Werk Ericlée-Marcomire's gewesen.

III, 2. Ein römischer Feldhauptmann, Artabure, kommt in Faramond's Feldlager und wird gastlich aufgenommen. Er erzählt alsbald Faramond und Constance die Geschichte von Honorius, Bellamire und Heraclian. Der Kaiser verliebte sich kurz vor dem zweiten Einfalle der Westgoten in die schöne Bellamire, die er zufällig in den Trajanischen Gärten erblickt und die sich für eine Griechin ausgegeben, konnte jedoch von ihr trotz eifriger Werbungen nichts anderes als Freundschaft und Achtung erlangen. Sein Günstling Heraclian teilte seine Leidenschaft und versuchte, während er angeblich die Sache seines Herrn zu fördern bestrebt war, Bellamire für sich zu gewinnen, jedoch gleichfalls ohne Erfolg. Beim Ausbruch des Krieges erhält Heraclian die Statthalterschaft über Afrika, Honorius selbst begibt sich nach Ravenna, um in der Nähe Bellamire's zu sein, die sich dorthin in ein Kloster gestüchtet, und vollbringt daselbst die Folgezeit, ohne sich durch die erschütternden Ereignisse der Einnahme Roms und der Entführung

Placidie's in seinem vergeblichen Liebesmühen stören zu lassen. Über seinen Feind Attalus lässt er Constance den Sieg davontragen, während Artabure die Barbaren aus Italien vertreibt. Sobald Artabure und Bellamire sich begegnen, verliebt auch er sich aufs heftigste in sie. Danach kehrt Heraclian aus Afrika zurück; nachdem er den Kaiser eine Zeit lang durch Unterwürfigkeit und Schmeicheleien eingeschläfert und für die Warnungen Bellamire's taub gemacht hat, entführt er diese plötzlich Artabure und der Kaiser verfolgen den nach Afrika. Räuber; ersterer siegt über den Nebenbuhler in einer grossen Seeschlacht und zieht vor Karthago, wo Bellamire gefangen gehalten wird. Durch diese Misserfolge erbittert, will Heraclian die Gunst der Geliebten erzwingen, aber Bellamire rettet ihre Ehre, indem sie den Bösewicht mit eigener Hand tötet. Karthago ergibt sich; Artabure, der jetzt Bellamire zum zweiten male sieht, gesteht ihr seine innige Zuneigung. Während er noch ihrer Entscheidung entgegensieht, verschwindet Bellamire mit Hilfe des Bischofs Augustin von Hippo aus der Stadt.

Die Bemtihungen Artabure's, Bellamire wieder aufzufinden, führten ihn bis nach Deutschland. Hier erfuhr er, dass Constance, sein Freund, sich bei Faramond aufhalte, und so trafen die Helden zusammen.

III, 3. Hierauf erzählt Mitrane, der Vertraute des Perserprinzen Varanez, der selbst bereits weitergezogen ist, den Fürsten die Geschichte seines Herrn. Varanez ist der Sohn des Perserkönigs Isdigeste, dem Arcadius, Kaiser im Osten, bei seinem Tode die Vormundschaft über seinen Sohn Theodose anvertraute. Varanez erhielt die sorgfältigste Erziehung; lange Zeit genoss er die Unterweisungen des griechischen Philosophen Leontine, der danach in seine Heimat Athen zurückkehrte. Herangewachsen bereiste Varanez auch Griechenland, suchte Leontine auf und verliebte sich in seine schöne Tochter Athenais. Doch kann er sich nicht entschliessen, mit

der Unebenbürtigen eine Ehe einzugehen. Daher fliehen der Philosoph und seine Tochter, und die Bemtihungen Varanez', sie wieder aufzufinden, sind erfolglos. In Konstantinopel angelangt, welches sein endliches Reiseziel war, sieht er Athena's jedoch ganz unvermutet und zwar am Hofe des Kaisers wieder. Sie ist zum Christentum übergetreten, führt nun den Namen Eudoxe, ist die treueste Freundin Pulcheria's, der Schwester des Kaisers, und seit kurzem sogar Theodose's Verlobte. Der Kaiser erfährt bald, dass früher ein Liebesverhältnis zwischen beiden bestanden, und ist edelmütig genug, Eudoxe noch einmal die Wahl zwischen Varanez und sich zu überlassen. Denn jetzt, nachdem ein Kaiser die Tochter des Philosophen nicht verschmäht, hätte Varanez Eudoxe gern zu seiner Gemahlin erhoben.

III, 4. Eudoxe entscheidet sich zu Gunsten Theodose's. Varanez verlässt untröstlich Konstantinopel, begleitet von einer Weissagung des greisen Leontine, dass er an den Ufern des Rheins Vergessen und neue Liebe finden werde. Diese Prophezeihung erfüllt sich aufs schnellste. Kaum ist Varanez in Deutschland angelangt, als er ein kostbares Médaillon mit dem Bilde einer schönen Dame findet und sich sogleich aufs heftigste in die Unbekannte verliebt. Er kämpft tapfer mit dem Ritter — Balamir —, der die Kapsel verloren, und erhält von ihm die Zusicherung, dass er ihn mit der abgebildeten Dame bekannt machen werde. Damit schliesst Mitrane seine Erzählung.

IV, 1. Die nächste grosse Schlacht zwischen Faramond und seinen Gegnern bleibt unentschieden. Doch gerät Amalazonthe, die Tochter des Thüringerkönigs Amalaric, der durch Faramond gefallen ist, in die Gefangenschaft des Frankenkönigs. Amalazonthe verliebt sich sogleich in den Helden, noch ohne zu wissen, wer er sei, und erregt ihrerseits Liebe in Faramond's Bruder Sunnon, so dass nun ein jeder der drei Brüder eine feindliche Prinzessin anbetet.

Der Cimbrerhauptmann Balamir lässt um die Herausgabe des gefangenen Telanor bitten; man gewährt die Bitte, nachdem Telanor Balamir's Lebensgeschichte erzählt.

- IV, 2. Balamir ist der zweite Sohn des Hunnenkönigs gleichen Namens. Er verliebte sich als Jüngling in die Gotenprinzessin Hunnimonde, die mit ihrer Mutter, der Witwe Athanarich's, im Hunnenlande Gastfreundschaft genoss. Aber auch sein älterer Bruder, Mundizic, fasst eine leidenschaftliche Zuneigung zu Hunnimonde und droht, seine Liebe nie der des Bruders zu opfern.
- IV, 3. Der König entsendet, um den Streit zu schlichten, Balamir nach Pannonien, Mundizic nach Sarmatien ins Feld, während er Hunnimonde und ihrer Mutter das entfernte Alba Julia zum Wohnsitz anweist. siegreichen Kämpfen in Pannonien erhält Balamir die Nachricht, das Mundizic Sarmatien aufgewiegelt und Hunnimonde (deren Mutter inzwischen verstorben) heimlich aus ihrem Asyl entführt habe. Der König fordert nun Balamir auf, gegen den rebellischen Bruder zu Felde zu ziehen. Es gelingt dem Prinzen, Mundizic in eine Burg einzuschliessen, wo dieser sich aus Mangel an Lebensmitteln nicht lange halten kann. Im entscheidenden Augenblicke aber stellt Mundizic Balamir die Wahl, entweder ihm Hunnimonde abzutreten und ihn unbehelligt abziehen zu lassen, oder sie von seiner Hand sterben zu sehen. Balamir entschliesst sich, um das Leben der teuren Prinzessin zu retten, zum Mundizic befestigt seine Herrschaft über das Sarmatenland und heiratet Hunnimonde. Balamir streift schmerzerfüllt in der Welt umher, bis er eines Tages den plötzlichen Tod Hunnimonde's erfährt. Bald danach lernt er Rosemonde kennen, verliebt sich, da nun sein Herz frei geworden, in ihre wunderbare Schönheit und gerät so unter die Zahl der Gegner Faramond's.
- IV, 4. Durch Constance's Vermittelung, der Valère in das Lager der Cimbern und Sueben absendet, kommt ein achttägiger Waffenstillstand zu Stande. Valère bringt einen Knappen des Prinzen Varanez mit, der nun den

Fürsten die Geschicke seines Herrn, seit er das Médaillon gefunden, erzählt. Das Original des Bildes war, wie ihm Balamir zeigt, keine andere als Rosemonde. Kaum hatte er sie nun im Leben erblickt, als er eilends Eudoxe vergisst und sich in die Cimbrierin verliebt, mehr als er vorher für Athenaïs geschwärmt hatte. Obgleich ihm Rosemonde, wie all' ihren Verehrern, kühl begegnet, erklärt er sich doch zu ihrem Ritter und verspricht, Leib und Leben im Kampfe gegen Faramond einzusetzen. Constance's Bemühungen, den Waffenstillstand in Frieden übergehen zu lassen, scheitern. Er überbringt Rosemonde einen Brief Faramond's; die Fürstin erwidert, sie wünsche ihm den Sieg über alle seine Rivalen, denn es würde ihr schmerzlicher sein, diese siegen zu sehen.

- V, 1. Rosemonde und Albisinde machen sich gegenseitig das Geständnis ihrer Liebe zu Faramond, zu Marcomire, und beklagen ihr Geschick, das sie verhindert, so auserlesene Männer beglücken zu dürfen. Als sich Albisinde abends in ihr Gemach zurückzieht, findet sie hier ihren Bruder Viridomare vor. Er muss, seit er Polixene liebt, vor dem Zorne seines Vaters, des erbittertsten Feindes Faramond's, flüchten und führte das Wiedersehen mit der Schwester nur mit Lebensgefahr Er erzählt jetzt ausführlich seine Lebensgeschichte. In seinen Jünglingsjahren schon der Rival seines Vaters in der Liebe zur Prinzessin Artamire, die ihn bevorzugte, musste er sein Vaterland verlassen. Nach glücklichen Feldzügen in Dänemark und im Bataverlande kehrte er auf die Nachricht, dass sein älterer Bruder getötet und sein Vater Artamire aufgegeben habe, Unterwegs erlebte er ein Abenteuer: er erblickte eine schöne Unbekannte, die mit ihren Gefährtinnen im Maine badete, verliebte sich sogleich aufs heftigste, ward aber von ihr, wegen seiner unziemlichen Annäherung, zornig weggewiesen.
- V, 2. Doch hatte er bald Gelegenheit, sich den Dank der Unbekannten zu erwerben. Er errettete sie

aus Feindeshand und geleitete sie sicher in das fränkische Lager. Sie nannte sich ihm Blesinde und gab sich für ein Hoffräulein der Prinzessin Polixene aus; Viridomare gab sich den Namen Almeric. Bald aber erfährt er, dass Blesinde Polixene selbst sei. Er stellt sofort alle Feindseligkeiten gegen Faramond ein und gesteht ihm brieflich seine Liebe zu der Schwester. nur geringen Schaar Getreuen begibt er sich ins Frankenland und fleht, da Faramond abwesend ist, Polixene um ein Asyl an, das ihm gern gewährt wird. Doch gilt er noch immer als Almeric und erringt als dieser auch wirklich die Zuneigung der Prinzessin. Mit Marcomire und Sunnon schliesst er warme Freundschaft, rettet auch eines Tages mit grosser Geistesgegenwart diesen und Polixene vor der Wut eines riesigen Stieres. Als aber Polixene erfährt, dass Almeric Viridomare sei, der bei ihrem Bruder um ihre Hand angehalten, verweist sie ihn vom Hofe, da es nicht statthaft sei, dass ein Mann, der seine Liebe zu ihr öffentlich eingestanden, in ihrer Nähe lebe. Nach mancherlei Irrfahrten und nachdem er in einer Schlacht unerkannt Faramond gegen Balamir beigestanden, stahl er sich in das cimbrische und suebische Lager, um die Schwester wiederzusehen und bei ihr ebenso das Wort für Marcomire zu führen, wie dieser ihm versprochen hatte, ihm Polixene gunstig zu stimmen.

V, 3. Amalazonthe ist durch den grossmittigen Faramond sogleich wieder freigegeben worden. Sie ist die vertraute Freundin Rosemonde's und Albisinde's und erzählt ihnen nun ihre Lebensgeschichte. In ihrer Jugend überschwemmten die feindlichen Sachsen ihr Vaterland Thüringen, ohne dass sich ihr Vater und ihr älterer Bruder, Amalaric, ihrer zu erwehren vermocht hätten. Da brachte der gallische Feldherr Ambiomer Hilfe; er besiegte die Sachsen und nahm ihren Prinzen Genselaric gefangen. In der nachfolgenden Friedenszeit verliebten sich Ambiomer, Genselaric und Rambaud, ein friesischer Prinz aus Ambiomer's Gefolge, in Amalazonthe. Während

diese beiden bald ihre Neigung eingestehen um Gegenliebe zu finden, bleibt Ambiomer, dem der Fürstenrang abgeht, stumm, wiewohl ihn Amalazonthe hochschätzt und liebenswürdig behandelt. Endlich aber kann doch auch er seine Leidenschaft nicht länger verbergen. Undankbar genug weist ihn Amalazonthe als einen Unebenbürtigen mit seiner Werbung ab.

- V, 4. Rambaud und Genselaric versuchen gleichzeitig, Amalazonthe zu entführen. Ambiomer vereitelt den Anschlag, er tötet Rambaud, ist jedoch im Kampfe selbst erheblich verwundet worden. Genselaric flüchtet in die Heimat und kehrt, während gleichzeitig die Friesen in das Land einfallen um Rambaud zu rächen, an der Spitze eines gewaltigen Heeres zurück. Von seinen Wunden genesen, rettet Ambiomer zum zweiten male Thuringen, wofur ihm der König jetzt die Hand seiner Tochter zusichert. Aber diese, von ihrem ehrgeizigen Bruder beeinflusst, weigert sich abermals, den edlen Helden als Bräutigam anzunehmen. Ambiomer verlässt tief verletzt das Land; der König stirbt aus Gram, ihm mit Undank lohnen zu müssen. Amalaric besteigt den Thron. Er verliebt sich in Rosemonde, kämpft auf ihrer Seite, fällt aber bald durch Faramond's Hand. Um ihn zu rächen, schloss sich alsdann Amalazonthe, jetzt unabhängige Herrin über Thüringen, den Cimbern und Sueben an.
- VI, 1. Amalazonthe berichtet hierauf ihre Begegnung mit dem unerkannten Faramond, dessen männliche Schönheit sie tief ins Herz getroffen, und prophezeiht sich selbst, dass die unerwiderte Liebe zu diesem Helden die Strafe für ihren Ambiomer gezeigten Hochmut sein werde. In der nächsten Nacht besucht Viridomare abermals seine Schwester und sieht auch Rosemonde, ohne dass deren Reize ihn Polixene abwendig machen könnten. Auf dem Heimwege gerät er mit Gondemar, der ihn für seinen glücklicheren Nebenbuhler Marcomire hält, in Streit; beide werden verwundet. Albisinde kommt so in den Verdacht, den Frankenprinzen

nächtlicherweile empfangen zu haben; der Suebenkönig, dem jetzt Gondioch und Briomer die Liebe Albisinde's zu Marcomire verraten, wütet gegen sie und beschliesst, eine harte Strafe über die Tochter zu verhängen. Um die Ehre seiner Schwester zu retten, begibt sich Viridomare zu seinem Vater, der, anstatt seinen Grossmut anzuerkennen, ihn sogleich als Überläufer und Liebhaber Polixene's gefangen setzen lässt.

VI, 4.1) An einem der nächsten Tage, noch während des Waffenstillstandes, reiten die Prinzessinnen mit ihren Freiern in dem zwischen den beiden Feldlagern gelegenen Park. Das Ross Amalazonthe's geht nach der feindlichen Richtung durch, und Sunnon gelingt es, sie vor dem Sturze zu retten. Faramond und Marcomire kommen hinzu; Amalazonthe erkennt jetzt, dass es der Frankenkönig ist, den sie liebt. Die Fürsten geleiten die Prinzessin zu den Ihren zurück und sehen hier nach langer Zeit Rosemonde und Albisinde wieder. herbeieilende Suebenkönig bricht den Waffenstillstand, indem er voll Zornes Faramond und dessen Brüder angreift. Diese setzen sich zu Wehr, es entsteht ein hitziger Kampf, bis die übrigen Ritter den Suebenkönig zwingen, das Schwert wieder einzustecken. Nach höflichen Entschuldigungen wegen dieses Zwischenfalles — die insbesondere Faramond und Balamir austauschen -, trennen sich die Parteien und ziehen sich hinter ihre Verschanzungen zurück. Amalazonthe sucht bei ihren Freundinnen Trost für ihre nun doppelt hoffnungslose Liebe.

VII, 1. Der Suebenkönig, der im Walde bei einer Quelle von dem Kampfe mit Faramond gerastet, erblickt hier Polixene und wird durch ihre Schönheit sogleich gefangen genommen.

Nach Ablauf des Waffenstillstandes bricht der Krieg aufs neue los. Balamir jedoch, dem die Person des Frankenkönigs die grösste Bewunderung eingeflösst, und

<sup>1)</sup> Buch 2 und 8 enthalten eine ausgeschiedene Episode.

der jetzt ahnt, dass es Faramond war, der ihm unlängst das Leben rettete, hält sich vom Kampfe zurück. Varanez aber und einer seiner besten Freunde, Marcian, den er an Theodose's Hofe kennen gelernt, begeben sich nach Frankfurt, um den dort noch immer krank liegenden Constance zu besuchen. Marcian erzählt jetzt Varanez seine lange geheim gehaltene Geschichte. Er entstammt einem edelen römischen Geschlechte und erhielt schon in früher Jugend Weissagungen einstiger Grösse. in Theodose's nächster Umgebung lebend, verliebte er sich in Pulcheria, die tugendhafte und kluge Schwester des Kaisers. Alle verlockenden Würden und Heiratsanträge schlug er aus, nur um in ihrer Nähe bleiben zu Als bei den Festlichkeiten, die Theodose gelegentlich seiner Vermählung mit Eudoxe veranstaltet, die kaiserliche Familie durch einen Theaterbrand¹) in grosse Gefahr gerät, rettet er Pulcheria mit grosser Umsicht und Aufopferung. In den Vandalenkriegen, wo ihm der Oberbefehl anvertraut wird, ist er siegreich. Um Friedensunterhandlungen einzuleiten, führt er den jugendlichen Bruder des Vandalenkönigs, Trasimond, nach Konstantinopel.

VII, 2. Dieser Prinz hat kaum die Kaiserin Eudoxe erblickt, als er sich aufs heftigste in sie verliebt. Doch hält er dies lange Zeit verborgen und als die mitleidige Kaiserin ihn wider ihren Willen zu einem Geständnis genötigt hat, ohne ihm doch nun wahren Trost spenden zu können, verfällt er in eine schwere Krankheit. Nachdem er genesen, verbannt ihn Eudoxe mit milden Worten und ohne ihren Gemahl durch eine Mitteilung zu beunruhigen, vom Hofe. Auch Marcian wird von Pulcheria, die sich nicht mehr stark genug fühlt ihm zu widerstehen und die doch glaubt, ihre Liebe dem Staatswohle opfern zu müssen, des Landes verwiesen. Seitdem

<sup>1)</sup> Die Schilderung dieses Ereignisses ist ebenso sachlich interessant wie dichterisch wohlgelungen.

suchte er in planlosen Reisen Trost und Zerstreuung, gelangte auch nach Deutschland und erneuerte die Freundschaft mit Varanez.

- VII, 3. Marcian berichtet noch von den Werbungen Arbogaste's, Stilicon's und Ruffin's um Serene, die Nichte des Theodose. Anfangs waren ihr alle diese Freier gleichgiltig, dann aber gewann Stilicon ihr Herz. Ärgerlich tiber den Misserfolg verbanden sich Arbogaste und Ruffin und stürzten durch gefälschte Briefschaften Stilicon in die Ungnade seiner Geliebten.
- VII, 4. Infolgedessen kommt es zwischen Arbogaste und Stilicon zu einem Zweikampfe, in welchem beide gefährlich verwundet werden. Auf seinem Krankenlager fleht Stilicon den Kaiser um Fürsprache bei Serene an, worauf Aufklärung des Betruges und völlige Aussöhnung der Liebenden erfolgt. Gleichwohl erhebt Arbogaste noch Ansprüche auf die Hand der Prinzessin und entfernt sich, als Theodose ihn abschlägig beschieden, rachedrohend nach Konstantinopel.<sup>1</sup>)

VIII, 1. Das Schicksal jedoch vereitelt seine Pläne: er verliert gleich in der ersten Schlacht gegen die Römer sein Leben. Theodose vermählt Stilicon und Serene und setzt diesen und Ruffin zu Vormündern seiner Söhne ein. Damit endet Marcian's Erzählung.

Im Lager der Cimbrer und Sueben entsteht Tumult durch den kühnen Einfall eines einzigen Ritters. Balamir besänftigt den Ungestümen und führt ihn in den Kreis der Fürsten ein. Der Ankömmling ist kein anderer als Constantin, der König von Britannien. Man ist begierig, die Geschichte des vielgenannten Helden zu hören, und Dinoce, der Vertraute des Königs, teilt hierauf ausführlich die Schicksale seines Gebieters mit.

Schon in früher Jugend verrichtete Constantin, der

<sup>1)</sup> Hier, am Schlusse des VII. Bandes, steht die Bemerkung: 'Icy a finy l'Autheur' (i. e. la Calprenède). Das folgende ist also das Werk Vaumorière's.

Sohn des Königs Aldroët von Armorica, Heldenthaten gegen die feindlichen Neustrier. Alsdann zog er nach Britannien, um dem dortigen Könige Gratian und seiner Gemahlin Locrine Hilfe gegen die Pikten zu leisten. In Dubre [Dover] verliebte er sich in Octavie, die Tochter dieses Königspaares, der er übrigens seit der Wiege zum Gatten bestimmt ist, jedoch ohne zu wissen, wer Octavie sei und ohne dass auch er ihr seinen wahren Namen und Stand angezeigt hätte. Er ist gegen die Pikten siegreich und tötet ihren König mit eigener Hand. Gratian behält ihn danach als Gast bei sich, ohne vorauszusehen, dass seine Gattin in hestiger Liebe zu dem jugendlichen Helden entbrennen sollte. Locrine lässt auch dann in ihrer Leidenschaft nicht nach, als Octavie aus Dubre zurückgekehrt ist, und sie erkennt, dass Constantin's Herz bereits an diese gefesselt ist. Ihrer Eifersucht folgend lässt sie die Tochter durch Géronce, welcher, da er selbst Locrine liebt, Constantin schaden gern bereit ist, nach der Stadt Sosinibre entfernen. Als der Prinz auch jetzt noch ihren Verlockungen widersteht, lässt sie ihn gefangen setzen und bestimmt den schwachen Gratian, die Verlobung zwischen ihm und Octavie aufzuheben. Von Eifersucht gequält, gibt jedoch Géronce Constantin die Mittel zu entsliehen und sich nach Sosinibre zu Octavie zu begeben. Der Prinz hat die Absicht, die Geliebte aus der Gewalt der Rabenmutter zu entsthren, aber seine Bemtihungen scheitern an der Tugend Octavie's, die ihm nicht ohne die Einwilligung ihrer Eltern angehören mag. Auf die Nachricht, dass in der Hauptstadt eine mit Locrine unzufriedene Partei, die noch dazu ihn für heimlich ermordet hält, eine Empörung wachgerufen habe, eilt er dahin zurück.

VIII, 3. Es gelingt ihm, den Aufruhr zu dämpfen und Gratian, bei dem ihn Locrine und Géronce verleumdet, wiederzugewinnen, so dass ihm dieser die Hand Octavie's endgiltig zusagt. Da er sich aber vorher hat hinreissen lassen, seine Tochter mit dem römischen

Feldherrn Maxime zu verloben, so muss Octavie vor den Ansprüchen desselben durch schleunige Entfernung nach der Bretagne gerettet werden. Um diese Zeit wird Constantin von den Pikten und Hiberniern, die seine Tapferkeit schätzen gelernt haben, zum König erhoben. Er begibt sich zu ihnen und sichert ihr Land gegen die Angriffe unruhiger Nachbarn. Währenddessen wird Octavie, deren Aufenthalt Géronce verraten, von Maxime entführt. Bald greift dieser auch noch Armorica an. Constantin eilt zur Rettung der Geliebten und zum Schutze seines Vaterlandes herbei und besiegt die Römer so glänzend, dass ihn nach der Schlacht seine Soldaten voll Begeisterung zum Kaiser ausrufen. Octavie, die sich in Avignon aufhält, vermag er auch jetzt noch nicht zu bestimmen, ihm als Gattin zu folgen. Während seiner Abwesenheit hat Géronce Gratian ermordet und Locrine geheiratet. Nach einem zweiten Siege über Maxime eilt daher Constantin nach Britannien, um den Übelthäter zur Rechenschaft zu ziehen, aber er ist bereits mit seiner Gattin entflohen. Im Namen Octavie's nimmt Constantin die Königswürde von England an.

VIII, 4. Inzwischen wird Octavie von Géronce und Locrine aus Avignon nach Arles entführt. Constantin zieht herbei, erobert ganz Gallien und die Provence und gewinnt Octavie wieder. Bald darauf erliegt er jedoch Constance in einer mörderischen Schlacht, und Géronce raubt ihm abermals die Geliebte, um sie diesmal nach Spanien zu entführen. Überdies gerät Constantin auch noch in die Gefangenschaft Constance's, der ihn jedoch mit der grössten Rücksicht behandelt und wieder freigibt, bis er an den Verrätern Géronce und Locrine Rache genommen und Octavie befreit habe. Nach vielen Kämpfen und mancherlei Enttäuschungen gelangt Constantin an sein Ziel. Géronce gibt sich und Locrine den Tot, sobald er nicht länger Widerstand leisten kann; Constantin und Octavie sind endlich vereinigt. Aber schon nach wenigen Tagen eines glücklichen Einverständnisses kommt es abermals zur Trennung. Octavie findet einen mit warmen Versicherungen der Freundschaft und Dankbarkeit angefüllten Brief Constantin's an Constance auf, hält ihn, da sie das Verhältnis der beiden Männer nicht kennt, für einen Liebesbrief und zieht sich, indem sie den Geliebten der Untreue zeiht und jede weitere Aufklärung verschmäht, in ein Kloster zurück. Constantin legt seine Würden in die Hand Constant's und begibt sich zu Constance nach Deutschland, um sich ihm der Abmachung gemäss wieder als Gefangenen anzubieten. — Damit endet Dinoce's Erzählung.

IX, 1. Amalazonthe lässt sich durch ihre Liebe bestimmen, mit ihren Thüringern aus dem Lager der Cimbren und Sueben in jenes Faramond's abzuziehen. Der Suebenkönig sucht dies zu verhindern, aber Sunnon und Ambiomer verhelfen der Fürstin zur Ausführung ihres Entschlusses. Diese beiden führen die Thüringer ins fränkische Lager, ohne zu wissen, dass sie damit ihrer Liebe zu Amalzonthe keineswegs einen Dienst erweisen.

Am folgenden Tage entspinnt sich wiederum eine grosse Schlacht, in der Faramond und seine Verbtindeten einen glänzenden Sieg erfechten. Wiewohl es in der Hand des Frankenkönigs lag, das feindliche Lager zu erstürmen, lässt er doch Rosemonde unbehelligt. Viridomare, durch Faramond aus seiner Haft befreit, rettet anfangs seinem hartherzigen Vater das Leben, kämpft aber dann auf der Seite der Franken.

IX, 3.1) Kurz nach der Schlacht kehrt Varanez mit neu angeworbenen Truppen von seinem Besuche bei Constance zurtick und berichtet seine Erlebnisse. Er sah in Frankfurt Bellamire wieder und war zugegen, wie man Constance eine diesem unendlich wichtige Nachricht — von dem Tode Ataulphe's — überbrachte. Auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das 2. Buch und die erste Hälfte des dritten enthalten eine ausgeschiedene Episode.

dem Heimwege trennt er zwei erbittert kämpfende Ritter und führte den einen zur Heilung seiner Wunden mit sich ins eimbrische Lager, während der andere zu Faramond abzog.

IX, 4. Ambiomer's Liebe zu Amalazonthe gerät um diese Zeit ins Wanken, da die Fürstin ihm fortdauernd mit Kälte begegnet, aber auch weil eine andere Schönheit, die lombardische Prinzessin Agione, die sich kürzlich, nachdem sie Ambiomer aus den Händen eines Entführers befreit, mit den Feinden Faramond's verbündet hat, ihm mit um so grösserer Gtite begegnet. Im Zweifel, ob er mit Amalazonthe brechen und sein Herz Agione anbieten soll, irrt er eines Tages im nahen Walde umher. stösst er auf einen Ritter, der ihm gesteht, er liebe die Lombardenfürstin und bitte ihn, ihm Eingang ins cimbrische Lager zu verschaffen, damit er Agione, die lang gesuchte, wiedersehen könne. Der Ritter ist Mundizic, Balamir's älterer Bruder, der dessen Lebensglück so vollständig zerstörte. Ambiomer muss ihm als Freund Balamir's diese Bitte abschlagen, worauf sich Mundizic zu Faramond begibt.

Es wird ein einmonatlicher Waffenstillstand abgeschlossen.

Mit Agione ist auch deren Bruder, der Lombardenkönig Agelmond, ins eimbrische Lager gekommen. Die Fürsten und Fürstinnen haben den Wunsch seine Geschichte zu erfahren. Dem willfahrt Viginize, Agelmond's Schildknappe.

Obwohl durch Mundizic mit den Sarmaten in Krieg verwickelt, verliebte sich Agelmond in die Tochter des Sarmatenkönigs, Gilismene, und seine Neigung wird aufs innigste erwidert. Der Vater, von dem siegreichen Agelmond grossmittig und rücksichtsvoll behandelt, gibt seine Einwilligung. Aber die Ränke Dorcire's, der Schwester des Königs, die Agelmond selbst besitzen möchte, und Harmaxe's, des Bruders der Dorcire, vereiteln das Glück der Liebenden. Harmaxe erregt einen Aufstand und

bemächtigt sich der Hauptstadt und der Person des Sarmatenkönigs, worauf Gilismene Agelmond bittet, sie um der Ruhe des Vaterlandes willen und um das Leben ihres Vaters zu retten, zu verlassen und zu vergessen.

X, 1. (Am folgenden Tage rettet Balamir einen fränkischen Ritter vor dem Schwerte des wilden Briomer, der in seinem Hasse gegen die Franken die Gesetze des Waffenstillstandes verachtet. Zum Danke verspricht der Ritter, ihm bei Gelegenheit eine wichtige Mitteilung über Faramond zu geben.

Gallier, die ins cimbrische Lager kommen, machen Ambiomer Andeutungen, dass er über seine dunkle Herkunft demnächst werde aufgeklärt werden. Ambiomer's Liebe zu Amalazonthe verringert sich mehr und mehr, und bald füllt Agione sein ganzes Herz aus.

Nach diesen Zwischenfällen darf Viginize die Geschichte Agelmond's weitererzählen.)

Nachdem Agelmond sie verlassen, fühlte Gilismene das Bedürfnis, ihren in der Ferne weilenden Bruder Agathyrse herbeizurufen. Auf Anstiften Harmaxe's und Dorcire's wird ihr Brief jedoch anstatt an Agathyrse durch den feilen Lycorax an Agelmond befördert. Sobald dieser eilig zurtickgekehrt, wird er gefangen gesetzt, unter dem Vorgeben, Gilismene habe ihn zurtickgelockt, um ihn zu verderben. Auch sei sie jetzt gewillt, ihrem Oheim Harmaxe die Hand zu reichen. Gilismene aber spiegelt man vor, Agelmond habe deshalb ihrem Gebote, das Sarmatenland zu verlassen, zuwidergehandelt, weil er Dorcire liebe. So entfremdet man die Liebenden einander, obwohl beide im Innersten ahnen, dass man sie betrogen.

X, 2. Indessen verhindern die Ränke Dorcire's und Harmaxe's lange Zeit die Aufklärung, bis sich eines Tages Agelmond mit dem Schwerte Zutritt zu Gilismene erzwingt. Als diese seiner Rechtfertigung nicht sogleich Gehör schenkt, stösst sich der Held den Degen in die Brust und verwundet sich schwer. Während des nach-

folgenden Krankenlagers kommt der gespielte Betrug an den Tag, und die Liebenden tauschen aufs neue den Schwur treuen Zusammenhaltens. Aber nachdem Agelmond genesen, erkrankt Gilismene und stirbt — wie ihr Verlobter vermutet — durch Gift. In tiefer Trauer verlässt Agelmond das Sarmatenland. Kaum bei den Seinen angelangt, erhält er die Nachricht, dass seine Schwester Agione durch Mundizic entführt worden, aber bereits wieder frei sei und nun unter dem Namen Bellamire am Hofe des Honorius lebe, wo sie jedoch unter den Anträgen des Kaisers zu leiden habe. Agelmond sammelt ein Heer und durchzieht rächend Italien, obwohl Agione-Bellamire dem Honorius bereits wieder durch Heraclian und diesem abermals durch Mundizic entführt worden Mundizic brachte Agione nach Deutschland; ihm ist. nachsetzend, fand Agelmond seine Schwester bereits durch Ambiomer befreit im Lager Rosemonde's.

Danach macht Giler, der fränkische Ritter, den Balamir vor dem Ungestüm Briomer's gerettet hatte, die versprochene Mitteilung, wobei auch Rosemonde zugegen ist.

Er war bei jenem Mordanfall auf Balamir, den, wie Balamir schon vermutete, wirklich Faramond's Aufopferung vereitelte, zugegen, und entdeckt, dass Briomer der Anstifter gewesen, und ihn vermutlich Mundizic, um den Bruder zu beseitigen, bestochen habe.

X, 3. Dadurch wird der edle Balamir noch mehr für Faramond gewonnen, und Rosemonde hat einen neuen Beweis von dem Edelmute des im stillen heissgeliebten Frankenkönigs erhalten. Briomer und seinem Bruder beschliesst Balamir zu verzeihen.

Hilderic, der Vertraute Wallia's, des Constance befreundeten Gotenfürsten, ist ins eimbrische Lager gekommen, und erzählt auf Verlangen die Geschichte seines Gebieters. Wallia verliebte sich am Hofe des Honorius in die Hunnenfürstin Theodelinde, die aber, da er nicht königlichen Geblütes sei, die Zuneigung unerwidert lässt.

Als die Westgoten Rom erobern, fällt auch Theodelinde in ihre Gewalt, aber auf die Fürbitte Wallia's schenkt ihr Alaric die Freiheit. Theodelinde jedoch zieht es vor, Placidie in die Gefangenschaft zu folgen. Nun verliebt sich auch Alaric in die Hunnenprinzessin, aber er ist Wallia ein edler, offener Nebenbuhler. An dieser Stelle muss Hilderic seine Erzählung unterbrechen.

Ambiomer und Balamir nämlich begeben sich zu dem eben angelangten griechischen Wahrsager Theon, der ihnen beiden eine Königskrone prophezeiht, Ambiomer's edle Abkunft durchschaut und einen Zweifel äussert, dass Balamir wirklich Balamir sei. Ambiomer, durch so schöne Hoffnungen ermutigt, erklärt jetzt Agione seine Liebe. Die Prinzessin fühlt sich anfänglich ein wenig gekränkt, da der Freier doch noch keinen Thron besitze, aber Agelmond erklärt, er wünsche die Verbindung und einen Thron werde Ambiomer bald inne haben, da er, den der Gram um Gilismene unfähig zum Herrschen mache, abzudanken gesonnen sei.

X, 4. Die Weissagungen Theon's beginnen sich zu erfüllen. Ambiorix, der Pflegevater Ambiomer's, langt im Lager an und erzählt vor Balamir, Rosemonde und den übrigen Fürsten und Fürstinnen Ambiomer's Geschichte. Er fand ihn im Quadenlande als hilfloses Kind bei einer Anzahl erschlagener Ritter, deren einer im Sterben den Namen 'Briomer' aussprach. Daraus glaubte Ambiorix schliessen zu müssen, so heisse der Vater des Kindes. Da er nirgends einen Briomer auffinden konnte, erzog er den Knaben selbst, der sich wunderbar entwickelte. Als er noch im Jünglingsalter stand, verliebte sich die schöne Virione, des Belgiers Codruse Tochter, in ihn, aber Ambiomer wich aus und verschaffte dem Mädchen einen anderen erlauchten Gatten. Danach bestand er jene Abenteuer im Thilringerlande, von denen bereits Amalazonthe ausführlich erzählte. In einem Kästchen verwahrt Ambiorix die Gegenstände, welche dazu dienen können, Ambiomer's Herkunft zu

enthüllen. 'Ambiomer' übrigens nannte er den Pflegesohn, indem er aus dem Namen des vermeintlichen Vaters und seinem eigenen einen neuen schuf.

Etwas deutlichere Aufschlüsse erhält gleich darauf Balamir. Sein Vertrauter Telanor nämlich empfängt von seinem Vater Valamber die Nachricht, dass der von ihm erzogene Balamir gar nicht der Sohn des Hunnenkönigs, sondern vermutlich der Briomer's sei. Dieser habe den echten Balamir geraubt und seinen eigenen Sohn dafür untergeschoben, bald darauf aber — im Quadenlande — jenen ersteren an Ambiorix verloren. So muss vorläufig Ambiomer für den wirklichen Balamir, der bisherige Balamir aber für der Sohn Briomer's gelten, womit beide wenig zufrieden sind.

Um einer Zusammenkunft Theon's mit der weltberühmten Altorune Melusine beizuwohnen, begeben sich, da ja Waffenstillstand ist, die Fürsten und Fürstinnen beider Parteien aus ihrem Lager heraus und bilden so eine sehr grosse und sehr erlauchte Versammlung.

Bei dieser Gelegenheit erblickt Balamir plötzlich die längst totgeglaubte Geliebte Hunnimonde wieder.

XI, 1. Wenn Balamir erfahren hatte, sie sei mit Mundizic vermählt gewesen und bald danach gestorben, so war er getäuscht worden. Vielmehr hatte sie standhaft die Ehe verweigert und sich schliesslich mit List gestüchtet, indem sie den Leichnam ihrer verstorbenen Zose für den ihrigen ausgeben und so das Gerücht ihres Todes verbreiten liess. Sie durchlebte mannigsache Schicksale und begab sich endlich, um mit Theodelinde zusammenzutressen, nach Deutschland. Hier erfuhr sie, dass Balamir sich über ihren vermeintlichen Tod getröstet und sein Herz Rosemonde zugewendet habe. Sie will ihm jetzt diese Untreue verzeihen, wenn er sogleich auf Rosemonde verzichtet. So sehr auch Balamir die Wiedergesundene liebt, fühlt er doch noch eine geheime, unerklärliche Zuneigung zu Rosemonde und fürchtet

auch, undankbar zu erscheinen, wenn er Hunnimonde's Aufforderung erfüllt.

Briomer entflieht aus dem Lager, da er voraussieht, dass manche seiner Unthaten, die er längst verwischt glaubte, demnächst an den Tag kommen müssen.

XI, 2. Balamir und Agelmond treffen zur Nachtzeit im Walde auf Mundizie und Harmaxe und fordern, der eine zur Ehre des anderen, die beiden für den folgenden Tag zum Zweikampf heraus.

Rosemonde bemitht sich eifrig, Balamir und Hunnimonde zu einigen, da sie ja wohl weiss, dass sie jenem nie die Hand reichen kann. Am folgenden Tage wird ein Hilfsheer des Theodose angemeldet; Rosemonde und die Verbündeten ziehen demselben entgegen mit Ausnahme von Balamir, dem Hilderic die Geschichte Wallia's weitererzählt.

Neben Wallia und Alaric liebte auch noch der ränkevolle Sigeric die schöne Theodelinde. letzteren abgewiesen, suchte er sich durch eine schändliche That zu rächen. Er reichte Alaric Gift, und dieser unvergleichliche Held starb in der Blüte seiner Jahre zu Cosenza. Nun entführte Sigeric die Prinzessin nach Capua, aber Wallia eroberte die Stadt und befreite die Bedrängte. Nachdem Placidie zur Ehe mit Athaulphe gezwungen worden, kehrte Theodelinde unter Wallia's Geleit nach Ravenna zurtick. Da ihm jetzt Honorius die Herrschaft über Aquitanien verleiht, hat er Hoffnung, als Ebenbürtiger nun doch noch Theodelinde zu erringen. Theodelinde aber begab sich mit Hunnimonde, welche Balamir wiederfinden wollte, nach Deutschland. Wallia folgte ihr, teils um in ihrer Nähe zu bleiben, teils um Constance, seinen teuren Freund, zu unterstützen und seine eigenen Ansprtiche auf Aquitanien geltend zu machen.

XI, 3. Balamir zieht aus, um den Harmaxe zugesagten Zweikampf aufzunehmen. Währenddessen findet man den mit der hunnischen Kriegsrüstung gewappneten

Leichnam Mundizic's, worauf sich, da man nur an Balamir eine derartige Rüstung zu sehen gewöhnt war, das Gerticht verbreitete, dieser sei gefallen. Damit hält der Suebenkönig den Augenblick für gekommen, die ihm wohlbekannten Ränke Briomer's aufzudecken und Anstalten zu treffen, die Cimbern im Bunde gegen Faramond zu halten. Er eröffnet den Fürsten, dass Balamir keineswegs der Sohn Briomer's, sondern Cimbernkönigs, der echte Theobalde, sei, für den später Briomer aus Ehrgeiz seinen eigenen Sohn denselben, den Faramond tötete - unterschob. nun den echten Theobalde auch in einem königlichen Hause aufziehen zu lassen, raubte Briomer den Sohn des Hunnenkönigs, den echten Balamir, und schob an dessen Stelle Theobalde ein. Der echte Balamir jedoch wurde ihm selbst geraubt und später, wie auch der Suebenkönig weiss, von Ambiorix als Ambiomer adoptiert. So erklärt sich die Zuneigung, die Balamir-Theobalde zu Rosemonde fühlt, und die diese in einem gewissen Sinne erwidert, als Geschwisterliebe; der Hass Briomer's gegen Faramond als der eines in seinen ehrgeizigen Plänen gekränkten Vaters.

In dem Zweikampfe gegen Balamir<sup>1</sup>) ist Harmaxe tötlich verwundet worden. Sterbend gesteht er Agelmond, der hinzugekommen, nachdem er seinerseits Mundizic erschlagen, dass Gilismene noch am Leben sei und unter der Obhut ihres Bruders in Sarmatien lebe.

Nachdem Balamir erkannt, wer er in Wahrheit sei, tritt er aus dem Bunde aus, dem er bis dahin angehört, und geht zu Faramond tiber. Das Gleiche thut Agelmond. Der Waffenstillstand ist abgelaufen; es kommt zu einer grossen Entscheidungsschlacht, an der alle Helden teilnehmen und in der sich wieder Faramond, Marcomire und Balamir besonders hervorthun. Sie er-

<sup>1)</sup> Wir behalten, wie la Calprenède, auch nach der Anagnorisis die alten Namen der Personen bei.

kämpfen den Sieg, und es bleibt ihnen nur noch übrig, die Geliebten, die von den Feinden jetzt wider ihren Willen in Köln zurückgehalten werden, zu befreien.

XI, 4.1) Auch Hunnimonde ist in die Gewalt der Feinde geraten und soll, wie der Suebenkönig ansagen lässt, nur freigegeben werden, falls Polixene sich entschliessen könne, auf Viridomare zu verzichten und ihm, dem Vater anstatt dem Sohne, die Hand zu reichen.

XII, 1.1) Da Amalazonthe's Gebiet von einem Usurpator, Hyldion, überfallen worden ist, muss sie ihre Scharen aus dem Kriege zurückziehen und eiligst nach ihrer Heimat entsenden. Sunnon, der die Fürstin immer noch anbetet, übernimmt den Oberbefehl über das Heer und erkämpft ihr einen vollständigen Sieg über den Empörer. Alsdann verschafft er sich, um Amalazonthe, welche die Gefangenschaft Rosemonde's, Albisinde's, Theodelinde's und der übrigen Prinzessinnen teilt, förderlich zu sein, heimlich Eingang in die Stadt Köln.

XII, 2. Aber trotz der so wesentlichen Dienste, die er Amalazonthe geleistet, vermag er nicht das Bild Faramond's aus ihrem Herzen zu löschen und Gegenliebe zu erringen. Rosemonde überbringt er Briefe von seinem Bruder und von Balamir-Theobalde; auch dem ersteren antwortet die Fürstin jetzt voll Huld und Güte, hat sie ihm doch nicht mehr den Mord eines Bruders zu verzeihen.

XII, 3. Während der Suebenkönig und Briomer sich in dem Bemühen, die alten Bundesgenossen treu zu erhalten und neue zu erwerben, fast aufreiben — Briomer nämlich ist, da er Balamir jetzt fern weiss, zu dem Genossen seiner Ränke zurückgekehrt —, erfolgt bereits der erste gewaltige Ansturm auf Köln, durch welchen Faramond und Balamir grosse Vorteile erringen, bei

<sup>1)</sup> Hier wurde eine Zwischenerzählung unterdrückt.

dem aber Sunnon in Gefangenschaft gerät, während er vorher unerkannt in Köln gelebt hatte.

XII, 4. Schwer erschüttert wird die Widerstandskraft der Suebenpartei durch den Abzug des Varanez, der, nachdem die alte Liebe zu einer Scythenprinzessin, Sydemiris, durch den Anblick ihres Bildes wieder in ihm lebendig geworden, auf Rosemonde Verzicht leistet. Auch andere kleinere Fürsten erklären, nicht länger gegen Faramond ankämpfen zu wollen, oder zu können: Marcian wird von Pulcherie, der ein Zerwürfnis Theodose's und Eudoxe's Sorge bereitet, zurückgerufen; Agelmond geht, die schon betrauerte, vielgeprüfte Gilismene wiederzusehen; Balamir - Ambiomer führt Rechtlichkeitsgefühl und die Rücksicht auf Agelmond, dessen Schwester seine Braut ist, zu Faramond hinüber. So vermag der vereinsamte Suebenkönig die Stadt nicht länger zu halten, und obschon die Prinzessinnen noch nicht in der Hand des Siegers, sondern in einer festen Zitadelle verwahrt sind, gibt er sich in einem Wutanfalle den Tod. Als die Fürsten zum Sturm auf die Citadelle vorgehen, fasst Briomer den teuflischen Entschluss, diese in Brand zu stecken und so den Feinden noch im letzten Augenblicke die Siegesfreude in tiefste Trauer zu verwandeln. Aber die Besatzung der Burg vereitelt selbst den Mordplan und öffnet, um sich Begnadigung zu sichern, die Thore; die Fürsten, allen voran Faramond, dringen ein und retten ein jeder diejenige aus den Flammen, deren Wohl ihm am meisten am Herzen liegt. Als alles verloren ist, erdolcht sich Briomer unter wilden Verwünschungen.

Ausser Amalazonthe und Sunnon ist nun allen den Liebenden die Erfüllung ihrer heissesten Wünsche beschieden: die Prinzessin stirbt, nachdem ihr jegliche Hoffnung auf den Besitz Faramond's geschwunden, und Sunnon stürzt bald danach der nämliche Gram unerwiderter Liebe ins Grab.

Dann folgen glänzende Vermählungsfeierlichkeiten:

es heiraten Faramond und Rosemonde, Balamir und Hunnimonde, Viridomare und Polixene, etwas später Constance und Placidie (die ja durch Ataulphe's Tod frei geworden), Wallia, der neue König von Aquitanien, und Theodelinde, Constantin und Octavie, Ambiomer (Balamir) und Agione, Marcian und Pulcherie, Varanez und Sydemiris, Agelmond und Gilismene, Marcomire und Albisinde. — —

16. In der Gestalt, die der heroisch-galante Roman bei la Calprenède annimmt und bis zu seinem Erlöschen festhält, erweist er sich in erster Linie als ein Produkt der Nachwirkungen der Renaissancebildung. Der übermächtige Einfluss der neu erstandenen Gelehrsamkeit hemmte die freie Thätigkeit der Poesie. Denn oft begnügte man sich, anstatt selbst zu kombinieren und zu empfinden, die poetischen Schätze des Altertums zu heben, und höchstens sie dem teilweise veränderten neuen Geschmack entsprechend aufzufrischen. Daher ist der heroisch-galante Roman, wie schon der Name andeuten kann, äusserlich ein Zwitterwesen zwischen Poesie und Gelehrsamkeit, schwebt aber auch seinem inneren Gehalte nach unbestimmt zwischen antikem und modernem Fühlen und Denken, fortwährend bestrebt, die Grösse des antiken Heroismus mit dem Reize jüngster Kulturerrungenschaften zu umkleiden, das Antike und Moderne durch eine absonderliche Verquickung zu einem neuen phantastischen Etwas umzugestalten. Die Zeit nannte dies spitzfindig: das 'genre soutenu' mit dem 'genre galant' verbinden. Beides waren geborgte Elemente, das eine dem Klassicismus, das andere italienischer und spanischer Geschmacksrichtung entlehnt, beide waren sie der entschieden zu Einfachheit und Kargheit veranlagten Individualität des französischen Geistes nicht angemessen und überdies unverträglich mit einander — was konnte daher aus ihrer erzwungenen Vereinigung anderes entstehen, als ein dichterisches Missgebilde.

Und doch zeigt es sich, dass der so stark von un-

gtinstigen Einwirkungen beeinflusste Roman in der Manier la Calprenède's ein notwendiges und heilsames Zwischenstadium in der allgemeinen Entwickelung des idealistischen Romans darstellt. Er macht durch seinen stark prosaischen Beigeschmack der leidigen Zerflossenheit des pastoralen und allegorischen Romans ein Ende; er dämmt durch seine wenn auch noch so ungeschickte Entlehnung historischer Elemente die phantastische Regellosigkeit, die der pseudo-geniale, nichts respektierende Gomberville in seinen Versuchen, eine neue Gattung des Romans zu schaffen, geoffenbart hatte. Durch ihn kommt die Romandichtung zuerst gleichsam völlig zum Selbstbewusstsein, es tritt eine wohlthätige Erntichterung ein, eine Herrschaft des Verstandes, unter der manches heranreift, was die Theorie des Romans seitdem als zum Erfordernis gewordene Errungenschaft betrachtet.

17. In der That ist la Calprenède — wenn wir hier von Barclay als einem lateinisch und mehr didaktisch schreibenden Autor absehen wollen — der erste, welcher nach der obersten Regel der Romandichtung, in der Erzählung einem festen und absichtsvoll gefügten Plane zu folgen, gearbeitet hat. Man kann seine Romane nicht lesen, ohne von einer tiefen Bewunderung dafür erfüllt zu werden, wie geschickt sich Episode zu Episode fügt, in welches glückliche Verhältnis hunderterlei Einzelnes zum grossen Ganzen tritt, 1) in welchem wohlberechneten

<sup>1)</sup> Siehe das 'Au Lecteur' vor Partie IVe der 'Cléopâtre':
'... si dans les parties suivantes, tu prends la peine de considerer l'œconomie de tout l'ouurage, tu y treuveras possible plus d'art & plus de conduite que tu n'en avois atendu. Le suiet, tres-ample & tres-spacieux de soy-mesme, aydé d'un peu d'invention, te sournira un assez grand nombre d'histoires, dans lesquellet toutes les personnes considerables que nous traitons entreront avec assez de vraysemblance, & si dans les desmeler de plusieurs avantures assez diverses, tu veux remarquer le tissu de tout l'ouurage, tu en verras tous les sils occuper leur place, & composer la piece avec un ordre qui n'est possible pas commun.'

Crescendo und Descrescendo sich die Haupthandlung und alle die ihr parallelen Nebenhandlungen bewegen. Man merkt es la Calprenède's Romanen an, dass er, bevor er zur erzählenden Dichtung überging, viel für die Bühne geschrieben hatte. Das Ende der einzelnen Teile seiner Romane erinnert oft aufs lebhafteste an wirksame Aktschlüsse, der Inhalt der Bücher oft gut durchgeführte dramatische Szenen. leicht zu konstatieren, dass der Dichter den von seiner Zeit so hoch gehaltenen 'aristotelischen Gesetzen' obwohl sie für den Roman noch weniger Geltung haben können wie für das Drama, seinen Plan untergeordnet und ihnen im einzelnen, häufig auf Kosten der Wahrscheinlichkeit, manches Opfer gebracht hat. Jedenfalls hat er eine der berthmten Einheiten, die des Ortes, mit voller Absichtlichkeit in seinen Romanen beachtet. Verlässt er doch (abgesehen natürlich von allen Episoden) in der 'Cassandre' nie die Euphratuser (mit dem Hause Polemon's); in der 'Cléopâtre'1) nie Alexandrien und seine nächste Umgebung (Zentrum: das Haus Tyridate's); im 'Faramond' nie die Rheinebene bei Köln (Mittelpunkt: Rosemonde's Feldlager).

18. Es ist daher erklärlich, dass la Calprenède seine Romane nicht mit "den Geschichten von Amadis oder ähnlichen" (offenbar also den Werken Gomberville's) verglichen haben will, in denen 'ny vraysemblance, ny clarté, ny Chronologie' herrsche; ja dass er soweit geht zu wünschen, man möge seine Dichtungen überhaupt

<sup>1)</sup> In der 'Cléopâtre' heisst es (VI, 12, 374): 'le dessein que i'ay formé de ne m'estoigner point de ma Scene.' Im 'Faramond' (VIII, 1, 27) aussert Vaumorière: '... pour ne pas sortir de la Scene qu'a bien voulu se prescrire le fameux Ecrivain dont nous continuons l'ouurage.' — Bemerkenswert ist auch, dass der Dichter mehrsach versichert, dass er aus reiner Freude am Schaffen dichte: 'Dans tout ce que i'escris..., mon vnique but est mon divertissement' ('Epistre' vor dem II. Teil der 'Cassandre'; ähnlich in der Vorrede zu 'Faramond'.

nicht mit dem Namen 'Romane' bezeichnen; seien es doch vielmehr 'Histoires (d. i. Historien) embellies de quelque invention & qui par ces ornemens ne perdent peut-estre rien de leur beauté'.')

Beide Wünsche kann dem Dichter die Litteraturgeschichte nicht erfüllen, denn bei aller Gereiftheit und Besonnenheit steckt in seinen Romanen doch noch ein guter Teil der alten Amadis- und Polexandrephantastik. Direkte Entlehnungen freilich sind selten genug und wohl mit Fleiss vermieden,<sup>2</sup>) dafür aber besteht zwischen la Calprenède und seinen von ihm so gering geschätzten Vorgängern jene undefinierbare allgemeine Familien-ähnlichkeit, welche die Zusammengehörigkeit von Menschen wie von Dichtungen fast noch sicherer dokumentiert, als die genaue Übereinstimmung einzelner Züge.<sup>3</sup>)

Vor allem verrät sich die Verwandtschaft dadurch, dass auch la Calprenède die Liebe zum allbewegenden Element<sup>4</sup>) gestaltet, und dass er sie ganz in der Weise schildert, welche halb Adoption, halb von kulturellen

<sup>1)</sup> S. 'Au Lecteur' vor 'Faramond'.

<sup>2)</sup> Vgl. 'Caffandre' IX, 5, 2; Analyse p. 278, Anm. 1. In der 'Cléopâtre', IV, 8, 2, ist eine Selbstmordszene (Coriolan stürzt sich von einem hohen Felsen ins Meer) ganz einer ebensolchen im ersten Buche des 'Polexandre' nachgebildet. Im 'Faramond', III, 4, findet Varanez ein kostbares Médaillon mit dem Bilde einer Schönen, in welche er sich sogleich verliebt: auf die nämliche Weise entsteht die Liebe zu Alcidiane in Polexandre und seinem Freunde Almanzor.

an 'Amadis' und 'Polexandre' hätte eine solche von Beziehungen zum griechischen Roman vorangehen müssen, wenn die Dichtungen la Calprenède's in dieser Beziehung im Vergleich zur 'Argenis' und den Romanen Gomberville's neue Gesichtspunkte eröffneten. Dies ist nicht der Fall, vielmehr hat la Calprenède eine noch genauere, oder etwa neuartige Nachahmung der Erotiker offenbar gestissentlich vermieden. Nur die singierten Namen sind bei ihm vorzugsweise griechisch.

<sup>4)</sup> Die Liebe allein, heisst es bei unserem Dichter mehrfach, sei 'entrepreneur de grandes choses'.

Verhältnissen bedingte Weiterentwickelung der spätmittelalterlichen Auffassung ist. Genau wie bei d'Urfé, Gombauld und Gomberville, bei denen die Liebe zuerst ihre (um es mit einem Worte zu bezeichnen) preziöse Form annimmt, ist sie auch bei la Calprenède eine unbedingte, schwärmerische Verehrung des Weibes, das als ein Ausbund von Tugend und Schönheit unerreichbar hoch über dem Manne stehend gedacht wird. 1) Eigentlich ist daher jede Liebe, auch die ganz unsinnliche, andachtsvolle, eine der Frau zugefügte schwere Kränkung (outrage), ein böswilliges oder wenigstens unbedachtes Versagen der ihr geschuldeten unbegränzten Achtung, ein Angriff, über den sie mit Recht ausser sich gerät und den der Mann nur durch Fussfall und bittere Reuethränen abbüssen kann. Von einer Erwiderung der Liebe ist sobald keine glücklich schon der, welcher der Geliebten als demtitiger Knecht (Esclave) dienen darf; auf eigentliche Erhörung kann er erst rechnen, wenn er, unbeirrt durch die oft empörende Launenhaftigkeit und Ungerechtigkeit der Herrin, Wunderdinge für sie verrichtet hat. Ehe die Dame sich noch durch das geringste Zeichen verpflichtet, dem Bewerber anzugehören, hat er ihr unverletzliche Treue in allen Lebenslagen zu beweisen. Auch hoffnungslos zu lieben bleibt ihm ein Ruhm. Er darf sich nicht beklagen, wenn die Geliebte ihn einem anderen Interesse aufopfert. Standesunter-

<sup>1)</sup> Im 'Faramond' (III, 3, 383 f.) schildert la Calprenède das Ideal einer Frau mit folgenden Worten: 'vn courage esteué au dessus de la fortune, mais esteué sans orgueil, & par la veritable grandeur de son ame; vne pieté pour le Ciel extraordinaire; vne douceur admirabe dans ses mœurs, vne eloquence merueilleuse dans son discours accompagnée d'vne connoissance des plus belles lettres, & d'vne prodigieuse facilité à parler, & à escrire en plusieurs langues, & en vers aussi bien qu'en prose; vne regularité dans sa conduite pleine de sagesse, & de moderation & ensin toutes les belles marques d'vne solide & veritable vertu.

schiede, Herkommen, Reichtum, Bekenntnis, Wille der Eltern oder der Stellvertreter derselben sind bedeutende Hindernisse, die der Mann erst zu beseitigen hat, ehe er auf Gegenliebe hoffen darf. Die höchste Gunstbezeugung der Dame ist der Handkuss. Briefe empfangen oder zu schreiben gilt als ganz unstatthaft. Erst wenn auf beiden Seiten die Liebe eingestanden ist, und die Eltern die Neigung gebilligt haben, beginnt der Verkehr der Billets. Nie sind die Liebenden allein mit einander. Namentlich die Dame hat stets eine 'Confidente' bei sich, ihre unbedingte Vertraute und Ratgeberin: sie wird immer mit der Herrin entführt, beim Schiffbruch mit ihr gerettet, mit ihr gefangen gesetzt. Aber auch dem Manne folgt zumeist sein treuer Schildträger (Escuyer), schon weil es dem Ansehen eines Liebhabers schaden würde, ohne jede Suite aufzutreten.

Es darf aber als für la Calprenède sehr charakteristisch nicht verschwiegen werden, dass er auch eine anders geartete, eine reale Liebe kennt, 1) und sie, wenn

<sup>1)</sup> Man vergleiche in der 'Cassandre' (I, 1, 815) Astiage's Diskurs: 'J'ay parfaitement aymé..., mais non pas comme ces amoureux spéculatifs qui se contentent d'une œillade, ou d'vn souspir découurent leur affection, idolatrent dix ans vn visage sans pretendre aucun fruit de leur adoration que la veue & l'entretrien. Mon amour est plus reelle, demande de veritables & solides saucurs, & ne se peut repaistre de ces chimeres qui contentent seulement l'imagination de ces esprits creux & melancholiques: & voulez-vous que i'y mette la difference, squite, Seigneur, que parmy ceux qui se mestent d'aymer, vne partie ayme simplement pour l'amour du subiect aymé, & l'autre pour l'amour de soy-mesme. Les premiers n'ont d'autre but que la perfection de leur obiect, & ne fondent leur bon-heur qu'en leur propre passion; ils ayment ou croyent aymer vne beaute non pas pour estre aymez de la personne qui la possede, mais parce qu'ils la jugent aymable, & ceux-la, Seigneur, me semblent despourueus du sens-commun. Les derniers, aux maximes desquels i'ay tousinurs opiniastrement adheré, recherchent un veritable bien & leur propre contentement, comme n'ayans que des sentimens raisonnables. & que l'instinct naturel est capable de

auch nur an den minder ideal gehaltenen Gestalten seiner Romane, geschildert hat. So sind zum Beispiel die Liebesabenteuer des Balamir und Varanez im 'Faramond' in einer Weise geschildert, die ganz dem sinnlichen Realismus der Amadisdichtungen entspricht. Auch in den zahlreichen Verkleidungsszenen steckt ein Element verborgen, welches sich der preziösen Auffassung der Liebe nur schlecht anpasst; dasselbe gilt von den oft wiederkehrenden Episoden, in denen irgend eine erlauchte Potiphar den jugendlich schönen Helden an sich zu locken und zum Treubruch gegen die wahre Geliebte zu verleiten sucht. Endlich ist hie und da noch offener der Versuch gemacht worden, die Schranken der modischen Prüderie zu durchbrechen. So in der Szene ('Faramond' V, 1), wo Viridomare, wie einst Actaon die Diana, Polixene im Bade belauscht. Derartige Schilderungen erwecken bei der Lekture la Calprenède's die Empfindung grosser Unbehaglichkeit, weil der Dichter ersichtlich mit jeder Zeile zuviel zu sagen und sich dadurch die Gunst seiner Leser für immer zu verscherzen fürchtet, andererseits man ihm doch nachfühlt, wie wohl es ihm thut, den konventionellen Zwang für einen Augenblick abgestreift zu haben. Solche Stellen offenbaren aber sehr deutlich, dass man die preziöse Auffassung der Liebe nicht als einen Triumph edler Sittlichkeit auffassen darf, sondern weit eher als eine der Sinnlichkeit vorgehaltene Maske, und dass überhaupt ein gut Teil der in den heroisch-galanten Romanen so wortreich gepredigten und so schön in Szene gesetzten Moral nur geschickte à la mode-Gleissnerei ist. Daher die Vollberechtigung des Spottes, den die Gegner des Idealromans zumeist über die 'amoureux transis' ausgiessen.

nous fournir. Ils ayment sur l'espoir qu'ils seront également aymez, & gousteront dans la possession de la chose aymée le bien qu'ils se sont proposez auant que s'embarquer dans leur passion, & ceux-la ne s'engagent pas si prosondément que leur amour ne se puisse perdre auec leur espoir.'

Die enge Abhängigkeit la Calprenède's vom 'Amadis' und von Gomberville's Romanen thuen weiterhin seine zahllosen und ganz ausführlichen Schilderungen von Einzelkämpfen und Turnieren dar, die doch in allen seinen Romanen ein starker Anachronismus sind. Sie sind überdies ein der Eitelkeit und den Schwächen der Zeit gezollter Tribut: es ist ja bekannt, dass im XVII. Jahrhundert die Duellwut derart in den vornehmen Kreisen der Hauptstadt grassierte, dass selbst der königliche Befehl sie nicht einzuschränken vermochte; 1) prunkende Waffenspiele aber waren auch noch am Hofe Ludwig's XIII. und Ludwig's XIV. beliebte Zerstreuungen. Kampf und Scheinkampf vollziehen sich ganz nach dem phantastischen Etiquettekodex der Amadisromane: die Helden sind in Eisenpanzer gehüllt<sup>2</sup>) und durch das Visir

2) Gehen die Ritter nicht in den Kampf, so tragen sie gestickte Modekleider; von Faramond heisst es II, 1, 138: 'l'habit qu'il portoit ce iour-là brilloit par l'or, & les pierreries,

<sup>1)</sup> Die realistischen Romane, namentlich Sorel's unvergleichlich interessanter 'Polyandre', werden hierfür merk-würdige Belege bringen. Vgl. auch E. Deschanel, Le Romantisme des Classiques, Paris 1883, p. 113, Note 1: 'Vainement Henri IV, en 1602, avait interdit le duel sous peine de mort. Plus de huit mille lettres de grâce avaient été accordées en moins de vingt ans à des gentilshommes qui en avaient tué d'autres en combat singulier. Richelieu, qui avait vu succomber son propre frère le marquis de Richelieu dans une de ces rencontres sanglantes, fit demander à Louis XIII, par l'assemblée des Notables, de 1626-1627, le renouvellement de l'édit de Henri IV. Cependant, en 1627, le comte de Chapelle et le duc de Montmorency-Bouteville, père du célèbre Luxembourg, bravant les édits royaux, tirèrent l'épée, sur la Place-Royale même, contre deux autres seigneurs, dont l'un fut tué dans le combat. Ces nillustres gladiateurs furent condamnés à mort et exécutés malgré les prières des plus grands seigneurs pour les sauver (21 juin 1627). "C'est une chose inique, disait Richelieu au Roi, que de vouloir donner exemple par la punition des petits qui sont arbres qui ne portent point d'ombre; et, ainsi qu'il faut bien trailer les grands qui font bien, ce sont eux aussi qu'il faut plutôt tenir en discipline."

unkenntlich (wodurch zahlreiche Irrungen überhaupt erst möglich werden); erst nach mehr oder minder höflichen Begrüssungen greifen sie zu den Waffen und brauchen sie in der vorgeschriebenen Reihenfolge. Bei den Turnieren verteilen die Damen Schärpen an die glücklichen Sieger; vermummte Unbekannte dürfen sich beteiligen; bei einer etwa entstehenden Meinungsverschiedenheit entscheidet patriarchalisch der König.

Auch das Kunstmittel der Weissagungen, Ahnungen und Träume, der den griechischen Romanen entlehnte Ersatz für die bunte Zauber- und Wunderwelt des 'Amadis', findet in den drei grossen Romanen la Calprenède's eine ausgiebige Verwendung, so sehr es auch ursprünglich mit ihrer verständigen Darstellung im Widerspruche steht. Im 'Faramond', in dem nicht weniger als drei Propheten auftreten (Leontin, Theon und die 'Altorune' Melusine), treibt die Schmeichelsucht la Calprenède zu weitausgedehnten Voraussagungen der Macht und Grösse Frankreichs unter Ludwig XIV. (II, 1, 22 ff.). Vaumorière's Panegyrieus des Theon (im XII. Bande) ist nur die natürliche Fortsetzung dieser von unserem Dichter begonnenen Komplimente. 1)

desquelles il estoi enrichy, & particulierement vne belle escharpe qu'il portoit pour appuyer le bras soible encore &c.'

'Il aura dans toute sa personne & dans toute son action vn caractere de grandour qui le distinguera de tous les hommes.'

<sup>1) &#</sup>x27;La France soupira long-tems après l'autre sgrand Monarques, mais enfin le Ciel le donnera, & le donnera si accomply, que ses peuples seront persuadez qu'il faloit ce grand nombre d'années pour le former de la sorte.

<sup>&#</sup>x27;Il ne surpassera pas moins tous ses suiets en mine, en grace, en adresse & en grandeur de courage, que par une naissance qui le rendra leur souverain Maistre. Cependant ses suiets seront alors bien au dessus de toutes les autres nations.

<sup>&#</sup>x27;Il sera fort équitable, il donnera des lois qu'il sera observer exactement, il reprimera le luxe, établira le commerce, fera florir les beaux arts, qu'il honorera de ses liberalitez, &

H. Kærting, Gesch, d. frz. Romans etc.

19. Diesen Anklängen an 'Amadis' und 'Polexandre' sei eine kurze Andeutung der nur wenig zahlreichen Beziehungen angefügt, die sich zwischen la Calprenède's Romanen und der 'Astrée' entdecken lassen. Wir glauben, dass der Dichter d'Urfé vor allem das Motiv, den Liebenden der Geliebten in Frauenkleidung nahen und die Busenfreundin derselben werden zu lassen, entlehnt Bekanntlich mengt sich bei der Feier des Parisfestes Céladon verkleidet unter die Hirtinnen, und nennt sich hierbei 'Orithie' - dies aber ist auch der Name, den sich Oronte beilegt, als er sich in Mädchengewändern an den Hof der Talestris begibt. Auffallend ist auch, dass in Adamas' Bildergallerie ('Astrée' II, 12, 896 f.) die Portraits einer grossen Zahl von Helden hängen, welche la Calprenède später im 'Faramond' verherrlichte.

Aber auch zur 'Argenis' Barclay's führen von den Romanen la Calprenède's sichtbare Fäden hinüber. Hier wie dort finden Damen schlafende Helden, freuen sich ihrer männlichen Schönheit und flössen den plötzlich Erwachenden, obgleich sie wie Traumgebilde rasch verschwinden, unvergängliche Liebe ein; einen Liebenden hält seine Dame für untreu, weil sie ihn in den Armen einer anderen erblickt, diese jedoch ist ihr verkleideter Bruder; u. ä. m.

20. Was dagegen la Calprenède von seinen Vorgängern, insbesondere von Gomberville, nicht entlehnen

en vn mot, il aura toutes les vertus d'vn grand Prince & toutes

les qualitez d'un veritable honnéte homme.

'Il prendra des Prouinces en aussi peu de temps, qu'il en

faut pour les parcourir.' Etc.

<sup>&#</sup>x27;Il aura la magnificence des anciens Roys de Perse, mais il aura aussi la valeur du sameux Macedonien, qui détruisit leur Empire. Il aimera passionnement la gloire, il quitera les divertissement pour courir aux dangers, il se mettra à la tête d'une armée, durant une saison que les plus insatigables guerriers sont bien aises de passer en repos dans les villes.

konnte, 1) und dennoch — wenigstens im Keime — besitzt, ist das Gefühl für die Schönheit der unbelebten Natur, allerdings zumeist der Natur, welche die Kunst zu verschönen bestrebt war. Überall, auch bei den barbarischsten Völkern, pflanzt der Dichter die herrlichsten Gärten mit Terrassen und schattigen Lauben, mit künstlich verschlungenen Alléen, Springbrunnen und Statuen, und all' diese Reize werden, wenn auch nicht gerade warm, so doch anschaulich beschrieben. Hier ergehen sich die Damen, von den Rittern an den Fingerspitzen geführt ('aydées à marcher'), hier werden hinter den wandartigen dichten Taxushecken zärtliche Reden belauscht, und all' die galanten Verhältnisse zum Austrag gebracht. Auch jenes lyrisch-sentimentale Moment, Empfindungen der Seele mit der Natur ringsum in Verbindung zu setzen, den Farben und den Lauten des Unbelebten je nach der Stimmung des Herzens Bedeutung zu verleihen, kommt bei unserem Dichter hier und da zum Durchbruch - und hierin hat er in der französischen Litteratur nur wenige Vorgänger.2)

<sup>1)</sup> Ein spezieller Unterschied zwischen la Calprenède und Gomberville, der beiläufig zur Sprache gebracht werde, beruht darin, dass jenem die religiöse Schwärmerei, der dunkle Mystizismus, welcher die beiden Hauptwerke Gomberville's in vielen Partien charakterisiert, völlig fremd ist. Man kann bei la Calprenède tausende von Seiten lesen, ohne Gott oder die Götter erwähnt zu finden. Die Menschen, die er zeichnet, sind in ihrem Innersten völlig religionslos und äusserlich unabhängig von jeder höheren Fügung; nur ganz beiläufig werden an sehr wenigen Stellen Priester und Tempel erwähnt. Für den Kulturhistoriker ein merkwürdiges Faktum.

<sup>2)</sup> Man lese z. B. 'Cass.' IX, 265: 'Les nuicts estoient claires & belles, & la Lune qui pour lors estoit dans sa forme la plus entiere, imprimoit sa belle figure sur les ondes de l'Euphrate, & descouurit assez distinctement les obiects par toute la pleine: le ieune Prince [Demetrius] attachant ses yeux tantost sur ce bel astre qui esclairoit à sa promenade, tantost sur les calmes ondes du sleue, qui dans leur lit ordinaire reposoient pour lors sans murmure, & tantost sur vn bois de qui la sombr

21. Dass die Romane la Calprenède's unzählige Anspielungen auf Zeitereignisse von grösserer oder geringerer Bedeutung und ebenso zahlreiche 'personnages déguisés' enthalten, ist zweifellos, wiewohl der Dichter - z. B. im 'Au Lecteur' vor 'Faramond' - rät, man möge sich die Mühe, nach einem Schlüssel zu suchen, ersparen, und alle Personen neinfach als solche vergangener Zeiten" betrachten. Evident ist, dass Coriolan (in der 'Cléopâtre') ein Portrait des Grossen Condé, Faramond das Urbild Ludwig's XIV. sein soll. Andere Verhüllungen aber zu erraten, so lange zu la Calprenède's Dichtungen nicht so zuverlässige Schlüssel aufgefunden werden, wie sie zu denen der Scudéry u. a. vorhanden sind, möchten wir nicht unternehmen. Denn bei der Uniformität, welche in la Calprenède's Charakterzeichnung herrscht, wäre es gewagt, ohne einen sicheren Anhalt irgend eine Beziehung mit Bestimmtheit angeben wollen. So ist es z. B. zweifellos, dass in einer der Heldinnen der 'Cléopâtre' des Grossen Condé Schwester, die Herzogin von Longueville, gezeichnet ist; da sich nun aber Cléopâtre, Candace, Élise und Artemise, die allesamt als Verkleidungen in Betracht kommen können, merkwürdig ähnlich sehen und durch nichts unterscheiden als durch ihre rein fingierten Erlebnisse, wer wollte da, wofern ihm nicht des Dichters Absicht irgendwie verraten worden, versuchen, dieselbe heute zu enträtseln? Ist doch auch nicht nur die Zeichnung der Charaktere, sondern auch die Beschreibung des Äusseren der Personen eine nahezu stereotype. Insbesondere die Schilderung der Frauenschönheit hält sich fast durchgängig

obscurité ne pouvoit à une telle heure se presenter à la veuê sans quelque horreur, treuvoit dans toute sorte d'obiects de nouvelles matières de songer à sa passion: Tous les animaux, disoit-il, & dans la terre & dans les eaux, goustent maintenant un paisible repos, tandis que ie veille seul avec les astres; mes yeux ouverts semblables à des sources de larmes qui ne doivent jamais tarir, ne se ferment point pour le sommeil; &c.

genau an folgendes Schema: Haltung, Gang, Teint, Augen, Mund, Zähne, Haare, Busen, Hände. 1) Derartige 'Portraits' sind übrigens ungemein häufig: sobald eine neue Person in die Erzählung eingeführt wird — und wie oft ist dies der Fall! — unterlässt der Dichter gewiss nicht, sie dem Leser gleichsam durch ihre Photographie vorzustellen.

22. Hieraus geht schon hervor, dass la Calprenède einer der ersten Anforderungen, welche die Theorie des Romans stellt, der scharfen Individualisierung der Gestalten, im allgemeinen nicht gerecht wird. Vermag ihnen der Dichter nicht einmal durch das einfachste Kunstmittel, die Beschreibung, feste, kenntliche Züge zu verleihen, so natürlich noch weniger durch die komplizierteren: die Art, sie reden, und die Art, sie handeln zu lassen. Der feurige Jüngling und der hinfällige Greis sprechen bei ihm in ganz demselben Tone wie

<sup>1)</sup> Man lese im 'Faramond' (III, 3, 318) das Portrait der schönen Athenais: 'La taille est haute & deliée, mais la plus droite & la plus libre du monde, & accompagnée dans le port f dans la demarche d'une grace toute charmante, f presque sur-naturelle. Son teint le plus blanc, le plus vny, le plus inearnat dans les endroits où il le doit estre, le plus delicat & enfin le plus beau du monde, reçoit vn nouvel esclat par la couleur de ses cheueux noirs, & par celle de deux yeux de la mesme couleur; mais si beaux, si vifs, si brillans, & si doux tout ensemble, qu'il est impossible de treuver en d'autres autant de seu avec vne douceur si charmante, ny autant de douceur avec vne si brillante viuacité; la couleur de ses léures, et la forme admirable de sa belle bouche ont des beautez que le discours ne peut pas representer, & quand par un souris plein de charmes, ou par quelque autre action de la bouche, ses belles dents se découurent, & par leur esblouyssante blancheur & par leur ordre admirable elles donnent vn nouvel éclat à la bequté du visage, qui sait le plus agreable effet du monde. Il y a cent autres choses merueilleuses en toute ceste personne, des quelles vne partie ne m'a point parû, comme la gorge que je n'ay point veue découverte; & les autres ne se peuvent que fort imparfaitement comprendre par le discours que je vous en pourrois faire.

die Fürstin und ihre Kammerfrau: alle deklamieren, alle holen bei jedem Bericht so weit als möglich aus, alle entwickeln eine Eloquenz, welche selbst den heikelsten Situationen standhält. 1) An diesem ewig gleichgestimmten, oft so unzeitigen Pathos erkennt man recht deutlich die verderbliche Wechselwirkung, die zwischen dem heroisch-galanten Romane und der gleichzeitigen Bühne bestand. 2)

Die Handlungen der Personen aber sind auch bei la Calprenède in den meisten Fällen ein Spiel des vom Dichter in Szene gesetzten Zufalls, nicht Folgen von psychologisch motivierten Entschlüssen. Zuweilen jedoch hat der Dichter dieser althergebrachten seelenlosen Manier, welche die Begebenheiten ohne das Band des Ursächlichen einfach willkürlich oder höchstens chronologisch aneinander reiht, die moderne gegenübergestellt. Mehr als eine Episode lässt schon ahnen, wie bald sich der heroisch-galante Roman zum psychologischen Situa-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daher Boileau's bekannter Ausspruch (Art poét. III, v. 129 f.):

<sup>(&#</sup>x27;Tout a l'humeur gascon en un auteur gascon), Calprenède et Juba parlent du même ton'.

<sup>2)</sup> Im allgemeinen ist die Zeichnung männlicher Charaktere dem Dichter besser gelungen, als die der weiblichen. Aus der 'Cassandre' verdienen Artaxerxes, Lysimachus und Demetrius, aus 'Cléopatre' namentlich Britomare, dann Artaban, dessen Name in der Wendung 'fier comme Artaban' noch heute lebendig ist, und gewiss auch Augustus hervorgehoben zu werden. Im 'Faramond' aber überraschen Stilicon, Ataulphe, Alarich, Constance und besonders der schwache Kaiser Honorius durch Lebenswahrheit und historische Treue. Die Frauengestalten sind allesamt ungemein farblos. edlen unter ihnen sind über die Massen schön, über die Massen tugendhaft — und weiter nichts. Ihre Vollkommenheit wirkt förmlich erkältend; sie rückt sie derart aus der Sphäre der Menschlichkeit heraus, dass wir kaum ein Interesse für ihre Schicksale haben können. Die bösen Weiber aber, wiewohl meist auch schön, sind eine wie die andere die verkörperte Verworfenheit und Teufelei, so dass auch sie unsere Teilnahme nicht zu erwecken vermögen.

tionsroman umwandeln sollte, in welchem mit feinster Ausmalung seelischer Vorgänge nahezu schon Luxus getrieben wird. An der Spitze solcher höchst lobenswerten Partien steht unseres Erachtens die Alcione-Episode in der 'Cassandre',1') von deren hoher Vortrefflichkeit sich jeder, der la Calprenède's gute Seiten kennen lernen will, überzeugen sollte. Sein ganzes Erzählertalent offenbart der Dichter auch im letzten Buche der 'Cléopâtre', dessen Begebenheiten sich mit ausgezeichneter logischer Präzision entwickeln, und so klar, schön und warmherzig vorgetragen werden, dass auch der moderne Leser hier zu einem vollen ästhetischen Behagen kommen kann.

Bei dem ungeheuren Umfange der Dichtungen la Calprenède's darf man es ihm gewiss nicht allzusehr verargen, wenn bei ihm Ereignisse und Verwickelungen nicht allzu selten mit nur geringen Variationen wiederkehren. Namentlich der aufmerksame Leser des 'Faramond' kann den Dichter mehrfach der Schwäche der Erfindungsarmut überführen.') Minder bedeutungsvolle Vorgänge kehren in allen Romanen fast Buch für Buch wieder und werden auch in einer gewissen feststehenden Art berichtet; bo die Selbstmordversuche, die Herausforderungen, die Zweikämpfe, die erste Hilfe, die man Verwundeten zu Teil werden lässt, die Entführungen, die Liebesanträge, der Bescheid der Damen, u. ä. m.

1) IV, 2, 6. Vergl. p. 260, Anm. 1.

Bänden dreimal die nämliche Szene, dass eine Prinzessin, von ihren natürlichen Beschützern verlassen, in einer fremden Stadt belagert wird: Placidie von Alaric und Ataulphe in Rom; Rosemonde von Faramond und Gondioch in Marobude; Polixene von Viridomare in der Hauptstadt Franconiens.

<sup>\*)</sup> Wir deuteten dies in den Analysen an, indem wir ebenfalls den nämlichen Ausdruck immer wiederkehren liessen.

Auch die Einleitungen und der Abschluss der Episoden

bewegen sich in typischen Wendungen. 1)

23. Der Stil la Calprenède's verdient vor allem das Lob, dass er sich in völliger Übereinstimmung mit dem Dargestellten befindet. Er ist rein französisch, was dem Gascogner, der überdies fortwährend nach lateinischen Quellen arbeitete, wohl angerechnet werden muss; dabei anmutig, leichtslüssig, schwungvoll und doch markig und treffend. Das einzige, was man ihm vorwersen kann, ist der Hang zur Breite und Hyperbel. Auf Mme de Sévigné's Urteil, soweit es absällig ist, darf kein allzu grosses Gewicht gelegt werden: dem Ideal, das die elegante Briefschreiberin sich von einem

2) Es gibt noch heute eine populäre Redensart: 'Quel Calprenède me chantes-tu là'?, in der 'Calprenède' soviel wie 'galimatias' bedeutet, und die daher für den Stil des Dichters wenig schmeichelhaft ist. Wir möchten jedoch vermuten, dass hierbei eine Wortverdrehung vorliegt und die ganze Wendung mit unserem Dichter nichts zu schaffen hat.

<sup>1)</sup> Ähnliches findet sich in allen älteren epischen Dichtungen grösseren Umfangs, und scheint daher eine gewisse Daseinsberechtigung zu haben. Jedenfalls erweisen sich derartige formelhaft abgefasste Stellen als dem Dichter wie dem Leser gleich willkommene Ruhepunkte; willkommen namentlich deshalb, weil alle die Romane, von denen hier die Rede ist, eine Kapiteleinteilung nicht haben und also eigentlich die Anforderung stellen, ein ganzes Buch, d. h. 300 bis 400 Seiten, die ohne jeden Absatz gedruckt sind, mit einem Male zu bewältigen.

<sup>&</sup>quot;Le style de la Calprenède est maudit en mille endroits; de grandes périodes de roman, de méchants mots; je sens cela... & cependant je ne laisse pas de m'y prendre comme à de la glu; la beauté des sentiments, la violence des passions, la grandeur des événements et le succès de leurs redoutables épées, tout cela m'entraîne comme une petite fille; j'entre dans leurs desseins; et si je n'avais M. de la Rochesoucauld et M. d'Hacqueville pour me consoler, je me pendrois de trouver encore en moi cette faiblesse'. (A Mme de Grignan, 22 déc. 1675; siehe auch den Brief vom 15 juillet 1671. Vergl. Lotheissen, Gesch. der franz. Litt. im 17. Jahrhundert, III, 289.)

Stil gebildet und das sie selbst zu erreichen bestrebt war, muss die Schreibweise la Calprenède's fernstehen, da er nur ganz selten nach dem von der Sévigné verfolgten Ruhme trachtet, eine unterhaltende Causerie zu geben. Aussergewöhnliche Vergleiche, glänzende Bilder, malerische Schilderungen und tiberraschende Gedankenblitze sucht man bei ihm vergeblich. 1)

Nur höchst selten unterbricht la Calprenède die Prosa durch die gebundene Rede, trotzdem er sich der poetischen Form mit Gewandtheit bedient, wie nachfolgende Strophen, die (im 'Faramond') Marcomire unter dem Fenster der Albisinde singt, beweisen mögen:

> 'L'Astre du jour, en reposant sous l'onde, Dérobe sa lumière au monde; Mais il laisse aux humains le repos & la Paix. Et le bel Astre que j'adore Dans les bras du sommeil me fait la guerre encore Et jouyt d'un repos qu'il ne donne jamais.

> De mes tourmens l'aimable violence Me fait troubler ce beau silence, Que le bruit des Zephirs n'interrompt qu'à regret; Pardonnez-moy, belle Climene,<sup>2</sup>) A la clarté du jour je veux cacher ma peine, Et la nuit seulement doit squoir mon secret.

24. Welchen ausserordentlichen Beifall die Romane la Calprenède's fanden, ist hier und da schon im Voranstehenden angedeutet worden.<sup>3</sup>) Hier sei nur einiges nachgeholt: Lafontaine erklärt in jener Ballade vom Jahre 1667, welche uns versichert, dass er "mehr als zwanzig mal" den 'Polexandre' gelesen, dass

'En fait d'événements, 'Cléopâtre' et 'Cassandre' Entre les beaux premiers doivent être rangés'.

<sup>1)</sup> Somaize (éd. Livet, I, XXIX) weist dem Dichter nur zwei Wendungen nach, die er als aussergewöhnlich in Aufnahme gebracht habe: 'laisser mourir la conversation', 'tyranniser la conversation'.

<sup>2)</sup> Ein fingierter Schäferinnenname, der sich auch bei Molière findet.

<sup>3)</sup> Z. B. Seite 376, Anm. S.

Der ältere Crébillon , las die Romane la Calprenède's unaufhörlich" und alle seine Dramen zeigen die Einwirkung dieser Lekture. 'Cassandre' und 'Cléopâtre' erhitzten noch die jugendliche Phantasie Jean-Jacques Rousseau's und erst die Heldengestalten Plutarch's vermochten 'Oroondate, Artamene et Juba' aus seinem Herzen zu verdrängen.1) Auch noch als er die 'Nouvelle Héloïse' schrieb (1757-1759) hat sich Rousseau, worauf bereits frtihzeitig, z. B. von Dunlop,2) aufmerksam gemacht wurde, eines Romans von la Calprenède erinnert: jene Szene nämlich, wo sich St. Preux seiner Geliebten Julie, die an den Pocken darniederliegt, in der Absicht nähert, von ihr angesteckt zu werden, und von Julie im Halbschlummer bemerkt wird, ist eine Anlehnung an eine Stelle der 'Caffandre' (I, 1, 3). Dass überhaupt die 'Caffandre' auch noch im XVIII. Jahrhundert ein mit Leidenschaft gelesener Roman war, 5) kann eine an sich unbedeutende kleine Novelle darthun, die den Titel führt: 'La Nouvelle Talestris, Histoire galante. Par Mademoiselle Le De\*\*'.4) Hier legen sich sämtliche Personen Namen aus la Calprenède's Roman bei und reden, "da sie ja alle die 'Cassandre' auswendig

<sup>2</sup>) S. 377.

4) A Amsterdam, chez Louis Foubert, Libraire au dessus de la Bourse. MDCCXXXV, 162 S. 80. Ein Exemplar des natürlich ungemein seltenen Büchleins besitzt die Fürstl.

Bibliothek zu Rudolstadt a/S.

<sup>1)</sup> Confessions (Bibl. nat.), I, 1, p. 8.

s) Die 'Cléopâtre' war stets minder beliebt, und vollends 'Faramond' erreichte nie die Popularität der 'Caffandre'. Vergl. Somaize (éd. Livet), I, 185, 'Prédictions touchant l'empire des, prétieuses': Ensuite le même Autheur donnera la belle Égyptienne (i. e. 'Cléopatre'), et dans la septième année de son âge elle attirera les yeux de tout le monde sur elle; mais la fin ne sera pas si heureuse, et les deux dernières années de son règne, son pouvoir s'affaiblira'. Dagegen heisst es von 'Cassandre': 'En l'an 1644, il naîtra une héroine qui apprendra aux prétieuses et aux alcovistes à bien faire l'amour, et jusque là que l'on fera des chansons pour montrer son pouvoir'.

wissen" (p. 53), genau im Stile des Dichters. Die Heldin, die infolge uuglticklicher Liebe den Verstand verloren, hält sich für die Amazonenkönigin Talestris. Derartige Parodien geben vielleicht den besten Beweis für den Ruhm der Dichtungen, die sie karrikieren: schwerlich wird man eine wirklich epochemachende Schöpfung anführen können, die ohne Zerrbild geblieben wäre, und eine unbedeutende, die ein solches erhalten hätte.

25. Das Ausland teilte diese Bewunderung. Namentlich Deutschland, am Ende des XVII. Jahrhunderts so sklavisch abhängig von französischem Wesen, liess sich angelegen sein, die Werke la Calprenède's sich durch Übersetzungen anzueignen.¹) Holländische Übersetzungen und eine italienische Übertragung der 'Cassandre' waren ihnen vorausgegangen.²)

Hingewiesen sei an dieser Stelle auch auf den beträchtlichen Einfluss, den der heroisch-galante Roman sei es direkt, sei es durch das gleichzeitige französische Drama, auf die englische Bühne ausübte. Denn wie

<sup>1)</sup> Statira oder Cassandra. Mit persianisch-griechisch-Schthund Amazonischen Staats und Liebes-Geschichten, welche sich unter des Darins und des großen Alexanders bestrittenen Regierung begeben, nebst vielen schönen Aupstern. Aus dem Französischen und Hollandischen ins Teutsche übersetzt von D. Christof Kormarten. Die zweite Auflage. Leipzig 1689—1707. 5 Bändo. 8°.

Der vortrefslichen Egyptischen Königin Aleopatra curibse Staatsund Liebes-Geschicht. Bormals von dem Herrn Calprenede in französischer Sprache geschrieben, nunmehro aber in hochteutsche Sprache übersetzt durch J. B., worinne auch zugleich die alte Kömische Historien mit vorgestellt werden. Hamburg 1700—1701. 6 Teile in 2 Banden. 8°.

Des durchleuchtigsten Pharamunds curidse Liebes- und Heldengeschichte; oder französischer Ariegs-, Siegs-, Lob- und Liebes-Thaten; aus dem französischen in das hochteutsche übersetzt; durch Herrn Philipp Ferdinand Pernauer, Herrn von Perney, Freiherrn. Kürnberg 1697 bis 1729. 12 Toile in 3 Bänden. 8°.

<sup>8)</sup> Von den Grafen Ronchi und Marolino Basaccioni Bologna 1652, Modena o. J., Venedig 1710; 5 Bände 8°.

diese in ihrer Blütezeit ihre Stoffe mit Vorliebe aus den italienischen Novellensammlungen geschöpft hatte, entnahm die sogenannte 'Zweite grosse Schule', die 'French School', ihre Sujets gern den Dichtungen la Calprenède's. Auf seine 'Cléopâtre' gehen sowohl Mrs. Aphra Behn's 'The Young King', als auch Nathaniel Lee's 'Gloriana, or the Court of Augustus Caesar' zurtick; des nämlichen Dichters 'Theodosius, or the force of Love' ist eine Dramatisierung der Episode von Varanez im 4. Bande des 'Faramond'. Eine genaue Darstellung der Einwirkungen des heroisch-galanten Romans auf das französische und englische Drama wäre eine fesselnde und lohnende Aufgabe, zu deren einstiger Lösung wir durch unsere Analysen, die zum Teil die ungemein zeitraubende Lektüre der Romane ersparen können, etwas beigetragen zu haben hoffen.



## Achtes Kapitel.

## Kleinere Dichter auf dem Gebiete des Idealromans.

§ 1. François de Molière. 2. François de Gerzan. 3. De la Serre. 4. Vaumorière. 5. Mms de la Calprenède. 6. Hédelin, Abbé d'Aubignac.

Die Reihe der Romane la Calprenède's hat uns bereits über das zweite Dritteil des XVII. Jahrhunderts hinausgeführt und manchen Autor bisher mit Stillschweigen übergehen lassen, der, wenn er auch selbst innerhalb unserer Monographie keine eingehende Würdigung verdient, doch wenigstens genannt und in Kürze charakterisiert werden muss.

Der erste, dessen wir gedenken, ist der Träger eines Namens, der fünfzig Jahre später zu den erlauchtesten der Litteraturgeschichte überhaupt gehören sollte<sup>2</sup>): François Sieur de Molière et d'Essartines.<sup>3</sup>) Zu Anfang des Jahrhunderts geboren, wurde der nicht unbegabte Dichter schon 1623 das Opfer eines Meuchelmordes. Nachdem er eine Art Novellensammlung,<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Des als Romandichter ganz unbedeutenden Desmaret's ist schon oben beiläufig gedacht worden.

<sup>2)</sup> Lotheissen (Melière's Leben und Werke, Frankf. a/M. 1880, S. 44) lässt es dahingestellt, ob etwa der grosse Dichter sich nach unserem Romanschreiber genannt habe.

<sup>5)</sup> Vergl. über ihm die 'Œuvres de Saint-Amant', nouv. éd. (Bibl. elzev.), I, 90 f.

<sup>9)</sup> Vergl. Ch. Borel's 'Berger extravagant,' L. XIII: Quelques Dames se trouvant chez vne de leurs amies au retour

'La Semaine amoureuse' (Paris 1620) veröffentlicht, deren Rahmenerzählung in ähnlicher Weise eingeleitet ist, wie Achilles Tatius' 'Klitophon und Leukippe', erwarb er sich durch den halb gräzisierenden, halb pastoralen und auch wieder heroischen Roman 'La Polixene' einen Ruhm, der den verkehrten Geschmack und die grosse kennzeichnet. Genügsamkeit seines Zeitalters 'Polixene', in den Seitenüberschriften 'Les Advantures de Polizene' betitelt, erschien zu Paris 1623, 1) war aber schon 1622 geschrieben, da der Autor bereits am 23. Juli dieses Jahres das Privileg erwarb. Nur ein Band (von allerdings 1105 Seiten = Livre I-IV) konnte bei Lebzeiten des Dichters erscheinen; er ist der Prinzessin Conti,<sup>2</sup>) einer grossen Freundin der Romanlektüre, deren 'Portrait' in der Erzählung dargeboten wird, gewidmet. Die grosse Beliebtheit der 'Polixene' bezeugt Racan, der bekannte Dichter der 'Bergeries', in folgendem 'Épigramme à la 'Polixene' de Molière':

> Belle Princesse, tu te trompes De quitter la cour & ses pompes Pour rendre ton désir content: Celui qui l'a si bien chantée, Fait qu'on ne t'y vit jamais tant Que depuis que tu l'as quittée.'8)

1) 'Chez Touffaint du Bray, ruë de S. Jacques, aux

Espics-meurs.'

8) Bibl. poët. II, 4. Mit der Note: 'Roman fort estimé

dans son temps'.

de la Ceremonie des Cheualiers du Sainct Esprit, il y en a vne qui pour faire passer la soirée aux autres, raconte l'Histoire d'Alcide & d'Hermise, s'en s'arrester qu'à la fin, bien qu'elle soit si longue que l'on ne la sçauroit raconter en 3. jours auec toutes les particularitez qui s'y trouvent.'

<sup>&</sup>quot;) Die Prinzessin Conti, eine geborene Anna Martinozzi, war eine der schönen Nichten Mazarin's. Im Februar 1654 vermählte sie sich mit Armand de Bourbon-Condé, Prinzen von Conti. Ihr preziöser Name war 'Caffandride' (Somaize, éd. Livet, II, 213).

Im Jahre 1632 erfuhr der Roman eine unrechtmässige Fortsetzung (2 Bde. 8°) durch den Buchhändler Pomeray, aber 1634 wurde eine 'Vraye Suite des Aduantures de la Polixene' veröffentlicht; 'suivie & con-

cluë sur ses Memoires,' wie der Titel hinzustigt.')

Das Urteil Sorel's im 'Berger extravagant' (L. XIII) darf im allgemeinen als ganz zutreffend gelten: 'C'eft vn liure mal commencé & mal poursuivy. L'Autheur ne dit presque rien de soy, c'est Polixene & Cloriman qui parlent tousiours. Outre cela tous les succez sont si communs qu'ils ne meritent pas d'estre racontez.' In den 'Remarques' (p. 492) fligt er hinzu: '(la Polixene) a eu plus de cours que beaucoup d'autres (Romans) qui la valent bien . . . entre tous les Romans à l'antique, c'est le moindre que l'on puisse voir. L'Autheur ne dit rien des Costumes des pays dont il parle, pource qu'il ne les sçait pas, tellement qu'il n'y a aucun fruit à recueillir. Je croy bien, que celuy qui l'a faict estant fort ieune, pouvoit produire un iour de meilleures choses, s'il n'eust point esté aussi malheureux que d'Audiguyer;2) ils ont tous deux esté assassinez par ceux qu'ils tenoient pour leurs amis &c.' Auch hat Sorel richtig bemerkt, dass die ganze 'Policene' eigentlich nichts weiter ist, als eine Erweiterung der Daphnide-Episode der 'Astrée' (zu Anfang des III. Bandes). 'Cette Daphnide', sagt er a. a. O., estant desguisée comme Polixene conte son histoire au Druyde Adamas, de mesme que l'autre (i. e. Polixene) conte la sienne à la Nymphe Erycie pour en iuger, & le

<sup>1) &#</sup>x27;A Paris, Chez Anthoine de Sommaville &c.'; das Privileg ist datiert vom 10. Februar 1634.

<sup>2)</sup> Dieser d'Audiguier, vielleicht derselbe, von dem eine Überarbeitung der Amyot'schen Heliodorübersetzung herrührt, verfasste die heute gänzlich verschollenen Romane 'Lisandre & Caliste' und 'les Amours d'Aristandre & de Cléonice'. Über den letzteren verbreitet sich Sorel ausführlich in den 'Remarques', p. 495 f.; nach dem ersteren dichtete Du Ryer 1632 eine Tragikomödie gleichen Namens.

feruiteur de l'une & de l'autre se trouvent là pour dire les choses qu'il n'y a qu'eux qui sçachent, & leurs ialouses maistresses les reprennent tousiours en leurs mensonges.'1)

. 2. Der chronologischen Folge nach seien nun die Romane de Gerzan's besprochen. François de Soucy, sieur de Gerzan, 'escuyer', wurde am Ausgange des XVI. Jahrhunderts geboren<sup>2</sup>) und erreichte ein Alter von etwa fünfzig Jahren. Sein erster und bedeutendster Roman trägt den Titel 'Histoire Afriquaine de Cleomede & de Sophonisbe';3) er umfasst 3 Teile in zwei sehr starken Oktavbänden von je etwa tausend Seiten engen Druckes. Die Vorrede zu diesem Werke ist eine für litterarische und Kulturverhältnisse recht lehrreiche und nebenbei nicht wenig ergötzliche Lekture. der Dichter zuerst den Titel 'Histoire Afriquaine' erläutert, verrät er den Vorsatz, auch die anderen drei Erdteile<sup>4</sup>) mit einem speziellen Romane auszustatten.<sup>5</sup>) Zu Ehren seines Vaterlandes aber beabsichtigt er eine 'Histoire Gauloise', in der er, wie in den vorangehenden, 'les choses vtiles & serieuses parmy les honnestes & delectables' mischen werde. Er versichert, dass nicht 'ene certaine demangeaison d'escrire' ihn zum Schriftstellern verleite: ein innerlicher unwiderstehlicher Trieb nötige ihn, wie so viele andere, seine Mussestunden der Romandichtung hinzugeben. Danach äussert sich der Autor weiter über seine Bestrebungen, wie folgt: 'En l'Afri-

\*) Paris, I. Teil 1627, II. und III. Teil 1628.

4) Natürlich war Australien bereits entdeckt, aber es galt nur erst als ein Inselkomplex, nicht als Kontinent.

<sup>1)</sup> In Molière's 'Précieuses ridicules' benennt sich Madelon als Preziose nach Polixene (Cathos nach Aminte, der Vertrauten Alcidiane's im 'Polexandre').

<sup>2)</sup> Nicht erst 1619, wie P. L. Jacob (P. Lacroix) in den 'Œuvres Comiques, Galantes et Littéraires de Cyrano de Bergerac' (Nouv. éd., Paris 1858) S. 63 angibt. Warum dies irrig sein muss, ergibt die nachstehende Anmerkung.

<sup>5)</sup> Nur für Asien hat er noch seine Absicht zur Ausführung gebracht. S. S. 387.

quaine . . . ie fay voir les grands advantages de la Morale par dessus les autres Sciences. Là mesme ie découure deux admirables chefs-d'œuure que les grands esprits ont tousiour cachéz, dont l'un agit puissamment à la conversation de l'humide radical, & par l'autre les Dames peuvent paruenir au plus haut degré de beauté, soit pour la blancheur, soit pour la delicatesse du teint. Car ie descris fort exactement ces deux choses de la façon qu'vn vieux Grec me les a monstrées en mes voyages. En l'Asiatique, i'y comprends plusieurs belles Moralitez sous un sens literal, & quelques Histoires de nos iours dessous vne Allegorie. En l'Europeane, ie represente comme dans vn tableau vn Gentilhomme autant qu'il peut estre accomply, & fay raconter à son Gouverneur la methode qu'il a tenuë pour le rendre tel qu'il doit estre. Par mesme moyen ie découure les conditions necessaires à se maintenir à la Court, les fautes de ceux qui s'y ruinent, au lieu de s'y enrichir (!), les moyens d'y faire fortune..., les deportemens d'un Fauory, pour se maintenir pres de son Prince, sans encourir l'enuie des Grands ny la hayne du peuple. En l'Ameriquaine, de la sauvage façon de viure de quelques peuples des Indes, & des singularitez de leur pays, ... Quant à l'Histoire Gauloise, il ne se peut faire qu'elle ne soit tres-agreable en sa nouveauté, pource que ie la couvre d'une perpetuelle allegorie que ie n'expliqueray qu'à la seconde impression . . . & voylà pour ce qui touche les considerations serieuses, que l'ay traittées en mes Romans.' Auch sichert er zu, dass er "Geographie, Geschichte und Chronologie aufs treulichste beobachten" und "durch zahllose Intriguen den Leser fortwährend in Atem halten" wolle, ohne aber je in den Liebesgeschichten "einem keuschen und ehrbaren Ohre" zu missfallen. Fünf grosse Helden ersah sich de Gerzan zu den fünf grossen Schauplätzen seiner Romane: Scipio, Alexander, Karl V., 'Henry le Grand' (IV.) und 'Louys le Juste' (XIII.).

Man sieht, de Gerzan war nicht eben karg mit H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc. Eigenlob und rührte zu seinem und seiner Verleger Gunsten die Lärmtrommel der Reklame trotz einem Afterjournalisten unseres Jahrhunderts.

Die 'Sophonisbe' ist keinem Geringeren als 'Jean-Louis Guez de Balzac' gewidmet, der den ersten Entwurf des Romans gesehen und gebilligt habe. Baudoin, der bekannte fleissige Übersetzer, widmet de Gerzan eine, der 'Sophonisbe' vorausgeschickte, Ode, aus welcher folgende Strophe hervorgehoben zu werden verdient:

'Aussi toutes les belles Fables
Que l'Espaigne inventa jadis,
Et tous ces contes agreables
De Rosiclair & d'Amadis,
Ou ceux qui donnent de la gloire
A Ceruantes l'ingenieux,
Ne sont pas si beaux que l'Histoire
Que tu viens offrir à nos yeux.'

Der Inhalt der 'Sophonisbe' stellt sich als eine innige Verquickung von Elementen aus dem 'Amadis' und den griechischen Liebesromanen dar. Sind die Liebenden Findlinge, wie Amadis, so bestehen sie bis zu ihrer endlichen wirklichen Vereinigung Abenteuer, die ganz die nämlichen, oder doch sehr ähnliche sind wie jene der erotischen Romane. Gleich der Anfang der Erzählung ist dem Heliodor entlehnt, andere Züge haben Jamblichus und Xenophon Ephesius beigesteuert. 1)

Seinem Versprechen, ein Lebenselixir und ein unfehlbares Schönheitsmittel anzugeben, kommt der

<sup>1)</sup> Das Nähere bei Cholevius, a. a. O. S. 29 ff., der auch eine vortreffliche Analyse und eine Stilprobe der Übersetzung Zesen's (siehe S. 387, Anm. 4) beifügt, sich aber bezüglich der Verfasserschaft des Romans in einem Irrtum befindet (siehe S. 28, Anm. 2). Doch möchten wir Cholevius darin nicht beipflichten, dass in der 'Soph.', die Auffassung der Zeitumstände richtig, wenn auch nicht besonders markiert" sei. Gerade die 'Soph.' enthält mehr noch als andere Romane der Zeit hyperromantische Zuthaten und haarsträubende Anachronismen.

Autor im 6. Buche des ersten Teiles nach. Haben wir den alchymistischen Unsinn, der dort zu lesen ist, richtig verstanden, so braucht man nur, um sich ewiger Lebensfrische und ewigen Lebens zu erfreuen, seine "inwendige Feuchtigkeit") durch den Genuss des 'Or potable'?) zu erhalten. Frauenschönheit aber erzeugt und konserviert unfehlbar das 'Talköl' (huile de Talq): 'cette precieuse liqueur . . . autrement ditte de Thresor Philosophal, est par nous tirée de la terre fetiillée du Talq des Philosophes, qui n'est point mineral, mais artisiciel & que le sage compose d'une matière seconde en degré à celles qui sont sublunaires &c.'<sup>8</sup>)

Der zweite Roman de Gerzan's ist die 'Histoire Asiatique, de Cerinthe, de Calianthe & d'Arténice' (Paris 1634); wir glauben es dem Leser und uns ersparen zu dürsen, auf dieses Werk, in dem sich der Autor nur in den Eigenarten und Schwächen seiner 'Sophonisbe'

wiederholt, näher einzugehen.4)

s) Dieses Arcanum kennt und verspottet u. a. Rabelais

(Pantagruel V, ch. 16, p. 515 der Ed. Moland).

<sup>1)</sup> So übersetzt Zesen 'humide radical.'

Dasselbe Thema behandelte de Gerzan später in zwei ausführlichen Schriften: 1) 'Le Triomphe des Dames' (Lobgedicht auf die Frauen mit zahlreichen Ratschlägen in Bezug auf Kosmetik und Alchymie), Paris 1643, 1 vol. 8°; 2) 'Le Grand Or potable des philosophes,' o. J., 1 vol. 8°. Voll ähnlichen Aberglaubens mag auch sein: 'Proiet du Plan de la Creation du Monde,' Paris 1643, 2 vols. 8°.

<sup>&#</sup>x27;)Es sei hier kurz hinzugefügt, dass Philipp Zesen († 1689) die 'Sophonisbe' in ein nach seiner Weise 'gereinigtes' Deutsch übertragen hat. Wir kennen folgende Ausgabe dieser interessanten Übersetzung: "Die Afrikanische Sophonisbe, Frankfurt, ben Johann David Zunnern." 1674. 3 Teile in 1 Bd. 16°, 986 S. Mit zahlreichen Kupfern, gewidmet der Königin Christine von Schweden. Eine Vorrede, in 'Schränkreimen' (d. h. Alexandrinern) "an die deutsch-gesinnte Genossenschaft", mit zahlreichen Anspielungen auf deren Sinnbild, die Rose "im stärbeblauen Felde" ist mit Zesen's 'Nom de plume,' "der Färtige" unterzeichnet. — Dass ein Autor wie de Gerzan namentlich den Spott der Gegner des

- In den Jahren 1633-1635 veröffentlichte der Sieur de la Serre einen Roman 'Clytie ou le Romant de la Cour',') abermals der Prinzessin Conti gewidmet. Der Nebentitel, der Sorel sehr verdross, weil er in der That auf den Inhalt des Romans keinen ersichtlichen Bezug hat, soll wohl nur bedeuten, dass der Autor sein Werk namentlich für die höheren Gesellschaftskreise geeignet erachtete. Dass trotzdem die 'Clytie' bald auch in bügerliche Sphären drang, kann eine Stelle in Sorel's 'Polyandre' (1648) beweisen, wo eine hübsche Messverkäuferin den Roman de la Serre's - neben den 'Metamorphosen' Ovid's, dem 'Don Quijote', dem 'Berger extravagant' und den 'Novellen' des Cervantes! -- als ihre Lieblingslektüre nennt.2) Die 'Clytie' ist trotz der griechischen und römischen Namen der Personen (von denen sich ja selbst ein Molière in seinen reifsten Lustspielen nicht emanzipieren kann) eine Liebesgeschichte aus der Zeit selbst, mit einem tragischen Ausgange. Der Verfasser, der sich fast ausschliesslich an ein Damenpublikum wendet, schaltet gern moralischreligiöse Betrachtungen ein. Hatte er doch auch, wie er in der Vorrede zum II. Teile bemerkt, vor der 'Clytie' nur 'Œuvres de piété' geschrieben. Später verfasste de la Serre noch eine vielgelesene Anstandslehre schriftlichen Verkehr: 'Le Secretaire à la den mode.8)
  - Pierre de Vaumorière's haben wir schon im

Idealromans auf sich zog, ist erklärlich. Sorel im 'Polyandre' scheint ihn in der so plastischen Figur des gaunerhaften Alchymisten Theophraste, alias Heliodore, abzukonterfeien; Cyrano de Bergerac hat seine Mixturen in der 'Mondreise' (éd. Jacob, p. 55) lächerlich gemacht und den 'Triomphe des Dames' im XIV. seiner so pikant geschriebenen 'Lettres' (Œuvres Comiques &c., éd. Jacob, p. 63) verspottet.

<sup>1) &#</sup>x27;A Paris, Chez Guillaume Loyson &c.' 2. Aufl. 1640.

L. III, p. 519 f.
 Amst., Elzevir, 1655, 12°.

siebenten Kapitel als eines talentvollen Schriftstellers gedacht.

Pierre d'Hortigues, Sieur de Vaumorière wurde im Jahre 1610 zu Apt in der Provence geboren. Auch er spielte in den Kreisen der Preziösen als 'Varsamon' eine bedeutende Rolle. Erst Verarmung, in die er durch unbezähmbare Spielwut geraten, trieb ihn zur Schriftstellerei.

Sein erster und bedeutendster Roman ist 'Le Grand Scipion'1): Er ist wiederum der Prinzessin Conti gewidmet, deren schönes Brustbild in einem vortrefflichen Stiche den ersten Band schmückt. Das unvollendete Werk umfasst vier Bände zu je drei Büchern und zählt im ganzen 2807 Seiten. Vaumorière benannte seine Dichtung, wie er im 'Aduertissement' selbst angibt, nach dem 'excellent ouurage,' dem 'Grand Cyrus' der Scudéry, mit deren Romanen er aufs Genaueste vertraut war. 2)

'Le Grand Scipion' - er wird am besten mit dem Ausdrucke charakterisiert, den Vaumorière (in der Widmung) als Definition des Romans gibt: 'un bel amas d'auantures d'Amour, de Guerre et de Politique' - erzählt in romantischer Verschleierung die Ereignisse in Afrika uud Spanien vom Ausgange des zweiten punischen Krieges bis zur Schlacht von Zama. Held der Erzählung ist natürlich Scipio (= Prinz Conti), seine Liebe zu Emilie (= Prinzessin Conti) das Hauptthema des Nebenher laufen, genau wie in den Romanen Romans. la Calprenède's, zahlreiche Episoden, die Liebe vornehmer Römer und afrikanischer oder spanischer Fürsten zu erlauchten Damen behandelnd. Uberall zeigt sich Vaumorière als ein zwar überaus geschickter, aber wenig origineller Erzähler; was er bietet, ist im ganzen nicht

<sup>1) 1656—1662. &#</sup>x27;A Paris, Chez Augustin Courbé &c.'; der IV. Bd. bei Thom. Jolly & Louis Billaine.

<sup>2)</sup> Auch die Werke des Georges de Scudéry, namentlich 'Alaric', werden zitiert.

mehr als eine gewandte Reproduktion dessen, was er aus der Lektüre la Calprenède's und der Scudéry gelernt. In der Célimène-Episode — Célimène ist eine Fürstin im Schäfergewand — erweist er sich als ein glücklicher Nachahmer d'Urfé's, dem er mit peinlicher Gewissenhaftigkeit alle Eigenheiten des Stiles und der Komposition abgelauscht hat. 1)

Vaumorière's nächstes Werk war die fünfbändige Fortsetzung zu la Calprenède's 'Faramond' (s. o.), welche zu einer Vergleichung seiner Begabung mit der la Calprenède's herausfordert und sie verhältnismässig erleichtert. Der Abbé Lenglet<sup>2</sup>) meint, Vaumorière höher schätzen zu müssen; und wir glauben, den Dichter - jedoch nur in dieser so wohlgelungenen Fortsetzung la Calprenède mindestens an die Seite stellen zu können. In der Zeichnung der Charaktere ist er diesem sicherlich voraus. Das Schwanken derselben, das bei la Calprenède unangenehm auffällt, weil er es unmotiviert lässt, hört bei Vaumorière auf: seine Figuren bleiben sich treu. Der Bösewicht Geronce zum Beispiel ist bis an sein Ende ein vollendeter Schurke, während la Calprenède ihn vermutlich sich hätte bekehren lassen, oder seine Streiche durch irgend eine plötzliche romantische Wendung der Geschichte als entschuldbar oder gar löblich hingestellt hätte. Charaktere, welche la Calprenède bereits sicher vorgezeichnet hatte, nehmen unter der Feder des Fortsetzers doch eine noch lebhaftere, individuellere Färbung an, so namentlich der Rosemonde's, deren Schwanken zwischen Liebe und vermeintlicher Pflicht Vaumorière häufig mit vielversprechender Wahr-

<sup>1)</sup> In seinen 'Prédictions &c.' (a. a. O. I, 188) erwähnt Somaize den 'Grand Scipion' (= 'L'Histoire de Mauritanie') nur mit folgenden Worten: 'l'année 1656 donnera naissance au Dompteur de villes (i. e. Scipion) qui sera protégée par l'incomparable Princesse Cassandride (= de Conti).'

2) Bibl. des Rom., p. 64.

heit geschildert hat. 1) Eine Lieblingsfigur Vaumorière's ist Amalazonthe, deren Geschichte er denn auch mit vieler Wärme vorträgt. 2)

letzte bedeutende Werk des Dichters ist Das 'Agiatis, Reine de Sparte, ou les Guerres civiles des Lacedemoniens fous les Roys Agis & Leonidas.'8) Was den wenig interessanten Inhalt des Romans anlangt, so können wir auf die treue Analyse der 'Bibl. univ. des Romans' (Amst. 1778, p. 160 ff.) verweisen. 'Agiatis' ist dem Fräulein von Scudery gewidmet. der 'Epistre dedicatoire' macht der Verfasser u. a. die merkwürdige Mitteilung, dass ein Roman der von ihm so hoch verehrten Dichterin nun auch ins Arabische Ubersetzt worden sei. Welcher, ist leider nicht gesagt. An der 'Agiatis' ist die Überfülle Zusserer Handlung entschieden zu tadeln. Die Sprache Vaumorière's, schon in seinen früheren Werken klar und schön, erreicht jedoch gerade hier eine Vollendung, die selbst inmitten all der bestechend stilisierten Idealromane des XVII. Jahrhunderts auffallt.4)

5. Mit einigen Worten sei auch nochmals der

<sup>1)</sup> Es sei hier auf die frappante Ähnlichkeit hingewiesen, welche derartige Szenen mit Auftritten im 'Cid' darbieten. Eine genaue Vergleichung wäre für die Verwandtschaft des Idealromans und des "romantischen" Dramas sehr lehrreich, und führte vielleicht zu dem Resultate, dass Vaumorière Ideen Corneille's verwertet hat, so wie es umgekehrt fast feststeht, dass Corneille in späteren Dramen sich hier und da an la Calprenède angelehnt.

<sup>2)</sup> Somaize's Urteil über Vaumorière als Fortsetzer des 'Faramond' lautet: 'Le Continuateur est si bien entré en son [la Calprenède's] génie, qu'on ne s'apperçoit de la différence que parce que Vaumorière a surpassé la Calprenède par l'élocution, l'ordre et l'arrangement.'

a) Paris 1685, 2 vols. 12°.

<sup>4)</sup> Ausserdem verfasste Vaumorière noch historische Novellen, 'Diane de France' u. a.; auch eine 'Histoire de la Galanterie des Anciens', Paris 1671 und 1676, 2 vols. 12°. Vgl. Biogr. univers., 1827 ff., XLVIII, s. v. Vaumoière.

geschiedenen Gattin la Calprenède's, Madeleine de Lyée's Sie veröffentlichte unter dem Pseudonym 'Délie' ein häufig irrtümlich ihrem Gemahl zugeschriebenes Werk: 'Les Nouvelles ou les Divertissements de la Princesse Alcidiane', 1) ein Band von 629 Oktavseiten. Diese Dichtung darf kaum als ein Roman bezeichnet werden; sie ist eine durch eine lose Rahmenerzählung verbundene Folge einzelner ziemlich eintöniger Liebesgeschichten. Es ist eine echte Salonlektüre — im schlechten Sinne des Wortes —, was Mme de la Calprenède geschaffen. Glatt über die Maassen fliesst ihre Rede dahin, sich durch melodischen Klingklang einschmeichelnd wie die Poesie Marini's, von Anfang bis zu Ende den gleichen gravitätischen Rhythmus bewahrend. Aber in dem ganzen Buche wird nichts erzählt, nichts geschildert, was nicht in seiner Zerflossenheit und unbestimmten Farblosigkeit wie Nebel vor dem Auge zerrönne. Was die Verfasserin vorher von guten oder schlechten Romanen gelesen (namentlich denen Gomberville's), brodelt in ihrem Gedächtnis; ihre Gestalten sind Schatten fremder Schatten, ihre Motive die abgebrauchtesten, die kleinen ärmlichen Sujets in so langschleppende Gewänder gesteckt, dass sie kaum herauszuerkennen sind.

6. Eine Verquickung des allegorischen Romans, wie ihn zuerst in Frankreich Gombauld wieder hatte ausleben lassen, mit philosophischer Gelehrsamkeit, heroischen Aktionen und galantem Liebesgetändel versuchte der Abbé d'Aubignac?) in seiner 'Macarize, ou la Reine des Isles fortunées, Histoire allegorique contenant

1) 'Paris, Chez Charles de Sercy &c.', 1661.

<sup>2)</sup> François Hédelin, Abbé d'Aubignac, schwäbischer Abkunft, mütterlicherseits ein Enkel des berühmten Chirurgen Ambroise Paré, wurde 1604 zu Paris geboren und war erst Advokat, dann Geistlicher. Richelieu beauftragte ihn mit der Erziehung seines Neffen, des Herzogs du Fronsac, was ihm später die Abtei Aubignac eintrug. Er starb 1676 zu Nemours.

la philosophie morale des Stoïques sous le voile de plusieurs aduantures agreables.'1) Die Dichtung nach Boileau (Auszug aus einem Briefe 19. April 1702) — gar keinen Erfolg, '& ne fit de chez Sercy qu'un saut chez l'Épicier.' Die Lektüre derselben ist heutzutage eine Folter, auch würde sie schon deshalb eine unbefriedigende sein, weil der Roman beim zweiten Bande stecken blieb und nie vollendet wurde. Die Figuren des Werkes führen alle sehr durchsichtige Namen: 'Macarize' von μαχαρός, 'Edone' = ήδονή, 'Alcarinte' = la Crainte, 'Oxartes' = Sokrates, u. dergl. Dieses 'ouvrage insensé,' 'livre vraiment absurde,' 2) trägt nichtsdestoweniger an seiner Spitze Lobgedichte aus der Feder der erlauchtesten Schriftsteller der Zeit. Boileau's Epigramm kam zu spät, um noch mit abgedruckt zu werden, worüber sich der Dichter, nachdem die 'Macarize' allgemein als albernes Machwerk verschrieen worden war, nicht wenig freute.3)

Dieses versehlte Produkt darf aber nicht zu einer Verurteilung des Abbé d'Aubignac sühren. Vielmehr verdient er ganz das Lob, welches ihm Chapelain mit den Worten zollt: 'C'est un esprit tout de seu qui se jette à tout, et qui se tire de tout, sinon à la perfection;

<sup>1)</sup> Paris, bei Sercy &c. Gedruckt 1663, veröffentlicht 1664. Hédelin schrieb den Roman zur Belehrung seines vornehmen Zöglings.

<sup>2)</sup> Livet, Précieux et Précieuses &c., p. 189.

s) 'Je sis l'Épigramme pour être mise au devant de son Livre, avec quantité d'autres ouvrages que l'Autheur avoit exigés de ses amis, pour le saire valoir, mais heureusement je lui apportai l'Épigramme trop tard, et elle n'y sut point mise. Dieu en soit loué! Etc. Das Epigramm lautet:

<sup>&#</sup>x27;Laches Partisans d'Epicure,
Qui brûlans d'une flamme impure
Du Portique sameux suiez l'austérité:
Souffrez qu'ensin la Raison vous éclaire,
Ce Roman plein de vérité
Dans la Vertu la plus sévère
Vous peut saire aujourd'hui trouver la Volupté.'

en sorte qu'il y a plus lieu de le louer que de le blâmer.' Es bleibt z. B. Hédelin's unvergänglicher Ruhm, zuerst an der Identität Homer's gezweiselt zu haben: er stellte zuerst die Annahme auf, 'Ilias' und 'Odysse' seien ein Konglomerat einzelner Lieder aus dem Volksmunde, und wusste seine Ansicht scharssinnig zu verteidigen.') Auch seine dramatische Poetik: 'la Pratique du Théâtre' und eine 'Dissertation sur Térence' verdienen alles Lob. Bekannt ist sein Streit mit Corneille. Ebenso geriet er mit der Scudéry durch die Veröffentlichung einer kleinen allegorischen Schrift, in der er die berühmte 'Carte de Tendre' aus der 'Clélie' plagiiert haben sollte, in Zwist.')

Vergl. Louandre, Conteurs franç. contemporains de Lafontaine, p. 91.

<sup>1)</sup> Conjectures académiques sur l'Iliade.' Gedruckt erst 1715. S. Livet, a. a. O. Es scheint also, als habe Hédelin zuerst den Unterschied zwischen Kunstepos und Volksepos herausgefühlt.

## Neuntes Kapitel.

## Abschluss des heroisch-galanten Romans: Madeleine de Scudéry.')

§ 1. Lében Madeleine's (und ihres Bruders Georges). 2. Ihr Charakter. 3. Kleinere Werke. 4. Mitarbeiterschaft Georges'. 5. Die Romane: A. 'Ibrahim'; B. der 'Grand Cyrus' (mit Analyse); C. 'Clélie' (mit Analyse); D. 'Almahide'; E. 'Mathilde'. 6. Stellung der Scudéry in der Geschichte des französischen Romans. 7. Bewunderung und Satire, die ihre Romane erfahren.\*)

Die altadelige Familie Scudery war ursprünglich in der provenzalischen Stadt Apt (Vaucluse) ansässig gewesen, siedelte jedoch zu Beginn des XVII. Jahrhunderts nach Le Havre in der Normandie tiber, wo der Vater der Dichterin das Amt eines Lieutenant du Roi bekleidete. Die Mutter, eine geborene De Brilly, hatte dem Gatten ein stattliches Vermögen zugebracht; gleichwohl geriet die Familie bald in beschränkte Verhältnisse.

1) Dieses Kapitel ist, da die Bedeutung der Scudéry bereits allgemeiner erkannt, minder ausführlich gehalten worden, als die vorangehenden.

<sup>\*)</sup> Von Zeitgenossen schrieben über die Scudéry namentlich: Boileau, Christine von Schweden (in ihren Briefen), Conrart ('Mémoires' in der Coll. Petitot), Huet, Ménage, Mue de Montpensier, Segrais, Mue de Sévigné, Somaize, Tallemant des Réaux, Titon du Tillet; von neueren: Arnd, die Herausgeber der 'Bibl. univers. des Romans', Bober-

Madeleine wurde in Le Havre in den letzten Tagen des November 16081) geboren. Ihr Bruder Georges, dessen Leben mit dem ihren eng verknüpft ist, zählte damals bereits sieben Jahre. Nach dem frühen Tode der Mutter wurde Madeleine von einem Oheim auf dem Lande erzogen und erhielt eine vorzügliche, sich namentlich auf Sprachen und Geschichte erstreckende Ausbildung.2) Georges war inzwischen Soldat geworden, hatte zu Lande und zur See gedient und sich sogar ein Lob Turenne's errungen. Als er im Jahre 1630 seinen Abschied genommen, begaben sich beide Geschwister, ihrem Drange folgend, sich geistig und gesellig belebten Kreisen anzuschliessen, nach Paris.<sup>8</sup>) Ihr Zusammenleben — ein im allgemeinen friedliches, obschon Georges seine Schwester tyrannisierte und ihr Talent ziemlich rücksichtslos ausbeutete4) — nahm erst ein Ende, als Georges, der im Jahre 1654 geheiratet hatte, 5) während der Wirren der Fronde als Parteigänger Condé's die Hauptstadt verlassen musste. 1660 erst kehrte zurück. Ludwig XIV. verzieh ihm nicht nur den Abfall von der königlichen Partei, sondern schenkte ihm auch

tag, Brunetière, Cholevius, Cousin, Dunlop, der Abbé Fabre, Fournel, Larroumet, Abbé Lenglet, Livet, Lotheissen, Louandre, Niceron, Rathéry, Ræderer, Sainte-Beuve. Das Nähere siehe in unserer 'Bibliographie' und den Anmerkungen der folgenden Seiten.

<sup>1)</sup> Das Taufzeugnis datiert nach Cousin (Soc. franç. &c.,

II, 116, 1) vom 1. Dezember 1608.

<sup>2)</sup> Vergl. Marie Chateauminois, L'Éducation des femmes au XVII Siècle. Mus de Scudéry (Rev. pol. et litt. 1882, II, No. 6).

<sup>&</sup>quot;) Sie wohnten an der Ecke der Rue de Beauce und Rue des Oiseaux.

<sup>4)</sup> Es wird erzählt, dass er sie sogar einsperrte, um sie zu grösserem Fleisse zu zwingen. 1647 machte Madeleine den Versuch, sich der Herrschaft ihres Bruders zu entziehen: sie wollte eine Stelle als Erzieherin annehmen, allein die Sache zerschlug sich (Cousin, a. a. O., II, 431).

<sup>5)</sup> Er vermählte sich mit Mlle de Martin-Vast.

noch ein Benefizium für seinen zur kirchlichen Laufbahn bestimmten Sohn und ihm selbst eine kleine Leibrente, nachdem Georges schon vorher (1643) die Sinecure eines Gouverneur von Notre-Dame-de-la-Garde<sup>1</sup>) verliehen worden war. Georges starb den 14. Mai 1667.

Madeleine blieb unvermählt, ohne dass sie über Vereinsamung hätte klagen können. Sie war der gesuchte Mittelpunkt eines geistig ungemein regen Kreises, dessen Glieder durch eine eigentümlich tändelnde, aber keineswegs unaufrichtige Freundschaft verbunden waren.<sup>2</sup>) Aber nicht nur in Paris, sondern in ganz Frankreich und selbst über seine Grenzen hinaus<sup>8</sup>) genoss sie eine unbedingte Verehrung, die sich mit den Jahren und mit den Erfolgen der

1) Eine kleine Zitadelle unweit Marseille.

<sup>2)</sup> Der Zirkel versammelte sich jeden Sonnabend nach Art eines Klubs. Die Sitzungen hatten aber nicht etwa den Charakter festlicher Gelage, sondern es wurde nur nahezu ernsthaft diskutiert und die gepflogenen Gespräche sogar protokolliert. Vergl. Lotheissen, a. a. O., III, 56 ff. Unter die berühmtesten 'Ruelles' oder 'Reduits' (letzteres Häuser, in denen die Versammlungen der nicht gerade hochadeligen Preziösen stattfanden) zählt Somaize (éd. Livet, I, 205): 'la maison de Sophie (i. e. Mlle Scudéry), celle de Stratonice (i. e. Gattin Scarron's), celle de la charmante Féliciane (i. e. Mme de Lafayette), celle de Calpurnie (Gattin la Calprenède's)'.

s) Die Accademia de' Ricoverati zu Padua übersandte ihr nach dem Tode der gelehrten Helena Cornaro ein Aufnahme-Diplom und ein besonderes, sehr anerkennendes Schreiben, welches mit den Worten beginnt: 'Mademoiselle, Quand notre Académie vous a choisie, pour être de son corps, elle n'a pas prétendu rendre votre mérite plus connu qu'il ne l'est déjà par vos Ouvrages. Elle a voulu marquer qu'elle connaît parsaitement ce mérite si exquis, et elle n'a pas moins songé à se faire honneur qu'à honorer vos excellentes qualités etc.' — Der Fürst von Paderborn und Bischof von Münster beschenkte sie mit seinem Bildnis und seinen Werken; Christine von Schweden und Elisabeth von England erwiesen ihr die grössten Gunstbezeugungen. Vergl. Niceron-Baumgarten, XI, p. 197 ff.

Dichterin nur immerfort steigerte, und der sich selbst skeptische Gemtiter, wie der junge Boileau, 1) nicht entziehen konnten. Vor äusseren Sorgen schittzte sie ein Legat Mazarin's und des Kanzlers Boucherat; auch Ludwig XIV. (auf Antrag der Maintenon) und Elisabeth von England beschenkten sie mit Leibrenten. 2) Die Dichterin starb am 2. Juni 1701, bis in ihr hohes Alter von grosser geistiger Frische. Um die Ehre ihres Begräbnisses stritten die Kirchen des Hôpital des Enfants Rouges (im ehemaligen Stadtteil Marais) und jene von Saint-Nicolas des Champs; endlich trug die letztere, in deren Sprengel Madeleine die letzten fünfzig Jahre verlebt, den Sieg davon. Bosquillon hielt ihr eine schwungvolle Lobund Gedächtnisrede, welche im 'Journal des Savans' vom 11. Juli (1701) abgedruckt wurde.

2. Wie an Begabung war Madeleine auch an Charakter ihrem Bruder weit überlegen. Aber auch diesem lässt sich gute Beanlagung und ein gewisser Adel der Gesinnung nicht absprechen. Die unvorteilhafte Rolle, die er in dem Streite mit Corneille spielt, sein fast allein bekannter und doch gerade so versehlter 'Alaric' und endlich einige nahezu sprichwörtlich gewordene Äusserungen, die ihm die Eigenliebe entschlüpfen liess, 3) stellen ihn in ein unvorteilhafteres Licht, als er es in Wirklichkeit zu verdienen scheint. Man kann auch von Georges' Fehlern sagen, dass es Übertreibungen seiner Tugenden waren. Seine Eitelkeit

<sup>1)</sup> Er sagt im 'Discours sur les Héros de Roman': '... comme Mademoiselle de Scudéry étoit alors vivante, je me contentai de composer ce Dialogue dans ma tête... ne voulant pas donner ce chagrin à une sille qui, après tout, avait beaucoup de mérite, et qui, s'il en faut croire tous oeux qui l'ont connue, nonobstant la mauvaise morale enseignée dans ces Romans, avoit encore plus de probité et d'honneur que d'esprit.

<sup>2)</sup> Die des französischen Königs belief sich auf 2000 Frcs.
3) Vergl. Deschanel, Le Romantisme des Classiques,
Paris 1883, 136 f.

war die Folge eines höchst regen Ehrgefühls und der Liebe zu seinem Berufe als Soldat; sein Ungestüm und seine gelegentliche Arroganz der Ausfluss eines männlichen, freimütigen Selbstbewusstseins, welches ihn über eigentlich niedrige Gesinnungen hoch emporhob.1) Beinah in jeder Hinsicht kann Madeleine's Charakter als das Gegenstück zu dem ihres Bruders gelten. lich von seiner persönlichen und litterarischen Eitelkeit besitzt sie kaum eine Spur. Sie liebte es durchaus nicht, sich irgendwie hervorzuthun. Daher war auch ihre Vielschreiberei nicht die Folge von Ehrgeiz oder Sie schrieb, lediglich weil Schreiben ein Gefallsucht. unabweisbares Bedürfnis ihres regen, expansiven Geistes war.2) Der hervorragendste Zug ihres Wesens war die Neigung zur Freundschaft und Treue in derselben;

Georges de Scudéry geschrieben, auf so tiefer Stufe stehe wie 'Alaric', in dem der Dichter allerdings fast auf jeder Seite den kurzen Schritt vom Erhabenen zum Lächerlichen thut. Scudéry besitzt, wie die ganze grosse Zahl der Dichterlinge der Zeit, die für das Halbgenie so verhängnisvolle Gabe der Wohlredenheit; sie verführt ihn, genau wie das Haupt der Schule, Marini, den Gedanken der Form zuliebe zu vernachlässigen, fortwährend mit der Sprache zu spielen, und seinen höchsten Ruhm in 'Pointes' zu setzen, die für den heutigen Geschmack entweder ungeschickt, oder nicht am rechten Orte sind.

Georges' oder anonym veröffentlicht. Im 'Cyrus' (X, 2, 315, eine Stelle, auf welche Lotheissen aufmerksam machte) zeigt sie, dass ihre Bescheidenheit die Frucht eifriger Selbstbeobachtung und Selbstbeherrschung war: 'encore que Sapho spacke presques tout ce qu'on peut spauoir, elle ne fait pourtant point la spauante; &... sa conversation est naturelle, galante & commode.' Somaize (I, 214) Hussert: si l'envie de rendre justice à l'illustre Sophie ne l'emportoit dessus la connaissance de sa modestie naturelle, je me verrois obligé de passer sous silence la plus remarquable de toutes les précieuses.' Huet sagt im Traité p. 66: '... fille illustre autant par sa modestie que par son mérite.'

danach der Hang zu heiterer, geistig belebter Geselligkeit. Sie hatte 'la passion de la conversation'. Andere Leidenschaften, namentlich auch die eigentlich weiblichen, scheinen ihr fern gelegen zu haben. Es ist nicht wahrscheinlich, dass Liebe im wahren Sinne des Wortes je ihr Herz erfüllte, wenigstens vermögen wir aus ihren Romanen, die doch ein treuer Spiegel ihrer Erlebnisse und Gefühle sind, keine Andeutung hierfür herauszulesen. Gänzlicher Mangel an Liebreiz<sup>1</sup>) hatte sie vermutlich frtihzeitig eine vollkommene Resignation gelehrt.2) begreiflich, war sie eine Gegnerin der Ehe, jedoch nicht aus altjüngferlicher Prüderie (die der Dichterin so oft ganz mit Unrecht zur Last gelegt wird), sondern als eifrige Verfechterin der Emanzipation ihres Geschlechtes.<sup>8</sup>) An Gelegenheit, ihre Überzeugungen aufzugeben, hätte es der Dichterin übrigens nicht gefehlt. Zwei sehr

1) Das unten mitgeteilte 'Portrait' aus dem 'Cyrus' scheint dem zu widersprechen; doch ist es eben wie alle 'Portraits' dieser Romane, über die Maassen idealisiert.

'Nanteuil, en faisant mon image,
'A de son art divin signalé son pouvoir;
'Je hais mes yeux dans mon miroir;
'Je les aime dans son ouvrage.'

<sup>2)</sup> Sie war mittelgross, von tiefbräunlicher Gesichtsfarbe. Ein Maler von Ruf, Nanteuil, malte ein Pastellbild von ihr, und Madeleine dichtete dazu folgende Verse (Ménage [I, 400] bemerkt dazu: 'qu'ils font beaux! Et que la pensée en est belle!'):

mit dem Namen einer Emanzipierten belegen kann, nur dass sich von dem widerlichen Cynismus, in dem sich später die Vorkämpferinnen der gleichen Idee in Frankreich gefielen, bei ihr auch nicht die leiseste Spur vorsindet. Das Leben der 'Vierge du Marais' war so völlig makellos, wie ihre Schriften es sind. Vergl. Fournel, La Littérature indépendante &c., p. 166: 'dans la 'Clélie', l'auteur a traité de tout ce qui tient à la condition des femmes dans le monde, et nous y trouvons, revêtus d'une forme plus calme, tous les débats orageux qui se sont soulevés de nos jours sur la 'liberté' du beau sexe.'

ehrenhafte Männer, Conrart, der Sekretär der Académie<sup>1</sup>) und Pellisson, der berühmte Geschichtsschreiber dieser Gesellschaft, bemühten sich um ihre Hand, sahen sich aber halb ernsthaft, halb mit Scherzen abgewiesen. Die Lebensauffassung der Dichterin war eine optimistische.<sup>2</sup>) Dass sie auch Witz und liebenswürdigen Humor besass, zeigen einige Stellen in ihren Romanen und namentlich ihre Briefe.<sup>3</sup>) Ereignisse des öffentlichen Lebens verfolgte sie mit grosser Aufmerksamkeit.<sup>4</sup>) Sie war Patriotin, jedoch nicht so gereift in ihrem Urteil, den galanten Despotismus Ludwig's XIV. zu durchschauen, und nicht Hof und Adel für das wirkliche Volk zu nehmen.<sup>5</sup>)

Vergl. Œuvres de Boileau, Genf 1756, I, p. 183.

<sup>1)</sup> Er lebte von 1603—1675. Auf ihn, den wenig schreibenden, geht Boileau's bekannter Vers: 'J'imite de Conrart le silence prudent' (Épître Ire au Roi, v. 40), dessen Witz auch in Linière's Epigramm wiederkehrt:

<sup>&#</sup>x27;Conrart, comment as-tu peu faire 'Pour acquérir tant de renom? 'Toi qui n'as, pauvre Secrétaire, 'Jamais imprimé que ton nom.'

Sie kannte und schätzte, wie aus ihren 'Conversations' hervorgeht (s. S. 402 f.), Descartes; mit seinem Satze, dass die Tiere den Maschinen gleich wären, war sie jedoch nicht einverstanden.

s) Eine Anzahl derselben druckte Cousin, a. a. O., II, 396; andere bei Rathéry, Mue de Scudéry, sa vie, sa correspondance, avec un choix de ses poésies. Paris 1873, 1 vol. 8°.

<sup>4)</sup> Die von dem Arzte Théophraste Renaudot begründete 'Gazette', die erste politische Zeitung Frankreichs (Ménage II, 262) war ihre Lieblingslektüre. Siehe Cousin, a. a. O., I, 35.

<sup>5)</sup> Im 'Cyrus' findet sich das nachstehende 'Portrait' der Scudéry, von ihrem Bruder entworfen, welches, obwohl in manchen Punkten der Korrektur bedürftig, doch das oben gegebene Charakterbild vervollständigen und beleben kann (vergl. Somaize, éd. Livet, II, 372):

<sup>&#</sup>x27;Sapho (i. e. Madeleine de Scudery) est fille d'un homme de qualité appelé Scamandrogine, qui estoit d'un sang si noble

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc.

- 3. Die Novellen der Scudéry behalten wir uns vor in einem besonderen Essay zu würdigen; daher geben wir an dieser Stelle nur die Titel; es sind:
- 1) Célinte, Nouvelle Première, A Paris, Chez Augustin Courbé &c. 1661. ('Achevé d'imprimer' vom 25. I. 1661.) 8°. 390 S.¹)
- 2) Célanire, Dediée au Roy. A Paris, Chez Claude Barbin &c. 1669, 1671 und 1698. 8°. 415 S.°)

Die unter verschiedenen Einzeltiteln<sup>3</sup>) veröffent-

qu'il n'y auoit point de famille à Mytilene, où l'on pût voir vne plus longue suite d'ayeuls ny vne genealogie plus illustre ny moins douteuse... Elle a vn frere nommé Charaxe (i. e. Georges), qui estoit alors extremement riche: car Scamandrogine, en mourant, auoit partagé son bien fort inégalement & en auoit beaucoup plus laissé à son fils qu'à sa fille, quoy qu'à dire la verité il ne la meritasi pas & qu'elle sust digne de porter vne couronne . . . Elle fut si peu enfant qu'à douze ans on commence à parler d'elle, comme vne personne dont la beauté, l'esprit & le jugement estoient desia formez... Elle est de taille mediocre, mais si noble & si bien faite qu'on ne peut rien y desirer. Pour le teint, elle ne l'a pas de la derniere blancheur . . . Elle a la physionomie fine & modeste. Sapho a de plus le visage ouale, la bouche petite & incarnate, & les mains si admirables, que ce sont en effet des mains à prendre les cœurs . . . Elle a l'esprit d'une si rare étendue, qu'on peut dire que ce qu'elle ne comprend pas ne peut estre compris de personne... Elle est née auec une inclination à faire des Vers; elle écrit aussi tout à fait bien en prose... of elle scait si bien faire l'anatomie d'un cœur amoureux.., qu'elle en sçait décrire . . . Elle sçait, de plus, iouer de la lire, & chanter. Mais ce qu'il y a d'admirable, c'est que cette personne, qui sçait tant de chose differentes, les sçait faire sans faire la sçauante . . . & sans mépriser celles qui ne le [cauent pas.'

1) Somaize (éd. Livet, I, 191) bezeichnet sie als die

"jüngere Schwester der Römerin" (i. e. Clélie's).

'Mathilde d'Aguilar' rechnen wir zu den Romanen; s. § 5 E.

'Conversations sur divers sujets.' Paris 1680.

'Conversations nouvelles sur divers sujets.'

Paris 1684, Amst. 1682.

'Conversations morales.' Paris 1686.

'Nouvelles conversations de morale.' Paris 1688.

'Entretiens de morale.' Paris 1692.

lichten 'Conversations' bezeichnet der gründlichste Kenner der Scudéry, Victor Cousin, geradezu als die verdienstvollsten und denkwürdigsten Werke der Schriftstellerin. Er spricht es aus, dass sie die Scudéry der Mme de Sévigné und der Gräfin Lafayette völlig ebenbürtig an die Seite stellen. Doch offenbart sich das ausserordentliche Talent Madeleine's, Dialoge voll Witz und Geschmack führen zu lassen, hier nicht zum ersten male. Lassen sich doch ihre Romane, noch weit mehr als die la Calprenède's, als weit ausgesponnene Gespräche betrachten, zu denen die romantischen Begebenheiten nur die notwendigen Anknüpfungspunkte, den Canevas, darbieten, und die hier gehaltenen Reden stehen inhaltlich und formell nicht unter den selbständig gewordenen 'Conversations'.')

Ausserdem verfasste die Scudéry noch eine 'Promenade (od. Description) de Versailles', häufig der 'Célanire' vorausgeschickt und gleichzeitig mit ihr entstanden. Ihr 'Discours de la Gloire' (Paris 1671, 12°) wurde von der Académie mit dem ersten zur Ausschreibung gelangenden Preise für Beredsamkeit gekrönt.

Mlle de Scudéry besass aber auch die Gabe, Verse zu machen — wie in ihrem oben mitgeteilten 'Portrait' besonders hervorgehoben wird. Cousin's Klage, dass noch keine von Bedeutung veröffentlicht seien (a. a. O., II, 396), ist nicht ganz berechtigt. Die 'Ménagiana' enthalten (III, 75 f.) ein langes und fliessendes Gedicht aus ihrer Feder: 'Sur la Naissance de Monseigneur le

<sup>1)</sup> Vergl. Fournel, a. a. O., p. 171: 'Si jamais on écrit une histoire de la conversation en France, les romans de Mue de Scudéry devront tenir le premier rang parmi les documents à consulter pour le XVIIe siècle, et c'est là qu'on en pourra saisir sur le vif les défauts et les qualités. Mue de Scudéry était une des reines incontestables de ce domaine...' Auch verdient noch hervorgehoben zu werden, worauf Sainte-Beuve in seinen 'Causeries' (Bd. IV, p. 106) hinweist, dass die ersten dieser 'Conversations' wirklich dem 'Grand Cyrus' und der 'Clélie' wörtlich entlehnt sind.

Duc de Bourgogne'; andere wohlgelungene Dichtungen stehen in der 'Bibliothèque poëtique' (II, 482-496) und im 'Portefeuille trouvé &c.' (Genève 1759, p. 148-167). Der Roman 'Mathilde' enthält zahlreiche lyrische Einschaltungen. Endlich existieren auch noch 'Nouuelles Fables en Vers' (Paris 1685, 12°), das letzte Werk der Dichterin.¹)

Das Lob, welches Segrais der Poesie der Scudery spendet, scheint uns nach diesen Proben nur berechtigt. Er sagt (Segraif., p. 51): Les Vers de Mademoiselle de Scudery sont assez coulans, & il y a toujours quelque pensée: Elle ne m'écrit guere qu'elle n'en mêle

quelques-uns dans ses Lettres.'

4. Ehe wir zu den Romanen der M<sup>lle</sup> de Scudéry tibergehen, werde festgestellt, in wie weit Georges an ihrer Abfassung beteiligt war. Während anfänglich Madeleine ihren Bruder in seinen Arbeiten unterstützte, und auf diese Weise die mehr äusserlichen Regeln der Schriftstellerei erlernt haben mag, trat später das umgekehrte Verhältnis ein: Madeleine war in jedem Falle die eigentliche Schöpferin; sie ersann den Plan. Gesprächsweise<sup>2</sup>) führten alsdann die Geschwister die Einzelheiten der Erzählung aus, worauf Madeleine wiederum sich allein an die Niederschrift machte, Georges nur gelegentliche Einfälle, häufiger jedoch militärische und kriegerische Schilderungen, denen wohl die Begeisterung, nicht aber die Sachkenntnis der Schwester gewachsen war, beisteuerte. Die Widmungen und Vorreden ver-

von Ménage, steht Bibl. poët. II, 357.

<sup>1)</sup> Ein allerliebstes Geburtstagsgedicht an die Scudéry,

<sup>2)</sup> Auf einer Reise von Marseille nach Paris konzipierten die Geschwister im Wirtshause zu Pont-Saint-Esprit einige Episoden des 'Cyrus'. Man belauschte ihr Gespräch, welches sehr bluttriefend war, und setzte sie als ein sich mit schrecklichen Plänen tragendes Verbrecherpaar gefangen; bald aber klärte sich vor dem Maire die Sache auf. Vergl. Livet, Préc. et Précieuses, 240 f.

fasste in der Regel Georges, dessen breiter und emphatischer Stil hierfür wie geschaffen war. Dem 'Ibrahim', dem 'Grand Cyrus' und den ersten Teilen der 'Clélie' lieh Georges auf dem Titel seinen Namen, dem er selbstbewusst seinen vollen Titel: 'Gouverneur de Notre-Dame-de-la-Garde' beizustigen pflegte. Später veröffentlichte Madeleine ihre Werke meist anonym, wohl weil es bereits zu allgemein bekannt worden war, dass nicht Georges der Versasser sei.

5. Ebenso wie Camus, Gomberville und la Calprenède keine Entwickelung innerhalb ihrer litterarischen Thätigkeit durchmachen, derart, dass ihre früheren und ihre späteren Romane sich nicht wesentlich unterscheiden, diese keineswegs bedeutend besser sind, als jene, so auch Madeleine de Scudéry. Diese Erscheinung ist demnach für die ganze Gattung der Romane, die wir hier behandeln, ein bedeutungsvolles Charakteristikum. Sie ist ein Anzeichen, dass dem Idealroman überhaupt das frisch pulsierende Leben abging, dass die Autoren an ihm schufen, ohne ihre Individualität einzusetzen, ohne den Schatz innerlicher Erlebnisse, Empfindungen und Beobachtungen mit zu verwerten. Er ist, wie schon mehrfach hervorgehoben wurde, ein künstlich gezüchtetes Produkt des Verstandes, als solches mit bewundernswerten Feinheiten der Komposition und des Stiles ausgestattet, aber, von wenigen Stellen abgesehen, kein Werk warmherziger dichterischer Gestaltungskraft. 1)

A. So ist auch der Scudery erster Roman, 'Ibrahim', vom ästhetischen Standpunkte aus betrachtet, mindestens ebenso wertvoll wie ihre späteren Schöpfungen, wennschon ihm andererseits nicht die hohe kulturhistorische

<sup>1)</sup> Diese Stagnation steht im Gegensatz zu dem, was sich an der Entwickelung des neueren englischen Romans beobachten lässt: Richardson und Fielding z. B. machen eine deutlich wahrnehmbare Läuterung durch: 'Clarissa Harlowe' könnte ebenso wenig vor 'Pamela' geschrieben sein, wie 'Joseph Andrews' vor 'Tom Jones'.

Bedeutung zukommt, welche den 'Grand Cyrus' und 'Clélie' zu den wichtigsten Quellenschriften für die Sittengeschichte des XVII. Jahrhunderts erhebt. Die Sonderstellung, die 'Ibrahim' unter den drei ersten Romanen der Scudéry einnimmt, erklärt sich in erster Linie daraus, dass ihm das 'Déguisement' noch abgeht.¹) Die Erzählung wird um ihrer selbst willen dargeboten; sie ist daher weit reizvoller und mannichfaltiger, als die ärmlichen und langausgesponnenen Ereignisse im 'Cyrus' und in der 'Clélie'. Auch wird die Lokalfarbe treuer bewahrt,²) obschon dies gerade hier der Verfasserin grössere Schwierigkeiten bieten musste, als etwa in der 'Clélie', wo doch Szenerie und Sittenverhältnisse ihr aus der täglichen Lektüre der Alten vertraut waren.³)

'IBRAHIM OV L'ILLUSTRE BASSA' wäre nach Segrais (Segraif., p. 117) bereits 1635 veröffentlicht worden, doch erscheint diese einzig dastehende Angabe unwahrscheinlich. Die erste bibliographisch bekannte Ausgabe datiert vom Jahre 1641,4) weitere Auflagen von 1652 und 1665. Eine schön gedruckte Neuauflage ist die vom Jahre 1723 (Paris, Chez P. Witte). Der Roman, der Mlle de Rohan gewidmet, zerfällt in vier Oktavbände oder zwei Teile zu je zehn Büchern, ist also einer der kürzeren historisch-galanten Romane.

4) Siehe Lotheissen, a. a. O., III, 64.

<sup>1)</sup> Auch die fein ausgeführte, plastische Figur des lebenslustigen 'Marquis François' (seine Geschichte wird im 6. Buche
des I. Teiles erzählt) halten wir nicht für ein Konterfei einer
einzelnen bestimmten Persönlichkeit. Er ist vielmehr, ganz
wie d'Urfé's 'Berger inconstant' Hylas, den die Dichterin nur
aus dem Schäferlichen ins Kavaliermässige zurückübersetzte,
Repräsentant einer ganzen Menschenklasse.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fournel, a. a. O., 170.

<sup>3)</sup> Dass sich auch im 'Ibrahim' merkwürdige Entlehnungen aus einem römischen Autor, nämlich aus Seneca's 'Controversae' (I, 6, 7; II, 10, 15; III, 20; IV, 6; &c.) finden, darauf machte Chassang aufmerksam (Hist. du Roman et de ces. rapports avec l'histoire dans l'antiquité &c. Paris 1862, p. 427)

Eine aussthrliche Inhaltsangabe unterbleibe hier, da Cholevius' gewissenhafte und trotzdem sehr lesbare Analyse<sup>1</sup>) allgemein zugänglich ist.<sup>2</sup>) Nur das Wissenswerteste sei mitgeteilt. Der Held des Romans ist Ibrahim (oder eigentlich 'Justinian'), Grossvezier des Sultans Soliman (II.); seine Geliebte die schöne Isabelle, eine Prinzessin von Monaco. Ibrahim thut im Dienste seines Gebieters Wunder der Tapferkeit und erwirbt sich die höchsten Auszeichnungen. Da wird sein Glück dadurch gestört, dass Roxelane, des Sultans Schwester, sich in ihn, Soliman selbst in Isabelle verliebt. eine schöne Furie, sucht auf allen Wegen an ihr Ziel zu gelangen, und spinnt, nachdem sie die Standhaftigkeit Ibrahim's erkannt, die furchtbarsten Ränke; der Sultan, ein edler und hochherziger Charakter, kämpft immer wieder gegen die Liebe zu der Verlobten seines Freundes Endlich aber schenkt er doch den Einflüsterungen Roxelane's, die ja seinen eigenen innersten Wünschen Erfüllung verheissen, Gehör. Die Schlussszene Romans, in der erst der Konflikt gelöst wird, ist mit Meisterschaft ausgemalt. Soliman hat einst Ibrahim zum Dank für seine Grossthaten zugeschworen, dass er eines gewaltsamen Todes nicht sterben solle, so lange er, der Sultan, am Leben sei. Nun aber haben Roxelane und ein verschlagener Muphti sein Gewissen derart eingeschläfert, dass er glaubt, seinen Eid nicht zu verletzen, wenn man Ibrahim töte, während er selbst im Schlummer liege und so, weil nicht bei Bewusstsein, auch nicht am Leben sei. Aber als die Erdrosselung ins Werk gesetzt werden soll, findet der Sultan keinen Schlaf; die Ermahnungen des ruchlosen Rustan, des Helfershelfers der Roxelane, trotzdem den Befehl zur

<sup>1)</sup> a. a. O., p. 38-47.

<sup>2)</sup> Auch Dunlop (-Liebrecht) skizziert S. 380 f. den Inhalt. Er, der überhaupt den französischen Idealroman nur ironisiert, anstatt eine vorurteilslose Würdigung zu versuchen, tadelt den Schluss als lächerlich.

Hinrichtung zu geben, wecken plötzlich wieder das bessere Selbst in ihm. Er ermannt sich, schenkt Ibrahim Freiheit und Leben und entlässt ihn mit Isabelle, auf die er feierlich Verzicht thut, aus dem Lande. Rustan wird von dem wütenden Volke zerrissen, Roxelane stirbt im Wahnsinn.

Gleichzeitig mit Ibrahim und Isabelle gelangen auch (ganz nach Art der Romane la Calprenède's) andere Liebespaare an ihr Ziel: Horace und Hipolite, Doria') und Sophronie, Alphonse und Léonide. Der 'Marquis François' heiratet zwar Émilie nicht, aber erklärt, dass wenn er sich überhaupt zur Ehe entschliessen könnte, sie seine Auserwählte sein würde.

Die Haupthandlung des 'Ibrahim' wurde 1643 von Georges de Scudéry dramatisiert; auch seine Tragikomödie 'Axiane' ist dem Romane entlehnt. Die Episode von Mustapha und Geangir wurde von den bekannten Autoren Mayret und Belin dramatisch verwertet.<sup>2</sup>)

'Ibrahim' fand eine Übersetzung ins Deutsche: "Ibrahim's ober bes durchleuchtigen Bassa und der besständigen Jabellen Wundergeschichte, durch Fil. Zaesien von Fürstenau." Vier Teile in 2 Bänden, 618 + 665 Seiten. Amsterdam 1645, 12°; 2. Ausl. 1665°); und ins Italienische: 'Il perfetto Ibrahim, overo

<sup>1)</sup> Es ist für den deutschen Leser interessant, dass eine Zwischenhandlung des 'Ibrahim' die Verschwörung des Fiesco behandelt. Wir vermuten, dass die Dichterin im Anschluss an eine Darstellung arbeitete, welche der selbst den preziösen Kreisen nahestehende Kardinal de Retz (im Anschluss an das Werk des Italieners Agostino Mascardis) von dieser fesselnden Episode aus der Geschichte Genuas gegeben hatte (Paris 1627).

<sup>2)</sup> Siehe Bibl. univ. des Rom. 1775, Aoust., p. 158.

<sup>2)</sup> Es ist bemerkenswert, dass Zesen Georges de Scudéry für den Verfasser hält — nach Deutschland also war damals die Kenntnis von Madeleine's Verfasserschaft noch nicht gedringen — und dass er den 'Ibrahim' für den besten Roman Frankreichs, nächst der 'Astrée', erklärt, namentlich weil alle vorkommenden Personen fürstlichen Geblütes seien.

illustre Bassa, tradotto dal francese &c.' 2 Bde. 12°. Venet. 1684.

B. Nachdem Madeleine so glücklich debütiert, veröffentlichte sie vom Jahre 1649 an bis zu Ende des Jahres 1653<sup>1</sup>) ihren berühmten 'ARTAMENE OV LE GRAND CYRUS'<sup>2</sup>) in zehn Oktavbänden von zusammen 6679 Seiten äusserst kompressen Druckes.") Er zer-

2) In den Kreisen der Preziösen 'la Persaide' genannt.

Vergl. Somaize, éd. Livet, I, 74.

<sup>1)</sup> Weitere Auflagen: (einzelner Bände) Paris 1650, 1651; (des ganzen Romans) 1653, 1654, 1656, 1658; Leyde 1655, 1656 (sämtlich identisch). Es ist erklärlich, dass der 'Cyrus' (wie Louandre, Cont. franç. contemp. de Lafontaine, p. XIII berichtet) seinem Verleger, Augustin Courbé, einem der 'Fermiers généraux' im Reiche 'Romanie' (wie sich Furetière in seiner 'Nouvelle Allegorique' [2. éd., p. 140] ausdrückt) — einen Reingewinn von 100 000 écus einbrachte.

<sup>3)</sup> Der 'Grand Cyrus' ist der längste Roman, dessen wir in dieser Arbeit zu gedenken haben. Es scheint daher hier am Platze, einmal eine Frage zu beantworten, die der Leser gewiss schon manchmal aufgeworfen hat, woher nämlich die Welt des XVII. Jahrhunderts die Musse und die Geduld nahm, derartige endlose Werke zu lesen. Zunächst bedenke man, dass die Zeit überhaupt eine viel gemütlichere war als die unsere, der Dampf und Elektrizität in jeglicher Hinsicht die Ruhelosigkeit gelehrt haben; ferner, dass der Adel, für den die weit ausgesponnenen Idealromane fast ausschliesslich bestimmt waren, wenigstens in Friedenszeiten nicht viel besseres zu thun hatte, als seine Zeit mit möglichst viel Amüsement zu töten, und dass die meisten der Sports, welche heute dem Müssiggang die Langeweile fernhalten, noch nicht erfunden waren. Insbesondere gab es für die Frauen, wie Mme de Genlis in ihrem Werke 'De l'Influence des femmes sur la littérature française' (Paris 1811), t. I, p. 126 bemerkt, nur wenig Zerstreuungen: 'il y avail alors peu de spectacles . . . Les femmes menaient un genre de vie réglé, sédentaire; au lieu de chanter, de jouer des instruments, de préparer et de donner des concerts, elles passaient une grande partie de leurs journées à leurs métiers, occupées à broder ou à faire de la tapisserie: pendant ce temps une demoiselle de compagnie lisait tout haut . . . Quand les femmes entreprenaient, comme une chose fort simple, de remeubler à neuf, de leurs mains, une grande maison ou un vaste château, les longues

fällt in 10 Teile oder 30 Bücher. Gewidmet ist das Riesenwerk der Herzogin von Longueville, deren schönes Brustbild in einem Stiche von N. Regnesson den I. (und häufig auch den X.) Band schmückt. Auch sonst sind leidliche Illustrationen und jedem Bande ein mit besonderer Sorgfalt gestochenes Frontispice beigefügt. 1)

Wir lassen eine knappe Inhaltsangabe des Romans folgen, wobei wir uns an die zuverlässige Analyse der Bibl. univ. des Romans (1775, Nov. p. 89—156) anlehnen.

Cyrus, der Sohn des Perserkönigs Cambyse und der medischen Prinzessin Mandane wird zu Ecbatana

lectures ne les effrayaient pas. Ces éternelles conversations, qui, dans les ouvrages de mademoiselle de Scudéry, suspendant la marche du roman, nous paraissent insoutenables, étaient loin de déplaire. On avait alors le goût des entretiens ingénieux et solides, non-seulement à l'Hôtel de Rambouillet, mais à la cour, chez Madame, chez mademoiselle de Montpensier, chez la duchesse de Longueville, &c.'

Dazu kommt, dass, da verhältnismässig nur wenige Autoren schrieben, der litterarische Markt durchaus nicht von Novitäten überflutet wurde, und dass endlich auch diese langen Romane nie auf einmal, sondern so allmählich veröffentlicht wurden, dass völlig Zeit dazu vorhanden war, sie

Zeile für Zeile mit Aufmerksamkeit zu lesen.

1) Uber den 'Grand Cyrus', namentlich über seine eminente kulturgeschichtliche Bedeutung hat Victor Cousin (c'est-à-dire l'esprit aujourd'hui le plus passionné pour le XVIII siècle, que nul autre ne connaît plus à fond, Fournel, a. a. O., p. 164) so erschöpfend gehandelt, dass hier nur weniges nachzutragen blieb. Das einzige, was man in seinem gediegenen Werke vermissen konnte, ist eine ausführliche Analyse. Er hat sie unterlassen jedenfalls in der Uberzeugung, dass die eigentliche Erzählung der Verfasserin als etwas nebensächliches gegolten habe, ihr lediglich ein Untergrund für den Aufbau weitläufiger Reflexionen, Gespräche und Schilderungen gewesen sei. Diese Ansicht muss der Kultur historiker allerdings bei der Lekture des 'Grand Cyrus' gewinnen; die Litteraturgeschichte aber darf den eigentlich romanhaften Elementen, auch wenn sie in den Hintergrund gedrängt sind, ihre Aufmerksamkeit nicht versagen.

im Hause seines Grossvaters Astyage geboren. dieser hatte seine Tochter zu sich berufen, um das erwartete Kind sofort aus dem Wege räumen zu können, da er aus dem Spruche der Traumdeuter schliessen zu mtissen glaubte, dass ihm von dem Enkel schweres Verderben drohe. Astyage übergibt den neugeborenen Cyrus seinem Höfling Harpage mit der Weisung, ihn im einsamen Walde wilden Tieren preiszugeben. Harpage, von Mitleid bewegt, vertraut das Kind einem Hirtenpaare, Mitradate und Spaco, an und setzt an dessen Stelle das totgeborene Kind dieser Leute aus. Astyage gibt an, Cyrus sei kurz nach der Geburt verstorben. Mandane, die ein Verbrechen ahnt, begibt sich zu ihrem Gatten nach Persepolis zurück, während Cyrus Hirtengewand aufwachsend durch Gesinnung und Benehmen bald sein königliches Geblüt verrät. Ein Streit mit dem Sohne eines Hofbeamten bringt ihn vor Astyage. Von der Schönheit des Knaben überrascht und von seiner Ähnlichkeit mit Mandane betroffen, lässt Astyage den Hirten zu sich kommen und erfährt bald, dass der Knabe sein Enkel sei. Da die Magier sich jetzt beruhigend äussern, so trachtet er dem Wiedergefundenen nicht weiter nach dem Leben, verbannt aber Harpage, der sich als ungehorsam erwiesen, vom Hofe. Cyaxare, der König von Cappadocien, ein Bruder der Mandane, lässt Cyrus, sobald er herangewachsen wäre, seine einzige Tochter als Braut anbieten. So erhält Cyrus schon als Knabe die Anwartschaft, ausser Persien und Medien ein drittes Reich, Cappadocien, zu erben. Dies beunruhigt den argwöhnischen Astyage aufs neue, aber seine Ränke sind erfolglos. Es hat sich nämlich inzwischen am persischen Hofe der verbannte Harpage eingefunden, und wenn es seiner Rachbegier auch nicht gelingt, den jugendlichen Cyrus zu einem Zuge gegen den meuchelmörderischen Mederkönig zu bewegen, so erreicht er doch, dass jener die eigene Person gegen alle Angriffe sichert. Indessen treibt der Thatendrang den Prinzen

doch bald hinaus. Sein Hüter Chrysante sieht ein, dass er ihn nicht länger zurückzuhalten vermag, und so begleitet er seinen Schützling auf der heimlichen Flucht aus dem Vaterhause, denn Cambyse war mit der Entfernung des einzigen Sohnes nicht einverstanden. Cyrus und Chrysante reisen in Verkleidung, mit Geld und Edelsteinen wohl ausgerüstet; Cyrus hat den Namen Artamene angenommen.1) Ihr nächstes Ziel ist Phrygien, wo Krieg entbrannt sein soll. Aber schon in der Nähe Babylons erfährt der Prinz, indem er das Gespräch zweier Eingeborenen belauscht,2) dass bereits Friede zwischen Phrygien und Assyrien geschlossen sei. Dies sei für die Königin der Assyrer, Ninocris, eine grosse Freude, doch wäre diese dadurch getrübt, dass ihr Sohn sich heimlich von ihr entfernt habe, um einer Heirat auszuweichen. Um die Zeit bis zu Beginn eines Krieges schicklich auszufüllen, begibt sich Cyrus auf Reisen. Er besucht die kleinasiatischen Pflanzstädte der Griechen, geht dann, nachdem er lange Zeit auf den Ruinen Trojas verweilt, nach Hellas hinüber, wo er in Mycene von Périandre freundlich aufgenommen wird. In Korinth erfährt er den Ausbruch von Feindseligkeiten zwischen Ionien und Lydien, und er beschliesst sogleich, sich nach Ephesus zu begeben, welches Krösus anzugreifen im Begriffe steht. Auf der Fahrt dahin fällt er trotz tapferster Gegenwehr in die Hände des grossen Seeräubers Thrasibule. Als dieser kurz danach von anderen Korsaren angegriffen wird, erkämpft Cyrus sich und Thrasibule, der ihn grossmütig behandelt, die Freiheit. Im Begriff mit dem Schiffe, das ihm dieser geschenkt, nach Ephesus zu segeln, überfällt ihn ein furchtbares

<sup>1)</sup> Ebenso entflieht in der 'Caffandre' Oroondate aus dem Heimatlande. Auch er nimmt einen anderen Namen (Oronte) an.

<sup>2)</sup> Zu lauschen gilt in diesen Romanen nicht für unschicklich. Es ist der gewöhnliche Weg, Dinge zu erfahren, die anders nicht so leicht erfahren werden könnten.

Unwetter und verschlägt ihn an die Küste Cappadociens, unweit der Stadt Sinope, in das Reich seines Oheims Cyaraxe. Er beschliesst sich hier nicht zu erkennen zu geben, da Cyaraxe, gleich Astyage, ihm durch unheilverkundende Weissagungen feindlich gestimmt worden Bald nach der Landung begibt er sich in einen Tempel, um den Göttern für seine Errettung zu danken. Hier begegnet er einem Fremden von einnehmendem Äusseren und feinen Sitten, 1) mit dem er Bekanntschaft anknufft. Es naht sich ein feierlicher Zug: es ist der Hof, welcher sich anschickt, ein feierliches Dankopfer darzubringen. Cyrus erblickt die Prinzessin Mandane, und sogleich nimmt ihre Schönheit sein Herz gefangen.<sup>1</sup>) Auf Befragen, warum der Dankgottesdienst abgehalten werde, wird ihm berichtet, es geschehe, weil Cyrus aus dem Leben geschieden sei, und damit Asien von schweren Befürchtungen befreit habe. Dies bestärkt den Helden in seinem Entschlusse, sich nicht zu erkennen zu geben, doch nimmt er sich gleichzeitig vor, im Lande zu bleiben und sich durch grosse, unerhörte Thaten die Achtung des Königs und die Liebe Mandane's zu erringen. Gelegenheit, sein Vorhaben ins Werk zu setzen, bietet sich bald genug. Der König von Pontus und Bithynien, der um Mandane's Hand angehalten, aber aus politischen Gründen abgewiesen worden war, hatte im Verein mit dem König der Phrygier Cappadocien den Krieg erklärt. Für den glücklichen Ausgang des Kampfes ward nach kurzer Frist abermals ein Gottesdienst abgehalten. Cyrus erblickt bei dieser Gelegenheit Mandane zum zweiten Male, zugleich aber auch jenen wohlgebildeten Fremdling, und bemerkt nun, dass dieser die Gelegenheit, die Prinzessin zu sehen, ebenso eifrig wahrnimmt wie er Artamène rüstet sich aufs stattlichste aus und selbst.

<sup>1)</sup> Freundschaften und Liebesverhältnisse werden in allen heroisch-galanten Romanen ganz vorzugsweise in Tempeln eingegangen. Die hier genannte Mandane ist nicht mit der Mutter des Helden zu verwechseln.

lässt sich in die auserwählte Schaar des Königs einreihen, der selbst mit zu Felde zieht, während Mandane unter sicherer Hut nach Ancyra gesandt wird. Die Cappadocier tragen bald den Sieg davon; sie verdanken ihn allermeist der Tapferkeit Artamène's, der überdies mit eigener Gefahr Cyaraxe das Leben gerettet hat. hat auch jener Unbekannte, der Nebenbuhler Artamène's, wesentlich zum Erfolge beigetragen. Cyaraxe überschüttet Artamène mit Dankesbezeugungen, er ernennt ihn zu seinem Feldherrn und sendet ihn in Begleitung des wackeren Arbaze als Siegesboten zu Mandane, mit einem Briefe, der ihn der wohlwollenden und dankbaren Gesinnung der Fürstin empfiehlt. So hat Artamène zum ersten male Gelegenheit, die Geliebte in nächster Nähe zu sehen und zu sprechen. Er sieht sich von ihr mit vieler Auszeichnung behandelt, so dass er einige Hoffnung fasst, einst ihre Gegenliebe erwerben und die Vorurteile seines Oheims zerstören zu können.

Der Krieg soll durch den Kampf einer auserlesenen Schaar von 200 Mann aus jedem Volke zur Entscheidung gebracht werden. Artamène erhält die Erlaubnis mitkämpfen zu dürfen, wiewohl sie Fremdlingen versagt worden war und daher auch Philidaspe — dies ist der Name des Ritters, den Artamène kennen gelernt — zu seinem grossen Verdrusse abschlägig beschieden wurde. Artamène beweist den grössten Heldenmut: er schliesslich der einzig überlebende und hat so Cappadociern dem Vertrage gemäss den Sieg errungen. Jedoch widersteht noch die Stadt Cérasie. Wiederum wird Artamène zu ihrer Belagerung auserlesen und auch hier ist er siegreich. Aber nach kurzer Frist erhebt sich der König von Pontus abermals und muss erst durch einen neuen langandauernden Krieg, in welchem Artamène Cyaraxe nochmals Krone und Leben rettet, gedemütigt werden. Durch diese Erfolge Artamène's entbrennt die Eifersucht Philidaspe's, die schon lange im Stillen geglüht hatte, mehr und mehr. Es kommt

endlich zu einem Zweikampf der beiden Helden, und Philidaspe wird besiegt. Doch gibt ihm Artamène grossmtitig sogleich das abgenommene Schwert zurück.

Mandane ahnt wohl, was zu der Nebenbuhlerschaft der beiden Männer die eigentliche Veranlassung gibt, und um sich nicht der Kränkung auszusetzen, von einem von ihnen, die (wie sie glaubt) an Rang so tief unter ihr stehen, eine Liebeserklärung zu empfangen, gibt sie Martésie, ihrer Vertrauten, den strengen Befehl, sie nie mit Artamène und Philidaspe allein zu lassen.

Immer noch wittet der Krieg mit dem Könige von Als eine Entscheidungsschlacht bevorsteht, Pontus. schreibt Artamène für den Fall seines Todes eine ehrfurchtsvolle, aber leidenschaftliche Liebeserklärung an Mandane nieder, und übergibt sie seinem treuen Diener Féraulas 1) mit der Weisung, sie in die Hände der Prinzessin zu legen, sobald er gefallen sein würde. furchtbare Schlacht wendet sich, dank dem Heldenmute des Artamène, wiederum zu Gunsten Cyaraxe's, aber plötzlich ist Artamène verschwunden. Féraulas schenkt dem Gerüchte Glauben, welches den Helden für tot erklärt, und übergibt daher Mandane den ihm anvertrauten Brief. Die Nachricht, dass Artamène nicht mehr am Leben sei, wirkt derartig auf die Prinzessin, dass sie das Geständnis nicht nur ohne Groll aufnimmt, sondern seinem Gedächtnis auch heisse Thränen weiht. Philidaspe triumphiert; der König von Pontus, der gefangen genommen worden, hat wenigstens den Trost, in Mandane's Nähe zu kommen und aufs neue seine Werbung anbringen zu können. Da erscheint mit einem Male Artamène wieder: er hatte die Feinde weiter verfolgt als die Übrigen, sich verirrt und war in das Schloss einer Dame geraten, die ihn voll Freuden als ihren Sohn Spitridate aufnahm, mit dem er eine voll-

<sup>1)</sup> Der Name ist für die bekannte Figur des 'Vertrauten' zum Appelativum geworden.

kommene Ähnlichkeit besass. Spitridate liebte Araminte, die Schwester des Königs von Pontus, und hatte auf dessen Seite gekämpft.

Auf der Heimreise wurden in Sinope Artamène Brieftäfelchen übergeben, die einer seiner Diener aufgefunden hatte. Artamène liest auf derselben die Schriftzüge Philidaspe's und entdeckt, dass dieser eine listige Entführung Mandane's plane. Auch kommt an den Tag, wer Philidaspe in Wahrheit sei: kein anderer als der Sohn der Assyrierkönigin Ninocris, der aus Liebe zu Mandane, von deren Schönheit er gehört, seine Mutter verlassen hatte.

die Prinzessin vor diesen Nachstellungen Um schützen zu können, bittet sie Artamène, der nicht weiss, dass Féraulas bereits seinen Liebesbrief abgegeben, um eine geheime Unterredung. Mandane schlägt ihm seine Bitte ab, in der Meinung, er wolle seine Werbung wiederholen. Endlich aber erhält er doch Zutritt, offenbart Philidaspe's Verräterei und wird mit Zustimmung Mandane's vom Könige zum Hüter der Fürstin ernannt. So hat er häufig Gelegenheit, die Geliebte zu sehen und, wiewohl sie ängstlich vermeidet, mit ihm allein zu sein, findet er endlich doch eine Stunde, ihr abermals sein Herz zu entdecken. Mandane versagt ihm jede Hoffnung auf ihren Besitz, ehe er nicht seine Ebenbürtigkeit nachgewiesen. Nun gesteht Artamène, dass Cyrus und ihr naher Verwandter sei. Mandane kann eine Regung der Freude nicht unterdrücken, schreibt sie ihm vor, binnen drei Monaten sich als Cyrus die Einwilligung ihres Vaters zu erwerben — anderenfalls könne sie nie die Seine werden.

Daher sucht sich Artamène mehr und mehr bei Cyaraxe und seiner Umgebung in Gunst zu setzen. Bald bietet sich auch wieder Anlass zu rühmlichen Waffenthaten. Arsamone, Spitridate's Vater, hat während der Gefangenschaft des Königs von Pontus die alten Ansprüche seines Hauses auf Bithynien wieder geltend gemacht, ohne dass der verbtindete Phrygierkönig, der im Krieg mit Krösus begriffen war, zur Abwehr im Stande gewesen wäre. Artamène erbittet hierauf als ein grossmütiger Nebenbuhler die Freiheit des Königs von Pontus, zieht an seiner Seite zu Felde und hilft ihm, Bithynien, welches bereits abgefallen war, wieder zum Gehorsam zu bringen.

Die Ähnlichkeit mit Spitridate ist Anlass, dass Gerüchte auftauchen, Cyrus sei noch am Leben und zuletzt in Persien und Medien gesehen worden. Astyage, aufs äusserste beunruhigt, lässt daher Cyaraxe durch seinen Vertrauten Araspe aufs dringlichste anraten, eine neue Ehe zu schliessen und damit die Aussichten Cyrus' auf eine nahezu ganz Asien umfassende Erbschaft zu vereiteln. Als Gattin schlägt er die Massagetenkönigin Thomiris vor. Aribée, der am cappadocischen Hofe die Interessen Philidaspe's vertritt, überredet Cyaraxe auf diese Vorschläge einzugehen und Artamène als Freiwerber zu Thomiris zu senden. Artamène unterzieht sich dem Auftrag, aber der Erfolg ist, dass sich Thomiris heftig in ihn verliebt und er sich ihren Nachstellungen nur durch die Flucht entziehen kann. Nach Cappadocien zurückgekehrt, erfährt er, dass Philidaspe seinen Anschlag durchgesetzt und Mandane entführt hat. Gleichzeitig vernimmt er die Nachricht vom Tode seines Grossvaters Astyage.

Cyaraxe, der nun über Medien und Cappadocien gebietet und noch von den Persern unterstützt wird, unternimmt einen großen Rachezug gegen Assyrien, um seine Tochter zu befreien. Hier war inzwischen Philidaspe seit dem Tode der Ninocris König geworden und in jeder Hinsicht zur Verteidigung gerüstet. Er hatte den Beistand Mazare's, des Fürsten der Sacen, sowie der Könige von Hyrkanien, Arabien, Phrygien und Lydien gewonnen. Trotz dieser mächtigen Allianz ist Artamène, der den größen Teil des Heeres befehligt, siegreich (die Schlacht wird am Tigrisufer geschlagen)

und erobert danach Babylon, freilich ohne sich Mandane's oder ihrer Entführer bemächtigen zu können, die nach Ptérie, der Statthalterschaft Aribée's, gestüchtet sind. Von da entführte man die Fürstin wiederum nach Sinope. Artamène erstürmt diese Stadt, aber schon ist Mandane abermals, diesmal durch den treulosen Mazare, entführt worden. Doch wird der König von Assyrien gefangen genommen. Beide beschliessen, Mandane mit gemeinsamer Anstrengung Mazare zu entreissen, dann einen Zweikampf über ihren Besitz entscheiden zu Ein Brief, in welchem Artamène diese Abmachung anerkennt, fällt in die Hände Cyaraxe's, der auf diese Weise von Artamène's Ansprtichen auf Mandane die erste Kunde erhält. Erzürnt, dass ein Abenteuerer es wage, das Auge zu seiner Tochter zu erheben, lässt er Artamène ins Gefängnis werfen. zahllosen Freunde, die Artamène sein Edelmut und sein ritterliches Wesen am cappadocischen Hofe erworben, treten fürbittend für ihn ein, während gleichzeitig Féraulas und Chrysante ihm dadurch dienlich zu sein hoffen, dass sie seinen wahren Namen und Stand verraten. Dadurch aber wird Cyaraxe nur noch mehr aufgebracht und Artamène würde untergehen, wenn ihn nicht seine Freunde mit Gewalt befreiten. Die erste That Cyrus' ist, Cyaraxe aus den Händen des über seine Ungerechtigkeit erbitterten Volkes zu befreien. Diese Hochherzigkeit bekehrt den König, der nun mit dem Neffen Frieden und Freundschaft schliesst.

Mandane ist inzwischen aus den Händen Mazare's in die eines dritten Entführers übergegangen. Man hält Phraarte, einen Prinzen von Armenien, für den Räuber und überzieht sein Land mit Krieg. Auch hier gelingt es Artamène, den Sieg zu erfechten, aber die befreite Fürstin ist nicht Mandane, sondern Atraminte, die Prinzessin von Pontus, welche Phraarte Spitridate entführt hat. Mandane ist in Wahrheit in die Gewalt des Königs von Pontus geraten, und dieser hat sie nach Lydien

entführt. So sieht sich Artamène genötigt, die Waffen gegen den Lydierkönig Krösus zu erheben. Er nimmt sein Reich ein, aber der König von Pontus besitzt den Zauberring des Gyges, der seinem Träger Unsichtbarkeit verleiht,1) und so gelingt es ihm, Mandane abermals ihrem Erretter zu entreissen. freut er sich nicht lange mehr ihres Besitzes: Aryante, der Bruder der Thomiris, entreisst ihm die schöne Beute und bringt sie ins Massagetenland. Nun zieht Cyrus zum zweiten male in das Reich der Thomiris, und es gelingt ihm, Aryante zu töten. Hierauf droht die rachedürstende Königin, Mandane, die sich in ihrer Gewalt befindet, zu töten, wofern sich Cyrus nicht binnen drei Tagen ausliefere. Da verbreitet sich abermals das Gerücht von Cyrus' Tod: man überbringt Thomiris sogar ein abgeschlagenes Haupt, das leicht für das Artamène's gehalten wird, da es seinem Doppelgänger Spitridate angehört. Vor den Augen Mandane's taucht die grausame Königin dies Haupt in ein Gefäss mit Blut, damit der Unhold sich jetzt endlich daran ersättige. Mandane fällt in eine tiefe Ohnmacht, aus der sie erst die Botschaft erweckt, Cyrus sei noch am Leben, aber nun lebendig in die Hand der Massagetenkönigin gefallen. Thomiris will ihn ermorden lassen, aber Cyrus schlägt den zu der Blutthat ausgesandten Scythen nieder, ermordet die Wachen und erkämpft sich und Mandane die Freiheit.<sup>2</sup>) Thomiris entrinnt der Bestrafung. Das endlich vereinte Liebespaar kehrt nach Ecbatana zurück, wo die Eltern ihren Bund segnen.

Romanen la Calprenède's.

<sup>1)</sup> Über diesen Zauberring vergleiche: Plato, De Rep., l. II; Cicero, De Officiis, l. III, c. IV, § 38. — Der Mythus ist aber offenbar unserer Schriftstellerin durch Heliodor (IV, 8 u. VIII, 9, 11) übermittelt worden, aus welchem gewiss auch Ariosto (Orl. fur., c. 11) schöpfte. Vergl. Édelestand du Méril, 'Floire et Blanceflor' (1856), Introduct. p. CLXII¹.
2) Ganz ähnliche Szenen finden sich wiederholt in den

Um das alte Orakel: Cyrus werde ganz Asien beherrschen, sich auf unblutige Weise erfüllen zu lassen, legen Cyaraxe und Cambyse ihre Kronen nieder. Mit dem Assyrerkönig Philidaspe braucht der Held nicht mehr um Mandane zu kämpfen, denn er ist im letzten Kriege gefallen.

Es ist leicht zu erraten, dass die Scudéry als Quellenschriften namentlich die selbst schon romanhafte 'Cyropædie' des Xenophon und den Herodot benutzte. hauptsächlichsten Ereignisse stimmen nach Verlauf und Chronologie mit diesen Quellen überein, ebenso die Namen und die Charaktere. Im 'Au Lecteur' an der Spitze des V. Bandes erklärt die Dichterin, dass sie bald Xenophon, bald Herodot gefolgt sei, je nachdem die Darstellung des einen oder des anderen besser für ihre Zwecke gepasst habe. Vieles allerdings, was sie erzähle, sei reine Erdichtung, wenn dies dem Leser missfalle, so wolle sie — fügt sie sarkastisch hinzu — ihm eingestehen, dass ihr ganzes Werk nur — die Übersetzung eines griechischen Manuskriptes des Hegesippus bilde, das sich auf der Vaticana befinde und nie veröffentlicht worden sei.1)

Bekannt ist, dass zu dem 'Grand Cyrus' ein ziemlich zuverlässiger und sicherer Schlüssel existiert, von dem Tallemant des Réaux erzählt und den Victor Cousin auf der Arsenalbibliothek wieder auffand. 9) Wir teilen

<sup>1)</sup> Die jüngste französische Übersetzung der 'Cyropædie', welche Mlle de Scudéry benutzen konnte, war die von Pyramus de Candolle, Paris 1613. Herodot war erst 1645 von Du Ryer übersetzt worden. — In der Romantisierung des Cyrus fand die Dichterin Nachahmer in Ramsay, der in seinen 'Voyages de Cyrus' (8 Bücher) Cyrus' Leben vom 16. bis 40. Lebensjahre, über welchen Zeitraum Xenophon schweigt, fabulierend berichtete, und in dem Abbé Pernetti, der ein ähnliches Werk: 'Le Repos de Cyrus', verfasste. Siehe Bibl. univ. d. R. 1775, Déc., p. 7.

<sup>2)</sup> Derselbe ist gedruckt und trägt die Jahreszahl MDCLVII. Er rührt, da der Verfasser in den niederen Sphären

auf Grund des Cousin'schen Werkes die wichtigsten Enthüllungen 'Déguisements' im 'Grand Cyrus' (in alphabetischer Reihenfolge) mit; es ist:

Acante - Pellisson.

Anacrise — Angélique d'Angennes.

Aristhée - Chapelain.

Arthénice — Catherine de Rambouillet (Anagramm).

Callicrate — Vincent Voiture (sein interessantes Portrait siehe VI, 1).

Cléomire — der Marquis de Rambouillet.

Cyrus — der Grosse Condé.

Cyrus' Adjutanten und Lieutenante

Marschall Grammont,

de Gassion,

d'Aumont,

Coligny de Châtillon; u. a.

Élise — Angélique Paulet (die Sängerin). Le Mage de Sidon — Bischof Godeau. Mandane — Mme de Longueville.<sup>1</sup>)

Mégabate — Montausier, der spätere Gatte der Julie d'Angennes.

Parthenie — Mme de Sablé.1)

Philonide — Julie d'Angennes.

Pisistrate — der Comte de Fiesque.

Polydamas - Herzog Henri de Montmorency.

Sapho - Madeleine de Scudéry.

Théodamas - Conrart.

Le grand Therpandre — Malherbe.

U. v. a.

Die Belagerung von Cumes - die von Dünkirchen.2)

Die Massagetenschlacht — die von Rocroy.<sup>2</sup>)

Die Schlacht von Thybarra — die von Lens.2)

1) Diesen interessanten Frauen widmet Cousin in seinen 'Études sur les semmes illustres et la Société du XVIIe siècle' (Paris 1853 f.) eine ausführliche Besprechung.

der Preziösen besser Bescheid weiss, als in den höheren, vermutlich von bürgerlicher Hand her. Ein anderer, minderwertiger Schlüssel befindet sich auf der Bibl. Mazarine (No. L 2086). Vergl. Cousin, a. a. O., I, 334.

<sup>2)</sup> Uberall ist hier, wie Cousin an der Hand gleichzeitiger historischer Berichte nachweist, die Darstellung der Scudéry von frappanter Treue.

Direkte litterarische Einwirkungen hat der 'Grand Cyrus' nicht gehabt, ausser in Quinault's 'La Mort de Cyrus' (mit abgeändertem Schluss).

C. Bereits im 'Au Lecteur' zum X. Bande des 'Cyrus' ktindigte Mlle de Scudéry ihren dritten grossen Roman, die 'Clélie' an: 'vn troisième Roman . . . que ie tâcheray de mettre au dessus des deux autres: ou de faire du moins qu'il ne demeure pas au dessous. Le Siecle que i'ay choisi est grand & illustre; le lieu fameux; les Personnes celebres; & les euenemens veritables si beaux que pour peu que l'invention y adjoûte, ce Liure ne vous déplaira pas.' Die 'CLELIE OV HISTOIRE ROMAINE,' in den Preziösenkreisen 'la Romanie' genannt (Somaize, éd. Livet, I, 27), begann auch schon ein Jahr nach Vollendung des 'Grand Cyrus' zu erscheinen.1) Sie ist der Mademoiselle de Longueville, der späteren Duchesse de Nemours, zugeeignet, deren Portrait nebst anderen erträglichen Kupferstichen das Werk ziert. Im Jahre 1660 wurde der Roman vollendet. Er füllt, wie 'Cyrus', zehn Oktavbände,2) von denen immer zwei einen Teil zu drei Büchern bilden.

Wir gehen sogleich zu einer knappen Analyse<sup>3</sup>) über. (Band I.) Porsenna, der König von Clusium, ist in die Gefangenschaft des Königs von Perusia, Mézence, geraten und hat sich bei dieser Gelegenheit in dessen Tochter Galerite verliebt. Der Vater trennt die Liebenden: Porsenna kommt in strengere Haft, Galerite wird auf eine Insel des trasimenischen Sees verbannt. Dort gebiert sie heimlich einen Knaben, den sie mit Preziosen und Erkennungszeichen ausgestattet, der Amme

<sup>1)</sup> Die 'Achevé d'imprimer' des I. und II. Bandes datieren vom 31. August 1654. Neuauflagen einzelner Bände erschienen 1656, 1658, 1660; des ganzen Werkes 1666 und 1731.

<sup>2)</sup> Da jeder Band über 800 Seiten zählt, so kommt anscheinend für 'Clelie' ein grösserer Umfang heraus, als für 'Cyrus'; doch ist erstere viel weitläufiger gedruckt.

3) Vergl. Bibl. univ. des Rom. 1777, Oct. II, p. 5 ff.

Marcia und deren Gatten Nisius anvertraut, welche im Begriff sind, sich nach Sicilien einzuschiffen. 1) In der Nähe der Insel jedoch scheitert ihr Fahrzeug; dasselbe Geschick trifft an derselben Stelle auch den Römer Clelius und seine Gattin Sulpicie, die mit ihrem in zartem Alter stehenden Sohne vor Tarquin haben fliehen müssen. Der Sturm treibt die Schiffbrüchigen durcheinander, das Kind Galerite's gerät in die Nähe des römischen Ehepaares und wird von diesem in dem Glauben, es sei ihr Sohn, gerettet. Später erst bemerkt Sulpicie den Irrtum, aber sie erzieht das Kind mit mütterlicher Liebe, zumal die Edelsteine, die sie bei ihm vorgefunden, auf seine hohe Abkunft deuten. Nisius und Marcia haben sich gerettet und begaben sich, untröstlich über den vermeintlichen Tod des ihnen anvertrauten Kindes, nach Syracus.

Nach einiger Zeit siedeln Clelius und seine Gattin nach Carthago über, wo diese einem Mädchen, das Clélie genannt wird, das Leben schenkt. Es wird gemeinsam mit dem Findling, dem man den Namen Aronce beigelegt hat, erzogen und flösst ihm schon sehr früh die zärtlichste Liebe ein.") Nachdem Clélie herangewachsen, verlieben sich in sie auch der numidische Prinz Adherbal und der Römer Horace. Clelius, um wenigstens wieder in der Nähe seiner Vaterstadt zu leben, nach Capua übersiedelt, begleitet ihn auch Horace dorthin. Er ist der Sohn einer Römerin, welche Clelius vor seiner Vermählung innig geliebt hat, und er ist daher nicht abgeneigt, ihm die Hand seiner Tochter zuzusagen. Sulpicie aber, wie erklärlich, bevorzugt Aronce. Es kommt zwischen den beiden Neben-

<sup>1)</sup> Hier zeigt sich aufs deutlichste die Einwirkung des 'Amadis von Gaula'.

<sup>2)</sup> Auch dieses Motiv: die Kinderliebe, aus der sich später die eigentliche Liebe entwickelt — ist den Amadis-romanen abgeborgt. Wir begegneten ihm bereits in Gomber-ville's 'Cythérée'.

buhlern zum Kampfe, in dem Horace schwer verwundet wird. Aronce muss sich vor dem Zorne seines Pflegevaters eine Zeit lang verborgen halten. Er hat bald das Glück, ihn aus der Hand von Meuchelmördern zu befreien, so dass Clelius ihm aus Dankbarkeit den Besitz seiner Tochter nicht länger versagen kann. Kurz danach kommt Aronce's bis dahin dunkle Herkunft durch eine zufällige Begegnung mit Marcia an den Tag. Die Hochzeit Aronce's und Clélie's soll in dem Landhause des befreundeten reichen Römers Celer gefeiert werden, aber ein furchtbares Erdbeben zerstreut die Gäste, nachdem sie sich kaum versammelt. Als die Ruhe zurückgekehrt ist, sucht man Clélie überall vergeblich. Man glaubt endlich, die Erde habe sie verschlungen - in Wahrheit aber hat der liebeglühende Horace sie nach Perusia entführt. Kaum hat Aronce hiervon Nachricht erhalten, as er dem Räuber nacheilt. Er erblickt ihn in einem Fahrzeug auf dem Trasimenischen See, im Kampfe mit Adherbal begriffen, der bei einer zufälligen Begegnung mit Horace die Sachlage sofort erkannt hatte und nun trachtet, die ihm selbst teuere Clélie zu befreien. Aronce muss diesem Ringen vom Ufer aus unthätig zusehen. Während sich die Fahrzeuge mehr und mehr von ihm entfernen, bittet man ihn, dem in der Nähe von Mördern überfallenen König Mézence beizustehen. Aronce thut dies mit Erfolg, wird aber selbst verwundet, und muss sich eine Zeit lang im nahen Schlosse der Leontinerfürstin sorgfältiger Pflege unterziehen. Aronce hat sich natürlich durch seine That die Gunst seines Grossvaters erworben; er benutzt sie, um denselben auch gegen seine Eltern, die noch immer in der Gefangenschaft schmachten, gütig zu stimmen. Es taucht das Gerücht auf, dass ein Sohn Porsenna's und Galerite's lebe und im Stande sei, seine Eltern zu rächen, aber man weiss nicht (und Mézence am wenigsten), dass dieser Sohn Aronce ist.

(II.) Am Hofe Mézence's trifft Aronce Adherbal wieder, doch kann ihm dieser nicht berichten, was aus

Clélie geworden, da er in jenem Kampfe mit Horace unterlag. Durch seine Siege über die Aretiner und die Crotoniaten steigt Aronce noch mehr in der Gunst Mézence's, der ihn sogar zu seinem Thronerben einsetzen möchte, wenn er nicht den Einfluss Porsenna's fürchtete. Er beschliesst, diesen unter einem Vorwande aus dem Wege zu räumen. Aronce, der damit betraut wird, den Gefangenen auszufragen, zögert nicht, sich ihm als Sohn zu erkennen zu geben und beratet mit ihm, wie Freiheit und Thron wieder zu gewinnen seien. Mézence beschliesst auf Zureden Aronce's, Porsenna am Leben zu lassen, wofern dieser auf Galerite verzichte: diese nämlich will er mit Aronce — also die Mutter mit dem Sohne - verheiraten. Als Aronce seine Mutter erblickt, eröffnet er vor dem gesamten Hofe das Geheimnis seiner Geburt. Das Staunen über diese Enthüllung macht bald einer noch grösseren Bestürzung Platz: Porsenna, von seinen Anhängern befreit, hat den Palast besetzt und nötigt Mézence, ihm endlich Galerite zuzusprechen und ihn aufs neue als König von Clusium anzuerkennen. Nachdem Aronce so das Glück der Seinen wiederhergestellt, drängt es ihn, Clélie's Spur weiter zu verfolgen. Er erfährt, dass Horace sie nach Ardea, einer Stadt, die gerade Tarquin belagert, entführt hat. Als er sich Ardea nähert, macht er durch seinen Freund Amilcar die Bekanntschaft des Römers Herminius, der ihm über Tarquin erwünschte Auskunft gibt und ihm alsdann die ganze Geschichte Roms unter den Königen, namentlich aber von den Greueln erzählt, die der auch ihm feindliche Tarquin mitsamt seiner Gattin Tullie ausgeführt.

Bei Ardea angelangt, erblicken Aronce und sein Begleiter römische Soldaten, die im Begriff sind, einen Frauenraub zu vollführen. Sie eilen zum Beistand herbei, und Aronce erkennt unter den Bedrohten seine Clélie. Während des sich nun entspinnenden Kampfes kommt auch Horace herbei, der Anfangs Aronce beisteht, später aber ihn angreift. Aronce wird schliesslich

schwer verletzt, Herminius von den Römern gefangen genommen, und Clélie, während Aronce den Freund zu befreien suchte, mit ihren Begleiterinnen nach Rom entführt. Daher begibt sich Aronce mit seinen Freunden Amilcar und Celer ebendahin. Sie bieten, ohne ihren wahren Namen anzugeben, Tarquin ihre Dienste an; Celer gilt als Bruder der gefangenen Clélie. Von den drei Söhnen Tarquin's: Aruns, Titus und Sextus, verliebt sich der letztere, ein Jüngling von lockeren Sitten, in Clélie.

Wiewohl Aronce im Dienste der Römer die ruhmreichsten Thaten vollführt, gelingt es doch nicht so bald,
Ardea einzunehmen. Während der Belagerung verliebt
sich der wankelmittige Sextus in Lucrèce, die Gattin
des Tarquinius Collatinus, der seine Gattin als die
schönste Frau preist. 1) Diese Sinnesänderung ist natürlich Aronce sehr erwtinscht.

Ein Brief Porsenna's bringt Tarquin auf den Verdacht, dass er die Kinder seines Feindes, Aronce und Clélie, in seiner Gewalt habe. Er lässt daher die Gefangenen, aber auch die in seine Dienste getretenen Freiwilligen, scharf beobachten. Aronce entdeckt sich endlich Sextus, der dem Liebespaar die Flucht zu ermöglichen verspricht.

(III.) Während Aronce nach Clusium entflieht, bewegt Tarquin Clélie zu dem Geständnis, dass sie Clélius' Tochter sei. Anfangs will er Rache nehmen, aber die Schönheit des Mädchens gewinnt auch sein Herz. Unschlüssig, wie er sich Clélie nähern solle, zieht er wieder vor Ardea. Hier gibt er Amilcar, als einem Freunde Clélie's, den Auftrag, seine Werbung bei dieser zu befürworten. Amilcar geht scheinbar auf Tarquin's Geheiss ein, überbringt aber in Wahrheit Clélie Briefe

<sup>1)</sup> Der Charakter der Lucrèce ist von der Dichterin gerade in den dem historischen entgegengesetzten einer geschickten Kokette verwandelt worden.

von Aronce und beratschlagt mit ihr und Tullie, deren Eifersucht er rege gemacht, die Befreiung der Gefangenen. Gleichzeitig entsteht in der Stadt eine Verschwörung gegen Tarquin. Ihr Urheber ist der heimlich zurtickgekehrte Herminius, den seine Mutter Civélie bei sich verborgen hält. Aber auch Aronce ist wieder in Rom und im stillen in die Verschwörung eingeweiht. Er lebt bei Rassilie, einer Tante des Brutus. selbst war nur dadurch, dass er sich blöde stellte, den Nachstellungen Tarquin's entgangen, denen bereits sein Vater und sein Bruder zum Opfer gefallen waren. Auch Valerius Publicola, der Vater der Geliebten des Herminius, Valerie, gehörte zur Zahl der Verschworenen, und ebenso Licinius, der Stiefvater des Brutus. der gleichfalls aus Rom verbannt war, hält seine Tochter Hermelie verborgen. Sie ist die Geliebte des Prinzen Aruns, des ältesten Sohnes von Tarquin, der aber, wie sein Bruder Titus, dem Vater durchaus nicht gleicht. Titus liebt Collatine, die Schwägerin der Lucrèce. Über Brutus, die eigentliche Seele der Verschwörung, berichtet Herminius seinen Freunden folgendes: Brutus, eigentlich Junius genannt, ist der Sohn des edlen M. Junius, den Tarquin, da er ihm verdächtig schien, vergiften liess. Seine tugendhafte Mutter, Tarquinie, heiratete in zweiter Ehe Lucinius, und zog sich, als ihr älterer Sohn auch bereits der Verfolgung Tarquin's erlegen war, mit Junius, ihrem einzig überlebenden Sohne, nach Metapontum zurtick. Damo, die schöne und geistvolle Tochter des Pythagoras, wird die Lehrerin des Jünglings nicht nur in den Wissenschaften, sondern auch in den Künsten der Galanterie. In körperlichen Fertigkeiten unterrichtet ihn Lucinius, so dass Junius bald an Wissen und an Gewandtheit des Körpers von keinem anderen übertroffen wird. Aus der Ehe des Licinius und der Tarquinie geht noch ein Mädchen, Hermélie, hervor; Tarquinie selbst stirbt. Hermélie wird in Rom von Rassalie als eine entfernte Verwandte

erzogen, und auch Junius begibt sich dorthin, wo er, sich blöde stellend, keinerlei Besorgnisse in dem argwöhnischen Tarquin wachruft, und seines Benehmens halber überall mit dem Namen Brutus belegt wird. Nur wenige mit der Herrschaft Tarquin's unzufriedene Römer erfahren, dass diese Blödigkeit nur Maske ist. Durch den Verkehr mit Lucrecius, einem der Verschworenen, lernt Junius dessen schöne Tochter, Lucrèce, kennen, in die er sich verliebt, und der er bald seinen Geist und wahren Charakter offenbart. Sein ungeliebter Nebenbuhler ist ein Vetter Tarquin's, Tarquinius Collatinus.

Ein verloren gegangener und in Tarquin's Hände geratener Brief bringt die Verschwörung in grosse Gefahr und stellt namentlich Lucrèce bloss; um Tarquin wieder einzuschläfern, entschliesst sich Lucrèce, angeblich zum Beweis, dass sie dem königlichen Hause wohl gesinnt sei, Tarquinius Collatinus ihre Hand zu reichen. Ihre Liebe zu Brutus, der sie in dem Landhause Collatie wiedersieht, ist nicht erloschen; sie versichert ihm ihre fortdauernde Zuneigung und Freundschaft, aber sie bewahrt dem wenn auch ungeliebten Gatten die Treue.

(IV.) Clélie's Haft ist seit der Eröffnung, die Amilcar machte, durch Tullie erleichtert worden, aber ein missglückter Entführungsversuch Adherbal's nötigt die Königin, Clélie wieder strenger bewachen zu lassen. Nur Amilcar darf sie besuchen, und er thut dies um so lieber, als er zu einer der Gesellschafterinnen Clélie's, Plotine, Zuneigung gefasst hat. Bei diesen Besuchen begleiten Amilcar die beiden Sicilier Artémidore und Zénocrate; um Clélie zu zerstreuen, werden Geschichten erzählt. Zénocrate berichtet von den sehr bewegten unglücklichen Liebesschicksalen seines Freundes Artémidore; Plotine erzählt von ihrer Gefährtin Césonie. Auch über die Prinzessin der Leontiner wird ausführliches mitgeteilt.

Eines Tages, während die Verschwörer bei Rassilie

versammelt sind, bricht in deren Hause Feuer aus. Herminius und Aronce werden von der eindringenden Menschenmenge erkannt, und entgehen nur durch die Geistesgegenwart des Brutus der Gefangenschaft. Brutus selbst begibt sich hierauf zu Tarquin, der immer noch vor Ardea steht und berichtet ihm in absichtlich verworrener Weise über das Geschehene. Lucretius und Collatin werden nach Rom geschickt, um Erkundigungen einzuziehen, so dass nun die Verschwörung vor Verrat gesichert bleibt. Brutus und Valerius schliessen sich Lucretius und Collatin an. Auf dem Wege nach Rom begegnen sie Sextus, der von Collatie, Lucrèce's Landhause, kommt und ihnen scheu ausweicht. Von Lucrèce ausgesandte Boten rufen sie alsdann rasch herbei. In Collatie angelangt, vertraut Lucrèce ihrem Vater und ihrem Gatten an, welches Verbrechen Sextus soeben an ihr begangen habe, und stösst sich danach, nachdem sie die Ihren zur Rache gegen Sextus und das ganze Haus des Tarquin aufgefordert, einen Dolch in die Brust. 1) Aufs tiefste erschüttert und nach Rache dürstend begeben sich Lucrèce's Verwandte und Brutus, der jetzt völlig umgewandelt und von feurigem Patriotismus beseelt erscheint, nach Rom, den Leichnam Lucrèce's mit sich führend. Das Stadttor öffnet sich, die Verschworenen gesellen sich offen zu ihnen; Brutus ruft durch eine zürnende Leichenrede für Lucrèce das Volk zur Empörung auf. Der Aufstand bricht los, man stürmt zuerst den königlichen Palast, in dem sich Tullie mit ihren beiden Söhnen und den Gefangenen, Clélie, Plotine und Césonie, befindet. Als Tullie keine Rettung nahen sieht, steckt sie das Schloss in Brand

<sup>1)</sup> Die Schilderung dieser Vorgänge war eine heikle Aufgabe für eine Schriftstellerin und gar eine Scudéry; es ist interessant, ihre kühle Darstellung, die über alles deklamatorisch und wortreich hinweggleitet, mit der glutvollen Dichtung Shakespeare's zu vergleichen, die Lucrezia's Schicksal und Tod erzählt.

und entweicht mit den Gefangenen. Sie hinterlässt ein Billet, in dem sie Clélie zu töten droht, wofern man sie verfolge. Trotzdem eilt ihr Aronce, in Begleitung seiner Freunde Amilcar, Artémidore und Zénocrate, nach. Bevor er in Tarquinie, wohin sich die Königin gestüchtet hat, anlangt, trifft er mit Tarquin zusammen, der auf die Kunde von der Empörung die Belagerung von Ardea aufgegeben hat und sich zu seiner Gattin nach Tarquinie flüchten will. Sie geraten in einen Kampf, aus dem Aronce als Sieger hervorgegangen wäre, hätte nicht der König eine Hinterlist angewandt. Aronce wird verwundet und gefangen, seine Freunde entrinnen. In Rom finden sie die Verschworenen noch im Besitz der Herrschaft, sie treffen zu ihrem freudigen Erstaunen auch Clélie und Plotine an, welche Horace aus der Gewalt Tullie's befreit und nach Rom geführt hat. Tarquin benachrichtigt Porsenna davon, dass er seinen Sohn gefangen halte; er hofft auf diese Weise Porsenna's Beistand gegen seine empörten Unterthanen zu gewinnen.

(V.) Kurz bevor Clélie nach Rom zurtickkehrte, war sie wieder mit ihrem Vater zusammengetroffen. Clélius erzählt seine jüngsten Schicksale, die Bemühungen, seine Tochter wieder zu finden, von der er seit ihrer Entführung aus dem Hause Celer's nichts vernommen. Da Tarquin nicht mehr in Rom gebietet, erhält Clélius alle seine Würden und Güter zurtick. Horace erklärt, dass er seinen Sinn geändert habe und auf Clélie's Hand keine Ansprüche mehr erhebe. Von Aronce treffen bald Nachrichten ein: er wird streng bewacht, aber im Übrigen von Tarquin mit Rücksicht behandelt.

Nach der Umgestaltung des Staatswesens werden Brutus und Collatinus die ersten Konsuln in Rom; letzterer indess dankt bald zu Gunsten des Valerius ab. Tarquin und Tullie schicken eine Gesandtschaft nach Rom, angeblich um ihren Privatbesitz herauszufordern, in Wahrheit jedoch, um ihre Anhänger zu einer Unterstützung ihrer Ansprüche auf den Thron zu gewinnen.

Ihre Hoffnung stützt sich auch darauf, dass die beiden Söhne des Brutus in zwei Damen aus der Umgebung Tullie's verliebt sind und nur von ihr eine Erfüllung ihrer Wünsche erwarten können. Herminius und Valérie haben bereits ihr Glück gefunden (auf Wunsch Clélie's erzählt Amilcar die Vorgeschichte dieses Liebespaares).

(VI.) Die Gesandtschaft bringt die Söhne des Brutus, in denen die Liebe jedes andere Gefühl erstickt hat, dazu, heimlich auf Tarquin's Seite zu treten und Vorbereitungen für den Sturz des eigenen Vaters zu treffen. Aber der Verrat wird entdeckt, und Brutus, der als Konsul über das Verbrechen zu richten hat, verhängt über seine Söhne den Tod. Die Gesandtschaft muss unverrichteter Sache heimkehren. Hierauf erklärt Tarquin, so gering auch seine Macht ist, Rom den Krieg. Aruns und Titus führen seine Truppen ins Feld. Aronce ist noch immer gefangen, da Porsenna zaudert, Tarquin's Bundesgenosse zu werden. Vor dem Ausbruch des Kampfes stösst ein Ritter zu dem römischen Heere, der erklärt, Clélie's Bruder zu sein. Es ist aber der numidische Prinz Adherbal, der einst sich in Clélie verliebt hatte. In der That ist er Clélie's und Sulpicie's Sohn. Der König von Numidien hatte heimlich geheiratet und sein Kind einem Sklaven übergeben, mit dem Auftrage, es in Sicilien gross zu ziehen. Der Sklave erlitt Schiffbruch, wobei das ihm anvertraute Kind ertrank. Ufer fand er das Kind des Clélius, das er als den Sohn des Numidierkönigs aufzuziehen beschloss. Auch als dieser seinen Sohn zurückforderte, verheimlichte er die Unterschiebung, und so galt der Sohn des römischen Senators als der Prinz Adherbal. Endlich aber offenbarte ihm sein Erzieher selbst das Geheimnis, und Adherbal beschloss sogleich, indem er seinen wahren Namen Octave annahm, seinen Vater aufzusuchen. fand ihn wieder, schliesst sich der Partei des Brutus an und ist hinlänglich beglückt, von Clélie als Bruder geliebt zu werden. Auch zwei junge vornehme Griechen,

Thémiste und Théagène, bieten Brutus ihre Dienste an, und Théagène erzählt, von dem Damenzirkel bei Rassilie aufgefordert, die Liebesgeschichte seines Freundes. Neuen Beistand gewinnt das römische Heer durch die Ankunft Émile's und seiner drei Freunde Lisidas, Calianthe und Alcimade, die allesamt im Kriegsleben ihre unglückliche Liebe zu der schönen Artélice vergessen wollen.

Am Abend vor der Schlacht gegen Tarquin wird die Zuversicht des Brutus dadurch gesteigert, dass ihm Lucrèce im Traum erscheint und ihm den Sieg prophezeiht. In dem darauf folgenden Kampfe wird Sextus schwer verwundet, entkommt jedoch in das Lager seines Vaters. Brutus sowohl wie Aruns fallen, nachdem sie heldenhaft gestritten. Die Römer wanken, aber Aronce, der seinen Fesseln entronnen, verschafft ihnen durch sein Eingreifen in die Schlacht endlich doch noch den Sieg. Bei der Verfolgung der Feinde wird Octave-Adherbal schwer verwundet. Aronce gilt als derjenige, der ihm die Wunde beigebracht, da man das in dieser steckende Schwert als seines erkennt. Dieser Verdacht wird dadurch gestärkt, dass Aronce nach der Schlacht verschwunden ist. Aber auch Horace wird vermisst.

Brutus wird mit grosser Feierlichkeit beigesetzt. Clélie ist untröstlich, zu hören, dass man Aronce der Ermordung ihres Bruders anklagt und sie der erhobenen Beschuldigung nichts entgegensetzen kann.

(VII.)¹) Doch vermag Clélie den allgemeinen Verdacht nicht zu teilen. Sie beauftragt daher Artémidore und Zénocrate, Nachforschungen anzustellen. Zénocrate berichtet, nachdem er zurückgekehrt, dass Aronce sich aufs neue in der Gefangenschaft Tarquin's, Horace aber in der der Vejenter befinde. Um das Leben seines Sohnes zu retten, wird Porsenna jetzt genötigt, die

<sup>1)</sup> Diesen Band füllt grossenteils die (hier ausgeschiedene) Episode von der Prinzessin Elismonde, welche gut erzählt wird, aber keine besonders hervorstechenden Züge bietet.

Partei des Tarquin zu ergreifen; er nimmt seinen Sohn als Freund der Römer selbst in Gewahrsam und erklärt diesen den Krieg zum Leidwesen Artémidore's und der Leontinerprinzessin, die bei Porsenna das Interesse der Valerius, der den eifrigen Römer vertreten hatten. Republikanern anfangs einigen Anlass zur Unzufriedenheit gegeben batte, befestigt sich jetzt mehr und mehr in der Liebe des Volkes und erhält den ehrenden Zunamen Publicola. Das Haus der Rassilie ist noch immer der Sammelpunkt der eleganten und geistreichen Römer. Hier verkehrt auch Mérigène, ein vornehmer Asiate, der nach Rom gekommen ist, um Thémiste zur Rückkehr in sein Vaterland Sicilien aufzufordern. Thémiste beschliesst, dem Folge zu leisten und womöglich bei seiner Rückkehr Rom Hilfstruppen zuzuführen. Da Mérigène durch Veji reist, so trägt man ihm auf, die Aussöhnung des Horace zu bewerkstelligen. Clélius nämlich hat beschlossen, ihn, und nicht den verräterischen Aronce, nun doch noch mit seiner Tochter zu vermählen. Hierüber gerät Clélie in grosse Bestürzung und Trauer.

(VIII.) Mérigène hat in Veji guten Erfolg; Horace kehrt nach Rom zurtick, und Clélius trägt ihm sogleich seine Tochter an. Horace ist klug genug, dies Anerbieten nicht auszuschlagen: er hat zwar ernstlich auf Clélie verzichtet, aber er beabsichtigt, Clélie durch seine Einwilligung vor weiteren Umwerbungen zu schützen. Er teilt Clélie mit, wie er das Verhältnis auffasse, und diese nimmt sein Anerbieten mit Dank an.

Ein wichtiges Geheimnis entdeckt Horace den Römern, nämlich dass die Vejenter von Tarquin eine Statue der Pallas geschenkt erhalten haben, an deren Besitz sich nach einem alten Orakel die Weltherrschaft knüpft. Während noch die Konsuln beraten, wie sie dieses Standbild für Rom erwerben können, langt ein junger Vejentiner, Télane, in Rom an; er hat in einem Kampfspiel jene Statue als Preis gewonnen, aber er hatte sie noch nicht auf seinen Wagen geladen, als die Pferde mit ihm nach Rom durchgingen und erst hier auf dem Forum halt machten. Die Konsuln schicken nun nach Veji und erklären, dass man Télane so lange in Rom zurückbehalten werde, bis die Göttin, die offenbar ihre Stadt zum Aufenthalt auserwählt, innerhalb der Mauern Roms sei. Télane wird inzwischen mit der grössten Rücksischt behandelt; er verkehrt auch bei Clélie und verliebt sich in die reizende Plotine. Die Vejentiner, welche der Statue keinen hohen Wert beimessen, übersenden dieselbe, und man stellt sie nun feierlich im Tempel des Jupiter Capitolinus auf.

Inzwischen versuchen Porsenna und Galerite alles, ihrem Sohne die Liebe zu Clélie auszureden. Es gelingt ihnen nicht, wohl aber erklärt sich Aronce bereit, mit seinem Vater und Tarquin Rom zu belagern, vorausgesetzt, dass in dem Kampfe seine auf der Gegenpartei stehenden engeren Freunde unverletzlich sein sollen. Auch entschliesst er sich auf dringliches Bitten seiner Mutter dazu, der Leontinerprinzessin vor den Augen seines Vaters den Hof zu machen, unter der Bedingung jedoch, dass diese selbst von seiner Verstellung Kennt-Zénocrate sendet er mit Briefen an Clélie, nis habe. er sie davon unterrichtet, dass er in denen seinem Vater zu liebe eine scheinbare Untreue an ihr begehe.

Die Römer treffen gegen den heranziehenden Porsenna alle Verteidigungsmassregeln und geniessen alsdann hinter ihren guten Befestigungen wie im Frieden alle Freuden der Geselligkeit, namentlich als, von Amilcar eingeführt, der Dichter Anacreon sich in ihrer Mitte befindet. Amilcar erzählt auch die Liebesgeschichte des Hesiod auf Grund eines alten, in seinem Besitze befindlichen Manuskriptes; dann einen prophetischen Traum, den dieser Dichter einst auf den Höhen des Helicon hatte und in dem ihm das Leben aller grossen Dichter nach ihm — bis auf die Zeit Ludwig's des Gerechten (XIV.) — enthüllt wurde. Auch die Er-

richtung der "Académie française" und das für die Litteratur so segenbringende Wirken Richelieu's sah Hesiod in dieser Verzückung voraus (!).

Um Clélie wieder zu sehen und sie vollends zu beruhigen, begibt sich Aronce aus Porsenna's Lager heimlich in die Stadt Rom. Er reinigt sich von dem Verdachte, Octave verwundet zu haben: ein Soldat Tarquin's entriss ihm sein Schwert und vollführte die That. Jetzt kommt auch Plotine's Herkunft, über der bisher ein Schleier ruhte, ans Licht. Sie ist die Tochter der Mutter des Horace, die vor Clélius' Vermählung mit Sulpicie mit diesem ein Liebesverhältnis gehabt, und somit Clélie's Schwester.

Porsenna schreitet zu einem Sturme auf Rom vor. Aronce greift zunächst den Pons sublicius an, den Horace nach heldenmittiger Verteidigung abbricht um den Feinden den Zugang zur Stadt zu verwehren Da Aronce den Seinigen befiehlt, Horace zu schonen, so entkommt dieser glücklich.

(IX.) Man versucht, den Belagerten die Lebensmittel abzuschneiden, aber die Tapferkeit des Horace und des Herminius vereiteln ihre Bemühungen. Mucius vollstihrt seinen Angriff auf das Leben des Porsenna, worauf Aronce seinen Vater bestimmt, die Partei des Tarquin zu verlassen und mit Rom Frieden zu schliessen. Als Geiseln werden zwanzig Söhne und zwanzig Töchter der Stadt in seine Gewalt gegeben, darunter Clélie und Plotine, nebst Valérie, Hermilie und Collatine. So sieht Aronce die Geliebte wieder, aber Porsenna verbietet ihm jeden Verkehr mit Clélie. Galerite hingegen findet soviel Gefallen an der jungen Römerin, dass sie die Wahl ihres Sohnes nicht länger missbilligt. — Zénocrate begibt sich nach Rom, um im Auftrage der Leontinerprinzessin, die an Artémidore's Ergehen zärtlichen Anteil nimmt, sich nach diesem zu erkundigen. empfängt gute Nachrichten und erzählt dann Clélie auf ihren Wunsch die eigenartige und wechselvolle Geschichte der Fürstin. Auf Betreiben Tarquin's und Tullie's wird Aronce plötzlich wieder von seinem Vater in strengen Gewahrsam genommen.

(X.) Dies geschah auf die Verdächtigung hin, Aronce habe an dem Attentat des Mucius Anteil gehabt. Wenn Porsenna auch nicht glaubt, sein Sohn habe ihm ernstlich nach dem Leben getrachtet, so nimmt er doch an, Aronce habe die Mordszene angestiftet, um ihm Schrecken einzuslössen und so einen baldigen Frieden mit Rom herbeizusühren. Die Lage der Liebenden wird noch dadurch verschlimmert, dass Sextus, der jetzt von seinen Wunden genesen ist, Clélie aufs neue mit Anträgen belästigt.

Vergeblich fordert Porsenna Mucius von den Römern heraus und verschärft danach die strenge Behandlung der Geiseln. Clélie vermag endlich ihre Erniedrigung und die Furcht vor Sextus nicht länger zu ertragen, und ergreift mit ihren Genossinnen die Flucht. Durch die Tiber schwimmend erreichen die Mädchen Rom. Der Senat belobt soviel Mut und Vaterlandsliebe, sendet aber seinem Worte getreu die Geiseln zurück und benachrichtigt Porsenna, dass Mucius, der die Unschuld Aronce's bezeugen könne, sich zu Praeneste befinde, um dort das Orakel der Fortuna in einer Liebesangelegenheit zu befragen.

An derselben heiligen Stätte aber haben sich auch Amilcar, Artémidore, Zénocrate, Anacreon, Horace und Octave eingefunden. Artémidore erhält hier die wichtige Botschaft, dass der Thron, auf dem er Anspruch hat, leer geworden. Er zögert hierauf nicht länger, sich mit der Leontinerprinzessin zu vermählen. Amilcar aber heiratet Plotine. Anacreon verheisst das Orakel ein einstiges seliges Ende und Unsterblichkeit als Dichter. Octave und Horace werden vertröstet; Mucius angeraten, um des erworbenen Ruhmes willen die Leiden der Liebe zu vergessen.

Der letztere begibt sich hierauf zu Porsenna, aber

es gelingt ihm nicht, den König von der Unschuld Aronce's zu überzeugen. Endlich öffnet eine Unthat des Sextus Porsenna die Augen. Der Prinz nämlich macht den Versuch, Clélie nebst anderen römischen Damen zu entführen. Porsenna gestattet seinem Sohne sogleich, dem Räuber nachzusetzen. Aronce holt Sextus ein, und in dem sich entspinnenden Kampfe fällt der verbrecherische Fürst. Gesandte, die nach Praeneste gesandt worden waren, überbringen nach Aronce's Rückkehr ein Orakel, welches Porsenna anbesiehlt, der Liebe Aronce's und Clélie's kein Hindernis mehr in den Weg zu legen. Tarquin und Tullie, die vergeblich den Versuch gemacht, den Hohenpriester des Fortunatempels zu bestechen, wird angeraten, sich nach Cumae als einer letzten Zufluchtsstätte zurückzuziehen. Danach finden die Vermählungen statt.

Auch zu diesem weitschichtigen Romane sind, wenn auch ein eigentlicher, vollständiger Schlüssel sehlt, 1) eine Anzahl von gut beglaubigten Deutungen erhalten. Aus diesen erhellt, dass während die Dichterin im 'Grand Cyrus' hauptsächlich Typen der preziösen Aristokratie zeichnete, in der 'Clélie' vorzugsweise die galante Bourgeoisie ihre Verherrlichung sindet. 2)

<sup>1)</sup> Doch existierte früher ein solcher, der sich in einer Abschrift im Besitz der Herausgeber der 'Bibl. univ. des Rom.' befand (hier heisst es im II. Bande vom Oktober 1777, p. 196 ausdrücklich: 'la clef manuscrite de 'Clelie' que nous possedons...'). Es ist unsicher, ob er mit jenem identisch war, von dem Boileau in einem Briefe vom 7. Januar 1703 (an Brossette) spricht ('on en donnoit autrefois une clef qui a couru...') und der — unvollständig und ungenau — in Bomaize's 'Dictionnaires' aufgenommen wurde.

s) Bestanden doch, worauf hier nur in Kürze hingedeutet werden kann, zwei Gattungen des Preziösentums und der Preziösen: die hochadelige und feingebildete Gruppe des Hötel Rambouillet ('les véritables précieuses'), welche die Anciennetät und das Verdienst notwendiger und glücklicher Reformen auf dem Gebiete der Sprache und Litteratur für sich hatte; und die sich aus dem niederen Adel und der wohl

Dies scheint auch schon dadurch angedeutet, dass die Heldin — ausnahmsweise! — keine hochgeborene Fürstin, sondern lediglich die Tochter eines allerdings reichen und mächtigen Senators ist. Darum aber fand die 'Clélie' nicht etwa einen ihrer Tendenz gemäss beschränkteren Wirkungskreis; vielmehr war auch sie, ähnlich wie andererseits der aristokratische 'Grand Cyrus' die niederen Sphären entzückte, 1) in den höchsten Kreisen viel bewundert und hoch geschätzt.

Nicht weniger als dreiundsiebenzig Personen lässt die Dichterin in diesem Roman auftreten; zweisellos hat sie in jeder einzelnen ein Portrait nach dem Leben zu zeichnen gesucht, und ebenso zweisellos sind sie allesamt von den Lesern erkannt und in ihrer Feinheit und Treue bewundert worden. Einige der wichtigsten von denen, die wir heute noch mit Sicherheit demaskieren können sind die solgenden:

Alcandre — der (18 jährige) Ludwig XIV.2)
Amilcar — Sarrasin.
Arricidie — Madeleine de Scudéry.3)
Clélie — Mlle de Longueville.
Cléonime — Fouquet.4)

situierten Bourgeoisie rekrutierende Gruppe ('les précieuses ridicules'), die im allgemeinen nicht über eine oberflächliche Aneignung der ins Auge fallenden Merkmale der echten Preziösen hinauskam. Jene sind unsterblich geworden durch bleibende Verdienste, diese nur durch den Spott geistreicher Gegner ihrer hohlen Nachahmungssucht. Mile de Scudéry nimmt wohl eine Art Mittelstellung zwischen diesen beiden Gruppen ein. Diese eben befähigte sie, nach beiden Richtungen hin treu zu schildern.

<sup>1) &#</sup>x27;Deux nobles campagnards, grands lecteurs de romans, Qui m'ont dit tout 'Cyrus' dans leurs longs compliments...' Boileau, Sat. III, 48 f.

<sup>2)</sup> Ein, wie sich denken lässt, ungemein geschmeicheltes Portrait.

<sup>\*)</sup> Auch hier ist die Schilderung frei von aller Selbstüberschätzung.

<sup>4)</sup> Siehe S. 440.

Damo — Ninon de l'Enclos.<sup>1</sup>)
Herminius — Pellisson.
Liriane — Scarron's Gattin (die spätere M<sup>me</sup> de Maintenon).<sup>2</sup>)

Scaurus — Scarron.<sup>8</sup>)

Timante — Arnaud d'Andilly.4)

Unter den Beschreibungen ragt die des Palastes "Valterre" hervor, den ein gewisser Téanor in Toscana gesehen hat und nun seinen Freunden in Rom beschreibt (Bd. X, die Schilderung umfasst etwa 60 Seiten). Mit "Valterre" ist nach einer Aufklärung der Herausgeber

1) Ein vortreffliches, höchst interessantes Portrait.

s) Sein Portrait wird im II. Bande dieser Arbeit mit-

geteilt werden.

<sup>2)</sup> Von ihr heisst es z. B.: 'Elle estoit admirablement belle, & fort bien faite, sa taille estoit esseuée, sans être disproportionnée; son teint estoit fort vni & fort beau; ses cheueux d'vn chastain clair & très-agréables; le nez très-bien fait; la bouche bien taillée; les yeux noirs, brillans, doux, passionnez & pleins d'esprit. La melancholie douce y régnoit quelquesois auec ses doux charmes; l'eniouement s'y faisoit voir à son tour; ensin, son regard estoit à la fois noble, doux, enjoué & modeste. Son esprit estoit sait exprés pour sa beauté; c'est-à-dire qu'il estoit grand, agreable & bien tourné: elle parlait iuste, de bonne grace & sans affectation; elle sçauoit mille choses dont elle ne tiroit point vanité, & elle ne faisoit point la belle quoy qu'elle le sût insiniment; ensin, ioignant les charmes de la vertu à ceux de la beauté & de l'esprit, elle méritoit toute l'admiration qu'on eut pour elle dans le temple de la Fortune.'

<sup>4)</sup> Die Moral, Wissenschaft und Kunst pflegende Gesellschaft der "Weisen von Syracus", welche Thémiste um Rat befrägt (im VI. Bande) ist 'vne peinture auantageuse de Port-Rotal.' (Brief Racine's an Nicole; siehe Œuvres de Boileau († 1674), Genf 1716, II, p. 329.) Das Portrait des hochverdienten d'Andilly lautet: 'c'est un homme incomparable; sa taille est haute, sa physionomie noble & ouverte, elle annonce en même temps la grandeur de son ame & la sincerité de son cœur; toutes ses actions se ressentent de la vigueur & de la vivacité de son esprit; ses manières ont quelque chose d'impétueux, ses responses sont nettes & subites, mais lumineuses... le cœur de Timaute est présérable à son esprit, il a une franchise si vraye, qu'on penseroit qu'il n'a iamais entendu dire qu'il y ait de la dissimulation au monde & c.'

der 'Bibl. univ. des Romans' das Schloss Vaux de Vicomte gemeint, welches sich der berühmte Finanzmann Nicolas Fouquet (1615—1680) mit unerhörtem Prachtaufwand hatte erbauen lassen. 'Cet ouurage a été entrepris par un homme qui ne fait rien que de grand, & de qui l'esprit, par sa vaste étendile, ne peut conceuoir de petits dessains; par un homme qui, donnant toute sa vie au service du Roy, veut même que ses plaisirs servent à l'embellissement & à la gloire de son pays.'1)

Ein ungeheures Aufsehen erregte die gleich im I. Bande der 'Clélie' enthaltene, anfangs viel bewunderte, später so viel verhöhnte 'Carte & Description Geographique du Pays de Tendre.'2') Die Idee gehört Chapelain an (Cousin, a. a. O., II, 280) und scheint in den Sonnabendzirkeln gesprächsweise zur Reife gebracht worden zu sein.3)

Die Landschaft Tendre, heisst es, wird von dem schönen Strome Inclination bewässert. Die erste Grenzstadt führt den Namen Nouvelle Amitié; nach ihr kommen, rechts vom Flusse, die Dörfer Jolis Vers, Billet doux, Sincérité, Grand Cœur u. s. f.; links: Complaisance, Soumission, Petits Soins, Assiduité etc. Entfernt man sich zu weit von der Inclination, so kommt man nach einer Richtung zu den öden Weilern Tiédeur, Légèreté,

<sup>1)</sup> Fouquet's Geschichte ist nicht unbekannt. Er wurde 1661, kurz nachdem ihn die Scudéry noch auf der Höhe seines Ruhmes geschildert hatte, angeklagt und musste drei Jahre lang in der Bastille schmachten. Nach so langer Untersuchungshaft erfolgte seine Verurteilung; er sass bis zu seinem 1680 erfolgenden Tode im Schlosse Pignerol gefangen. Es ist ein Zug, der Madeleine Ehre macht, dass sie auch in den nachfolgenden Auflagen ihres Romans, als Fouquet in Ungnade gefallen und es sehr gefährlich war, für ihn zu plädieren, diese Schilderung und das Lob des Gestürzten stehen liess.

<sup>2)</sup> Sie ist in einem sauberen, kolorierten Stiche noch besonders verdeutlicht.

<sup>\*)</sup> In dem Romane erfindet Clélie die Karte selbst und führt sie auch selbst aus.

Oubli; oder gerät gar in den bodenlosen See Indifférence. Nach der anderen Richtung aber stösst man auf Indiscrétion, Perfidie, Méchanceté, am Fusse des Schlosses Orgueil gelegen, unweit des Meeres Inimitié. Wer jedoch die rechte Strasse weiterzieht, findet Empressement, Probité, Sensibilité und Exactitude; und gelangt dann zur ersten der drei Städte des Landes: Tendre sur Inclination. Die beiden anderen sind Tendre sur Estime und Tendre sur Recounaissance. Nur langsam, über die Stationen Bonté und Constante Amitié, kann man sich ihnen nähern. Dort angelangt, findet man von selbst den Weg zum Meer Délices, das aber doch einige Klippen hat und daher auch Mer Dangereuse genannt wird. Will man sie vermeiden, so muss das Herz Pilot, Leitstern die Liebe sein.

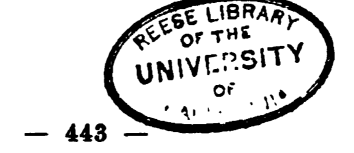
Man sieht, es ist eine süssliche Spielerei, der sich aber gleichwohl ein gewisser Esprit und eine gewisse Zartheit nicht absprechen lässt. Bedenkt man dazu, dass Mlle de Scudéry selbst die ganze Einschaltung als nichts anderes betrachtet wissen will, denn als eine Tändelei, 1) so lassen sich die Angriffe, welche die unschuldige Allegorie erfuhr, nur aus dem Unmut über den übertriebenen Beifall und die geschmacklosen Nachahmungen, welche die 'Carte de Tendre' fand, erklären. 2)

<sup>1)</sup> Auch darf man der Dichterin nicht zur Last legen, die "preziöse Geographie" erfunden zu haben, vielmehr findet sich vieles, was ganz an die 'Carte de Tendre' erinnert, schon bei Dichtern des Mittelalters und der Renaissance. 'Le monde allégorique,' sagt Francis Wey bei Livet (Précieux et Préc., p. 172), 'descendait en droite ligne de notre Christine de Pisan, qui le tenait de Jean de Meung, lequel s'était borné à copier Guillaume de Lorris, inspiré lui-même des troubadours provençaux et des cours d'amour.'

<sup>2)</sup> Derartige Nachahmungen sind: die 'Histoire du Temps ou Relation du Royaume de la Coqueterie' des Abbé d'Aubignac (Paris 1654, 12°), welche die Scudéry geradezu als ein Plagiat bezeichnete (siehe oben S. 394); die 'Carte de la Poësie' (mit der Hauptstadt Epos) im 'Mercure galant' (dem ersten, von Donneau de Visé begründeten, französischen litterarischen

Ein nicht zu entschuldigender Fehler der 'Clelie' aber ist die Verkleidung aktueller Verhältnisse und Persönlichkeiten in das Gewand der Antike, die Verlegung eines raffinierten, übersentimentalen Zeitalters in eine Epoche, die der geschichtlichen Überlieferung und der längst allgemein aufgenommenen Vorstellung nach einen gerade entgegengesetzten Charakter trug. Diese unerträgliche Disharmonie herrscht im 'Grand Cyrus' und in den Romanen la Calprenède's nicht. historische Hintergrund des 'Artamene' liegt in einem düsteren Halbdunkel; die Berichte, die wir von dem asiatischen Weltbezwinger haben, sind selbst schon romanhaft. Auch die Länder, in denen sich sein sagenhaftes Leben abspielt, kann sich die Phantasie fast ganz nach Belieben ausschmücken. Bei la Calprenède aber sind die eigentlich romanhaften Figuren keine historischen, die historischen nur leise romanhaft gefärbt, bisweilen sogar, wie wir zeigten, ganz treu und lebenswahr geschildert. Anders bei der 'Clélie': hier hat die grosse Mehrzahl der auftretenden Personen einen wohl verbürgten, allen vertrauten Charakter, und doch kommen sie nun dem Leser so ganz anders entgegen, als er sie bisher zu sehen gewohnt war. So erhält man bei der Lekture der 'Clélie' den Eindruck, als befinde man sich in einer Maskengesellschaft: bald fühlt man sich erheitert durch den Abstand, den man zwischen dem Verkleideten und seiner pomphaften Maske bemerkt, bald unangenehm berührt durch die Entstellung einer idealen, durch die Idealisierung einer ordinären Gestalt. Dieses Misverhältnis ist es, das bei einer Würdigung der 'Clélie' immer verhängnisvoll ins Gewicht fallen wird,

Organ) vom Jahre 1672. Am berühmtesten ist vielleicht die 'Carte du Pays de la Braguerie' in Bussy-Rabutin's 'Histoire amoureuse des Gaules' (zuerst Paris 1665). Andere Nachahmungen nennt Louandre, Conteurs franç. contemp. de Lasontaine, p 65). Auch Furetière's launige 'Nouvelle Allégorique' (Paris 1658, 8°) zeigt viel Verwandtschaft.



und das auch in erster Linie Boileau's kurze, aber einschneidende Verurteilung hervorgerufen hat.1)

D. Der Umstand, dass 'Clélie' nicht, wie der 'Grand Cyrus', eine allgemeine Bewunderung erregte, sondern gleich anfangs die Stimmen geteilt waren, veranlasste die Dichterin, mit ihren nächsten Romanen wieder in die Bahn einzulenken, in der sie sich bei der Niederschrift des 'Ibrahim' bewegt hatte, d. h. eine mehr romantische und wirklich erzählende, als bloss reflektierende und durch 'Déguisements' die Neugier anstachelnde Geschichte zu geben. Auch verliess sie die klassischen Quellen und suchte anderwärts Anschluss und Inspiration. Ihre Kenntnis des Spanischen führte sie auf ein damals in den höheren Kreisen auch Frankreichs vielgelesenes Buch, die 'Historia de los Vandos de los Zegries y Abencerrajes'2) des Ginez Perez de Hita.

'L'air, ni l'esprit françois à l'antique Italie;

'Peindre Brutus galant, et Caton dameret.'

Hierin ist allerdings, worauf Cousin (a. a. O., I, 9, note) aufmerksam macht, 'Caton dameret' eine Übertreibung, denn er kommt in der 'Clelie' gar nicht vor.

s) Der Titel fährt fort: 'Caballeros Moros de Grenada, de las civiles querras que hubó en ellas, y batallas particulares que se dieron entre Christianos y Moros hasta que el Rey Don Fernando el quinto gunò esso reyno.' Hita will dies Werk nur (aus dem Arabischen des Aben Amin) übersetzt haben, doch lassen die Darstellung (die bisweilen ganz an den 'Amadis de Gaula' erinnert) und die häufig eingeflochtenen echt volkstümlichen Romanzen dieser Angabe keinen Glauben schenken. Dieser erste historische Roman (denn vieles, was — namentlich im 2. Teile — erzählt wird, beruht auf treuer Überlieferung und sogar eigener Beobachtung wirklicher Vorfälle) erschien zuerst Saragossa 1595—1604, 8°; 1660 in einer handlichen Pariser Ausgabe. Eine eigentliche Übersetzung ins Französische erschien erst 1809 (von Sané), doch hatten Mme de Villedieu's 'Galanteries Grenadines' und Mile de Roche

<sup>1)</sup> Art poét. III, 115 ff.

<sup>&#</sup>x27;Gardez-vous de donner, ainsi que dans 'Clélie',

<sup>&#</sup>x27;Et sous des noms romains faisant notre portrait

Ihm entnahm sie die Unterlage zu dem Roman 'Almahide'.

"ALMAHIDE OV L'ESCLAVE REYNE" erschien — unter der doppeldeutigen Angabe 'par M. de Scudéry') — im Jahre 1660 zu Paris und füllt 8 Oktavbände. Der Roman blieb unvollendet, doch würde sich der Abschluss nach dem 17. (letzten) Kapitel der 'Historia &c.' leicht ergänzen lassen, wie auch schon Almahide's Horoskop den (glücklichen) Ausgang der Geschichte voraussagt. B

Der Inhalt des Romans ist in Kürze folgender: 2 Zur Zeit der Maurenherrschaft war die Stadt Granada nahe daran, durch den Zwiespalt der Parteien der Abencerragen und der Zegris zu Grunde zu gehen. Als sie eines Tages sich wiederum kampfbereit gegentiberstehen, stiftet das Erscheinen des Königs Boaudilin

1) Dies verführte Somaize (éd. Livet, I, 213) zu der jedenfalls irrigen Ansicht, 'Almahide' sei das Werk von Georges de Scudéry und seiner Gattin(?).

2) Weitere Auflagen sind uns nicht bekannt. Schon die 'Bibl. univ. des Rom.' bezeichnet das Werk wiederholt als 'extrêmement rare'. Die Dresdener Kgl. Öff. Bibliothek besitzt ein Exemplar.

3) In der 'Bibl. univ. des Rom.' (1775, Aoust, p. 215) heisst es, dass ein Litterat sich vorgenommen habe, die 'Almahide' zu vollenden, 'd'après le sentiment qu'il en a éprouve en le lisant.' Doch scheint es bei dem Vorhaben geblieben zu sein.

4) Wir lassen uns von der Analyse der 'Bibl. univ. des Rom.' (Aoust 1775, p. 155—214) leiten. Auch Dunlop-Liebrecht gibt p. 384 f. den Inhalt wieder, wobei mehrere Irrtumer unterlaufen, welche beweisen, dass er den Roman nur ganz flüchtig angesehen hat.

gilhelm's 'Aventures Grenadines' schon im 17. Jahrhundert die schönsten Episoden zugänglich gemacht. Das Werk ist übrigens auch Quelle für Florian's 'Gonzalve de Cordoue' und Châteaubriand's 'Le Dernier des Abencerrages.' Vgl. Lemcke, Hdbch. der span. Litteratur, I, 262 f. Dunlop-Liebrecht, p. 370 und 512. Ferd. Wolf, Über die Romanzenpoesie der Spanier, p. 272, 30.

Frieden. Dieser ist, nachdem sein alter Vater, Muley-Hazen, abgedankt, auf den Thron gelangt, zum grossen Verdrusse seines ehrgeizigen Bruders Audalla. wiederhergestellte Ruhe der Stadt wäre aber beinahe aufs neue gestört worden durch die Nachricht von den unerhörten Heldenthaten, die Léonce, ein Sklave der Königin Almahide, verrichtet. Léonce hatte sich, dem Gesetz zuwider, wonach kein Unfreier sich an dem Kampfe beteiligen durfte, zur Partei der Abencerragen geschlagen und den Vater der Königin, Morayzel, aus der Hand des seindlichen Anstihrers, Mohavide, befreit. Von den Zegris angeklagt, wird er vom Könige, den er längst durch seine ritterliche Erscheinung und seine Tapferkeit gewonnen, und überdies auf die Fürbitte der Königin hin, freigesprochen. Dem feindlichen Treiben in den Strassen Granadas sieht von der Höhe eines Turmes Roderic de Narva zu, ein spanischer General, der in die Gefangenschaft der Mauren geraten ist. Dom Fernand de Solis, ein alter Sklave von spanischer Herkunft im Dienst der Königin Almahide, erzählt ihm die Geschichte des Königshauses von Granada.

Unter Muley-Hazen, dem Vorgänger des regierenden Königs Boaudilin, war Morayzel-Almoradi der gesehenste Mann am Hofe, der aber lange Zeit eine Schwäche hatte: gegen Frauen unempfindlich zu sein. Mit einem male jedoch änderte er seinen Charakter und verliebte sich in die Geliebte seines Freundes Almadan, der ihn bisher am meisten als 'Bel insensible' verspottet hatte. Bald stach er ihn bei der schönen Sémahis aus und führte sie, während der betrogene Freund sich trauernd unter die Einsiedlerderwische zurückzog, als seine Gattin heim. Aus dieser Ehe entsprang Almahide. Bei ihrer Geburt liess Morayzel von einem alten Wahrsager, Cid Hamet, das Horoskop stellen und erhielt die Prophezeihung, Almahide werde sehr tugendhaft und doch sehr verliebt sein; gleichzeitig werde sie Mädchen und Gattin, Jungfrau und Frau, Sklavin und Königin,

Weib eines Sklaven und eines Königs, Muhamedanerin und Christin, unschuldig und verklagt sein; dem Feuertode ausgesetzt, werde sie zufriedener sterben als sie gelebt; unter den Trümmern eines Thrones werde Unschuld und Liebe sie den Verlust einer Krone verschmerzen lassen. Um diese Prophezeihung, die ebenso viel Fluch wie Segen enthält, womöglich abzuwenden, sendet der Vater das Kind mit der Amme und einigen Sklaven (darunter der Erzähler Dom Fernand de Solis) nach Algier, wo es bei Verwandten erzogen werden soll. Aber die Reisenden fallen in die Hände von Seeräubern, die das Schiff in den Grund bohren und sie selbst als Gefangene auf ihre Insel Origni, unweit der normannischen Küste, davonschleppen. Hier nun wächst Almahide heran, unter der Obhut Dom Fernand's, und zeigt eine solche Schönheit, dass die Piraten beschliessen, unter türkischer Flagge nach Konstantinopel zu segeln und dort das Mädchen an den Sultan zu verkaufen. Dieser Plan kommt zur Ausführung; es sollen nur noch Dom Fernand, die Amme und die übrigen Sklaven als Zeugen der That aus dem Wege geräumt werden, - da ergreift ein furchtbarer Sturm das Fahrzeug und lässt es an den Klippen Andalusiens scheitern. Dom Fernand rettet sich und ist so in seine Heimat zurückgekehrt, aber er hat Almahide, wiewohl sie sich im Augenblicke des Schiffbruches an ihn klammerte, verloren. Da sein Vater inzwischen gestorben und sein Hab und Gut verfallen ist, beschliesst er, sich Dom Pedro de Leon, dem Herzoge von Medina-Sidonia, anzuschliessen, und sucht ihn deshalb in seinem Landhause auf. Zu seiner grossen Überraschung findet er hier Almahide wieder, die von Dom Pedro und dessen edler Gattin, Inez d'Arragon, liebreich aufgenommen worden ist und mit dem jugendlichen Sohne des Hauses, Ponce de Leon, Grafen von Pegnafiel, schon eine warme Freundschaft geschlossen hat. Auch Dom Fernand de Solis bleibt im Hause Dom Pedro's und wird zum Hofmeister der beiden Kinder

ernannt, mit dem besonderen Auftrage, stets auf Ponce ein wachsames Auge zu haben. Denn auch tiber Ponce hat bei seiner Geburt ein Wahrsager eine warnende Prophezeihung ausgesprochen: der Knabe werde, wenn man ihn nicht bis zum Beschluss seines zwanzigsten Jahres aufs Sorgfältigste behüte, in Sklaverei geraten. Die Freundschaft der Kinder wird von Jahr zu Jahr eine innigere, und noch ehe sie das reifere Alter erreicht haben, ist ihre Liebe eine unerschütterliche geworden. Die Neigung zu Almahide hat in Ponce alle guten Eigenschaften zur schönsten Blitte entfalten lassen. dichtet zu ihrem Preise Eclogen und Idyllen, spielt Schäferspiele mit ihr, und es gelingt ihm, was Dom Fernand lange vergeblich angestrebt, nämlich Almahide zum Christentume zu bekehren. Sie erhält in Taufe den Namen Aminte. Das glückliche Zusammenleben aber wird bald durch den Besuch des jungen Dom Alvare, Marquis von Montemayor, Sohn eines Herzogs de l'Infantade, gestört. Ein fast ebenso vollendeter Kavalier wie der Conde Pegnafiel, gleicht er ihm auch darin, dass er rasch eine heftige Zuneigung zu Almahide fasst und vielfache, wennschon vergebliche Versuche macht, Ponce de Leon bei ihr auszustechen. Bald treibt die Eifersucht die Nebenbuhler zum Duell, in dem Ponce Dom Alvare verwundet. Die Eltern führen eine erzwungene Versöhnung der Gegner herbei; Almahide wird, um weiteren Streitigkeiten zwischen den Jünglingen vorzubeugen, nach Sevilla gebracht, während Ponce auf dem Landgute bleiben muss. Kaum hat er Zeit, Almahide nochmals ewige Liebe und Treue zuzuschwören.

Hiermit bricht Dom Fernand seine Erzählung ab, um sie, wenn Roderic de Narva es wünschen sollte, bei Gelegenheit fortzusetzen.

Mohavide, das Haupt der Zegris und darum der Feind Ponce's — denn kein anderer ist der tapfere Leonce —, versucht inzwischen aufs neue, diesen zu stürzen. Da nach maurischem Gesetze jeder Sklave, der eine Waffe trägt, des Todes schuldig ist, so sucht er nachträglich diese Bestimmung gegen Ponce geltend zu machen. Aber Almahide erklärt, sie habe Ponce schon ehe es ihr Gatte gethan, die Freiheit geschenkt, und so habe Ponce an jenem Tage, wo er Morayzel befreite, nicht mehr als Sklave das Schwert geführt.

Ponce kämpft darauf mit Mahardan, einem Freunde Mohavide's, im Zweikampf und besiegt ihn; Alfaqui, der auf Betreiben Mohavide's die nämliche Anklage nochmals gegen Ponce erhebt, wird als Aufwiegler gepfählt.

In einer Hinsicht freilich wird es für Ponce verhängnisvoll, als freier Mann in Granada anerkannt worden zu sein. Denn als solcher darf er nicht länger in der Alhambra bleiben und verliert so die Gelegenheit, die geliebte Königin täglich zu sehen. Er begiebt sich zu Morayzel, der ihn als seinen Befreier freudig aufnimmt.

Um die immerwährenden Unruhen in der Stadt zu dämpfen, kundigt König Boaudilin grossartige Kampfspiele an. Hier trägt ein unerkannter Ritter — Ponce —, der für keine andere Dame als die Königin seine Lanze bricht, über zwölf andere einen glänzenden Sieg davon und erhält aus Almahide's Hand den Preis. Es gelingt ihm auch, sich unerkannt wieder zu entfernen.

Am Abend dieses festlichen Tages fährt Dom Fernand in seiner Erzählung fort, denn es ist natürlich Roderic noch rätselvoll, wie Almahide Königin von Granada und Ponce (als Léonce) Sklave bei Boaudilin wurde.

In seiner Vereinsamung hatte Ponce den Trost, huldreiche Briefe von Almahide zu erhalten. Dom Alvare hat auch in Sevilla, wohin er Almahide nachgereist ist, bei dieser keinen Erfolg; die Verse, die er ihr widmet, sendet sie an den geliebten Ponce, "damit das, was ihr nicht gefalle, wenigstens ihn belustigen möge." Als Dom Alvare, nach dem Tode seines Vaters selbständig,

und Herzog de l'Infantade geworden ist, macht er Almahide einen letzten förmlichen Heiratsantrag, sieht sich aber mit vielem Danke abgewiesen. Bald hat Ponce auch noch die Freude, die Geliebte mit ihren Pflegeeltern nach dem Landgute zurückkehren zu sehen, da sein Vater sich mit dem einflussreichen Günstling des Königs, dem Herzoge von Ayamont, überworfen. Der Herzog de l'Infantade ergreift, um Almahide zu gefallen, die Partei ihres Pflegevaters, und wird darauf in Sevilla in seinem Palaste auf königlichen Befehl interniert. Die Haft wird verschärft, als der Herzog den Marquis zum Zweikampfe herausfordert. So geniessen die Liebenden auf dem Landgute ungestört ihre Wiedervereinigung. Aber diese währt nicht lange. Denn ein Freund Dom Fernand's, dem dieser allein das Geheimnis der Herkunft Almahide's anvertraut, und der in den Dienst des Herzogs von Medina-Sidonia getreten, verrät diesem, halb ohne es zu wollen, dass Almahide Morayzel's Tochter sei. Der Herzog schreibt hierauf, ohne sich zu nennen, an den Maurenkönig und teilt ihm mit, dass seine längst totgeglaubte Tochter noch am Leben sei, und wo sie sich befinde. Morayzel verlangt Almahide zurück, und so werden die Liebenden, diesmal fast ohne die Hoffnung auf ein Wiedersehen, getrennt. Dom Fernand begleitet Almahide in ihre alte Heimat zurück. Ponce lässt es keine Ruhe, fern von der Geliebten zu leben, und mit Hilfe des Malers Sanche, der einst Almahide gemalt hat und der seine Leidenschaft kennt, führt er seinen Plan, Almahide wiederzusehen, aus. verkleidet sich als Sklavenhändler, Ponce als Sklave, und beide begeben sich auf maurisches Gebiet. suchen Morayzel auf, der Ponce sofort ankauft und den neuerworbenen Sklaven alsbald seiner Tochter zum Geschenk macht. So ist beiden wieder auf einige Zeit hinaus das Zusammenleben gesichert.

Von dieser glücklichen Lage seines Rivalen erhält der Herzog de l'Infantade Nachricht, und er beschliesst,

es ihm nachzuahmen. Glücklicherweise ist Krieg zwischen Spanien und Granada ausgebrochen: er lässt sich anwerben und weiss es herbeizuführen, dass er nach tapferer Gegenwehr von einer Truppe Morayzel's gefangen genommen wird. Morayzel, dem der Gefangene durch seine Tapferkeit Hochachtung eingeflösst hat, schenkt den Herzog ebenfalls, als würdigen Genossen Ponce's — oder, wie er in Granada sich nennt: Leonce's —, seiner Tochter, so dass diese sich nun abermals zwischen zwei Bewerber gestellt sieht.

Um diese Zeit gelangte Almahide durch eine merkwürdige Verknüpfung von Umständen auf den Thron von Granada. Nachdem sich nämlich Boaudilin zum König gemacht, blieb kein anderes Mittel, die Parteien der Abencerragen und Zegris zu versöhnen, als dass er durch eine ebenbürtige Heirat die Hoffnungen seines ehrgeizigen Bruders Audalla, der Seele des ganzen Haders, vereitelte. Dies aber war ihm gleichwohl unmöglich, da er bereits ein Mädchen aus dem Volke, die schöne Miriam, in sein Herz geschlossen und ihr aufs heiligste die Ehe versprochen hatte. Zarcan, des Königs vertrauter Freund, verfiel auf den Ausweg einer Scheinehe und schlug zur Gattin Almahide vor. Sie sei aus königlichem Geblüt, und da sie, wie er aus ihrer Stimmung mit Gewissheit schliesse, bereits eine Neigung hege, werde sie sich leicht begnügen, nur vorgeblich Gattin des Königs zu sein und seine wahren Gefühle Miriam nicht streitig zu machen. Wäre der Hader der Parteien im Königreiche erloschen, dann solle die Scheinehe gelöst, und Miriam auf den Thron erhoben werden. Der Plan gelangt zur Ausführung. Aber bald stirbt Miriam. Ihr Tod öffnet dem König die Augen für Almahide's Schönheit, so dass er gesonnen ist, den Plan umzustossen und von seinem Gattenrechte Gebrauch zu So seien, fügt Dom Fernand seinem Berichte hinzu, neuerlich die Aussichten Ponce's und Almahide's auf eine glückliche Vereinigung sehr getrübt.

Durch die Freisprechung Leonce's hatte es sich nötig gemacht, dass er die Alhambra verliess. wieder in die Nähe seiner Angebeteten zu kommen, lässt er durch Sanche und Dom Fernand, auch durch Morayzel und Sémahis dem Königspaare Vorstellungen machen, wie sehr ausserhalb des Palastes sein Leben durch die erbitterten Zegris gefährdet sei. Hierauf erhält er wieder Einlass, ohne dass Boaudilin ahnte, dass er seinen schlimmsten Nebenbuhler beherbergt. Selbst die Ermahnungen des Muphti, der, von den Zegris aufgestachelt, die Entfernung eines Christen aus der Hofburg verlangt, weist der König zurück. Zarcan, der zwar weiss, dass die Königin liebt, aber noch nicht erraten hat, wen, kommt auf die Vermutung, es sei der unbekannte Ritter, der bei Gelegenheit jenes Turniers so tapfer zu Ehren Almahide's gefochten, und will nun durch Veranstaltung neuer Festlichkeiten ihn abermals in die Nähe locken. Aber diese List misslingt, da Ponce gar nicht mitstreitet, und dem Herzog de l'Infantade, der für die Königin in die Schranken tritt, von den Kampfrichtern sein Incognito gewahrt wird.

Hier bricht der nicht uninteressante, und nur etwas zu weit ausgesponnene Roman ab: 'mais comme toute l'action . . . est annoncée et prédite dans l'horoscope d'Almahide, le Lecteur devine qu'après bien des traverses, elle sera ensin réuni à l'objet de son amour, par les nœuds de l'hymenée; et qu'elle se consolera d'un trône perdu dans les bras de Ponce de Léon.'1)

Über den verhältnismässig geringen Erfolg der 'Almahide' macht Somaize in seinen 'Prédictions &c.' (éd. Livet I, 190) die folgende Mitteilung: 'La princesse des Mores (i. e. 'Almahide') sera en guerre avec celle de la Romanie (i. e. 'Clélie'); cette cadette voudra disputer

<sup>1)</sup> Vergl. 'Bibl. univ. des Rom.', a. a. O.

de rang avec son aînée; mais elle sera releguée dans le pays de Mauritanie.'1)

E. Sieben Jahre nach 'Almahide' veröffentlichte Fräulein von Scudéry ihren fünften und letzten Roman: 'MATHILDE'. Der Titel der (anonymen) Editio princeps fügt nur hinzu: 'Dédiée à Monsieur frère vnique du Roy.'2) Das 'Achevé d'imprimer' datiert vom 31. März 1667; der eine Band zählt 122 + 518 Seiten in Oktav.

Der Roman zerfällt nämlich in eine Vorgeschichte, 'les Jeux seruant de Preface à Mathilde' und die eigentliche Erzählung von den Schicksalen dieses Edelfräuleins. 3) Während diese wiederum spanischen Ursprungs ist, erweist sich die Vorgeschichte als eine Nachahmung der Rahmenerzählungen, wie sie sich bei italienischen Novellisten, am vollkommensten im 'Decamerone', vorfinden. Aber auch der Roman selbst zeigt, dass Fräulein von Scudéry in dieser Periode sich mit Dichtern der italienischen Renaissance eifrig und liebevoll beschäftigte. Petrarca sowohl wie Boccaccio treten als ansprechend gezeichnete Romanfiguren auf; von ersterem werden zahlreiche Sonnette zitiert. 4) Mathilde enthält

<sup>1)</sup> Es gibt eine deutsche Übersetzung, die den Titel führt: "Almahide oder der in Unglück tieff-gesuncknen und zum Königs-Thron wunderbar erhobenen Sclavin erster und zweiter Theil. aus des Herrn (sic) Scubery Französischen ins Hochdeutsche übersetzet und mit schönen Aupstern gezieret von Ferdinand Adam Pernauern, Herrn von Perney. Freiherrn, dem im Löblich Pegnesischen Blumenorden benannten Dafnis." Nürnberg 1696. 8°. 2 Bünde. 2. Aust. 1701. id.

and La Haye 1736, schreiben, die letztere: 'Histoire de Mathilde d'Aguilar, par Mue de Scudéry'; die erstere 'Les Jeux de Mathilde d'Aguilar, Histoire espagnole & française, véritable & galante, par Mue de Scudéry.' Als Neuauslage können nach der 'Bibl. univers. des Rom.', Oct. I, 1778, p. 175 auch Mue de Villeneuve's 'Anecdotes d'Alphonse, onzième du nom, Roi de Castille' gelten (Paris 1776, 2 vols. 12°).

<sup>s) In der Ausgabe von 1736 sind die 'Jeux' weggelassen.
d) Und zwar Sonnetto 38, 57, 58, 66, 101, 122—125, 166, 167, 168, 186, 189.</sup> 

tiberhaupt mehrfach lyrische Einschaltungen, die das formale Talent der Dichterin darthun können.

Der Inhalt des Romans lässt sich wie folgt skizzieren.

('Les Jeux'.) Eine Pariser Gesellschaft von fünf jungen Damen und vier Herren — ihre dem 'Grand Cyrus' und der 'Clélie' entlehnten Namen sind: Plotine, Noromate, Cléocrite, Herminius u. s. f. — macht einen Ausflug nach einem lieblich am Seine-Ufer gelegenen Landsitz und vertreibt sich, dort angelangt, die Zeit mit jeux d'esprit. Jedem der Teilnehmer wird durchs Loos eine Aufgabe zuerteilt; es gilt z. B. eine Frage geistreich zu beantworten; ein Madrigal oder eine Elegie zu dichten; eine Schilderung einer Örtlichkeit eder das 'Portrait' einer Person zu geben; Rätsel oder Rebus zu verfertigen; endlich, als letztes und höchstes, einen Roman zu erzählen. Der schönen Plotine fällt die erste dieser Aufgaben zu; 1) Cléocrite muss ein Madrigal dichten, Herminius eine Elegie; Artimas beschreibt mit grösster Ausführlichkeit ein Landhaus, worunter die Verfasserin kein anderes verstanden haben will als das von Saint-Cloud;2) die geistreiche Noromate aber, 'la belle Melancholique', zieht das Loos, den Roman zu erzählen. Sie bittet, sich einen Tag lang vorbereiten su durfen, und berichtet dann die Geschichte der

## Mathilde d'Aguilar.

Während der Minderjährigkeit Alfonso's XI. von Castilien bereiteten zwei Edelleute, Dom Juan und Dom Pedro, dem Lande viel Unruhe. Als daher der Fürst volljährig geworden, war es sein erstes Bestreben, die

<sup>1)</sup> Die gestellten Fragen sind: 'Pour quoy vn beau sol of vne belle sotte sont-ils plus sots que d'autres?' 'Quelle difference u-a-t-il entre vn flatteur & vn complaisant?' und dergl.

rence y-a-t-il entre vn flatteur & vn complaisant? und dergl.

3) Die Herrschaften, welche die Honneurs im Schlosse machen, sind Monsieur (Ludwig's XIV. einziger Bruder) und seine Gattin, Henriette von England. Siehe 'Jeux' p. 116.

rebellischen Vasallen zur Rechenschaft zu ziehen. Dom Juan lockte er in einen Hinterhalt und liess ihn töten, Dom Manuel aber entging der offenen Verfolgung so gut wie der listigen Verlockung. Als der König ihm nämlich ansagen liess, er wünsche aller Feindschaft ein Ende zu machen und seine Tochter Constance heiraten, vermählte der Graf sie sogleich mit Dom Rodolphe d'Aguilar und verliess zur grösseren Sicherheit mit den Seinen Spanien. Das junge Ehepaar begab sich nach Avignon, wo damals der päpstliche Hof in fröhlicher Verbannung residierte. Sein glänzendster Stern war Petrarca, "Canonicus von Lombès in der Gascogne," den die Liebe zu der schönen Laure de Constance d'Aguilar wird Pe-Sade herangezogen. trarca's Freundin, und namentlich für ihr Kind, die reizende Mathilde, hegt der Dichter die grösste Zärtlichkeit. Er sucht sich durch sie Laure zu nähern, indem er seine feurigsten Sonnette und Canzonen durch den Mund des Kindes an die Geliebte gelangen lässt. das heranblühende Mädchen verliebt sich der spanische Gesandte Dom Fernand d'Albuquerque; er bewirkt, dass, nachdem Constance gestorben, Vater und Tochter ungefährdet nach ihrer Heimat zurtickkehren können. lassen sich in Burgos nieder, wo Mathilde mit zwei Edelfräulein, Donna Theodora und Donna Lucinde, innige Freundschaft schliesst. Sie berichten Mathilde viel vom Hofleben, von dem guten und versöhnlichen Wesen des Königs, von den schlechten Charaktereigenschaften des Infanten, Dom Pedro; von den liebenswerten Damen Jazinthe und Doristhée, und von der ehrgeizigen Maria de Padilla. Unter den Kavalieren aber geben sie dem Dom Alfonso de Benavides, dem Neffen des Admirals von Castilien, und Sohne eines hochgestellten Günstlings, des Dom Albert, den Vorrang vor allen anderen.

Dieser Dom Albert und Dom Rodolphe, Mathilde's Vater, sind eng befreundet, und so fassen sie den Entschluss, ihre Kinder zu verheiraten. Dom Alfonso

widerstrebt und sendet seinen Freund, Dom Felix, an Mathilde, um ihr sagen zu lassen, dass er nicht weniger als sie selbst (denn dies hat er vernommen) der von den Vätern beabsichtigten Verbindung abgeneigt sei. Bei der Ausführung dieses Auftrages verliebt sich Dom Felix in Mathilde. Gleichzeitig aber schenkt auch der Infant, Dom Pedro, dieser seine Neigung, und sucht durch die ehrgeizige Donna Maria de Padilla, die wiederum zu ihrem eigenen Vorteil intriguiert, sein Ziel zu erreichen.

Dom Alfonso, der mit seinem Oheim in den Maurenkrieg gezogen, hat sich hier durch seine Tapferkeit
hervorgethan. Während man ihn noch im Feldlager
glaubt, kehrt er verkleidet zurück und lernt bei einem
Turnier, in dem er alle Preise erringt, jetzt erst die
von ihm verschmähte Mathilde kennen. Ihre Schönheit
erfüllt ihn sogleich mit der aufrichtigsten Reue. Bald
indessen verständigt und versöhnt er sich mit Mathilde.
Aber die Zahl und der Einfluss seiner Nebenbuhler
halten ihn noch von einer öffentlichen Werbung zurück.
Nachdem er sich mit Dom Felix geschlagen, weil dieser
ihm unfreundschaftlich verheimlicht habe, wie Mathilde
geartet sei, zieht er wieder zu Felde.

Er wird im Kriege schwer verwundet, und die Todesgefahr, in der er lange Zeit schwebt, wendet ihm vollends die Liebe Mathilde's zu. Bald nach seiner Rückkehr befreit ihn das Schicksal von zweien seiner Nebenbuhler: Dom Felix und Dom Fernand d'Albuquerque. Ein jeder von ihnen nämlich fasste den Entschluss, Mathilde zu entführen, aber sie durchschauten gegenseitig ihren Plan. Dom Felix warnte Mathilde vor Dom Fernand, worauf dieser ihn zum Duell herausforderte und tötlich verletzte. Dem herbeieilenden Dom Alfonso verriet Dom Felix die Absicht Dom Fernand's, weshalb dieser aus Furcht vor Bestrafung flüchtig wurde.

Freilich ist Dom Pedro, der mächtigste und gefährliche der Rivalen, noch keineswegs überwunden. Der

ränkevolle Prinz sucht bei Gelegenheit einer Hochzeit, die in Lucinde's Landhause gefeiert wird, Dom Alfonso in einem angelegten Feuer umkommen zu lassen und während der entstehenden Verwirrung Mathilde zu entführen. Doch scheitert der Anschlag an dem Mute und der Geistesgegenwart Alfonso's. Hierauf versucht ihn der Fürst dadurch zu verderben, dass er ihn mit einer kleinen Flotte gegen die weit mächtigeren Mauren entsendet. Aber Alfonso thut Wunder der Tapferkeit und kehrt unversehrt zurück. Die grösste Gefahr, die ihm bereitet wird, endlich ist die, dass er von dem ganz von seinem Sohne gelenkten Könige den Befehl erhält, in das von den Mauren belagerte Teneriffa einzudringen und hier den Oberbefehl zu übernehmen. Auch dies Wagnis glückt Alfonso. Im Kampf mit den Ungläubigen führt ihn der Zufall wieder mit Dom Fernand zusammen, der auf der Seite der Mauren kämpft. Dieser aber stihnt bald den Verrat am Vaterlande, indem er den in Teneriffa aufs äusserste bedrängten Alfonso von dem Anrticken zweier Entsatzarmeen unterrichtet und diese Heldenthat mit dem Leben bezahlt. Die Entsatzheere rücken unter Dom Manuel und unter dem tapferen Portugiesen Henri Demo heran. Gleichzeitig macht Alfonso einen Ausfall, und die Mauren werden vernichtet.

Von Dom Manuel erfährt nun Dom Alfonso, dass dieser während der Kriegsunruhen Mathilde der Obhut des Königs anvertraut hat. Der König, ein Witwer, verliebte sich, gleich seinem Sohne, in das Mädchen und bemüht sich trotz ihrer Ablehnung hartnäckig um ihre Gunst. Er weist daher auch Alfonso ab, als dieser als Belohnung für die geleisteten Dienste die Hand Mathilde's erbittet. Zur Beschwichtigung seines Schmerzes zieht Alfonso wiederum gegen die Mauren. Als er, abermals siegreich, zurückkehrt, stösst er vor der Stadt auf eine Schaar, die eben im Begriff ist, Mathilde zu entführen. Er greift sie an und verwundet ihren Anführer, der kein anderer ist, als Dom Pedro. Die

Erwägung, zu wieviel Dank er Alfonso verpflichtet ist, hat inzwischen den König seine Liebe zu Mathilde überwilligt in die Verbindung Er winden lassen. Liebenden ein und entsendet Alfonso als seinen sandten an den päpstlichen Hof von Avignon, um ihn vor der Rachsucht seines Sohnes, dessen schwarzen Charakter er nach der letzten That wohl erkannt hat, zu sichern. So kehrt Mathilde mit dem Geliebten zu den Stätten ihrer Jugend zurück und freut sich hier aufs neue der Freundschaft Petrarca's und Laura's. anderer, jungerer Dichter wird bald in ihren Freundschaftsbund aufgenommen: Boccaccio. An den schönen Ufern der Sorgue und im reizenden Vaucluse vergehen die Tage ihres Lebens aufs angenehmste.

Nach dem Tode seines Vaters heiratet Dom Pedro, aus politischen Rücksichten, die Prinzessin Blanche de Bourbon; Maria de Padilla jedoch, die endlich an ihr Ziel, einer Vermählung mit Dom Pedro, gelangen will, veranlasst ihn seine Gattin zu vergiften. Die Franzosen, unter der Führung des tapferen Bertrand du Guesclin, rächen die Unglückliche und töten den lasterhaften Fürsten.

6. Was die Stellung der Mademoiselle de Scudéry innerhalb der Geschichte des französischen Romans anlangt, so will es uns erscheinen, als sei, nach langjähriger Unterschätzung, jetzt eine Überschätzung ihrer Verdienste wahrzunehmen. Mehr als eine Ursache lässt Als erste derselben betrachten sich hierfür auffinden. wir die (dem Deutschen meist nicht in ihrem ganzen Umfange verständliche) Begeisterung der Fransosen für ihr "klassisches Jahrhundert." Madeleine aber ist ja die Lobrednerin par excellence dieses 'Grand siècle de Louis quatorze', sie malt es mit glänzenden, verlockenden Farben, die keinen Schatten wahrnehmen lassen. Daher kommen die Verehrer der Periode immer wieder mit Lobpreisungen auf Madeleine's Schilderungen dieser Zeit zurtick und übersehen dabei, dass die vielgerühmten Sittengemälde (deren absolute Treue überdies angezweifelt werden darf) ihre Romane als solche entstellen, dass sie ihnen das an poetischem Werte rauben, was sie ihnen an kulturhistorischem Gehalte verleihen. Dann aber beruht offenbar die übertriebene Wertschätzung der Scudéry auf dem Umstande, dass sie eine Dichterin ist, die erste Frau Frankreichs, die sich zu allgemein anerkannter litterarischer Bedeutung aufschwang. Auch ihr sympathischer Charakter und ihre vielfachen Beziehungen zu anderen gefeierten Grössen der Litteratur und Gesellschaft erhöhen ihren Ruhm mehr, als er es in Wahrheit verdient.

Ganz besonders aber ist es Madeleine de Scudéry gunstig gewesen, dass uber ihre Vorgunger und ihre Rivalen auf dem Gebiete des chevaleresk-galanten Romans, namentlich über la Calprenède, bis vor kurzem die allgemeinste Unkenntnis herrschte. Allerdings ist es nicht unrichtig, wenn Fournel (a. a. O., p. 182) äussert, aus den Schriften der Scudéry allein schon könne der heroisch-galante Roman mit all seinen Eigentümlichkeiten erkannt werden. Aber unserer Uberzeugung nach sind die Vorzüge dieser Dichtungsart bei la Calprenède weit zahlreicher anzutreffen. Er ist, und darauf kommt es in der Litteraturgeschichte unleugbar zuerst an, der grössere Dichter; während Madeleine de Scudéry allerdings der Ruhm bleibt, die bessere Lehrmeisterin und Darstellerin der Sitten ihrer Zeit gewesen zu sein. La Calprenède besitzt Phantasie und eigentliche Erzählergabe; die Scudéry vorzugsweise das Talent, aktuelle Verhältnisse zu beobachten und zu fixieren; über der Einbildungskraft stehen bei ihr Verstand und Esprit. Auch in einem der wichtigsten Punkte, in der Erkenntnis des Seelenlebens und der hohen Kunst, aus ihm heraus sich die äusseren Vorgänge gestalten zu lassen, scheint uns die Verfasserin des 'Grand Cyrus' im allgemeinen la Calprenède nicht tiberlegen zu sein. Ihre Charaktere, soweit sie nicht 'Portraits' sind, sondern thätig in das Getriebe des

Romans eingreifen sollen, sind blutlose Schemen. Will. sie einen minder schablonenhaften Menschen zeichnen, so verfällt die Dichterin - man denke an den Amilcar der 'Clélie' - in Übertreibung und entwirft eine unangenehme Karrikatur. Einen Artaban, einen Bitomare oder einen Honorius hat die Scudery nirgends zeichnen vermocht. Die äusseren Vorgänge in den Romanen aber sind, ohne eine Spur von Originalität, ganz nach dem alten Schema des Heliodor, des 'Amadís' und der 'Astrée' 1) entworfen. Auch bei ihr drängt eine Unwahrscheinlichkeit, wo nicht Unmöglichkeit die andere. Sogar zu dem seit Gomberville aus den Romanen ausgeschiedenen Wunderspuk greift sie gelegentlich zurück: man denke an den unsichtbar machenden "Zauberring des Gyges" im 'Grand Cyrus'. Verwickelte Verwandtschaften, Tausch der Namen, Totsagungen, Entführungen, Seesturme, Überfälle von Räubern, namentlich von Piraten, sind der Dichterin unentbehrliche Ingredienzen. Dasselbe gilt von den ausgedehnten Schlachtschilderungen, den Turnieren und den stets mit soviel chevaleresker Galanterie ausgeführten Einzelkämpfen. Auch in der Auffassung und Schilderung der Liebe hat unseres Erachtens die Scudéry la Calprenède gegenüber keinen Schritt vorwärts gethan. Blitzgleich schlägt auch bei ihr die Leidenschaft in die Gemüter der Männer, und erzwingt sich nur mühevoll Eingang in die mit namenloser Prüderie bewehrten Frauenherzen; der weitere Verlauf ist dann ganz der von der Etiquette des heroischgalanten Romans vorgeschriebene. Die Verehrer der

<sup>1)</sup> Man vergleiche einen Passus aus dem 'Au Lecteur' vor dem I. Bande des 'Cyrus': 'Je vous diray donc . . . que i'ay pris & que ie prendray tousiours pour mes vniques Modelles l'immortel Heliodore & le Grand VRFE. Ce sont les seuls Maistres que i'imite, & les seuls qu'il faut imiter: car quiconque s'écartera de leur route, s'égarera certainement . . . ' Über Anlehnungen au den 'Amadis' vergl. z. B. Anm. 1 und 2 zu Seite 423.

Dichterin schreiben ihr gern eine besonders tiefe Kenntnis in der "Herzensanatomie") zu; wir vermögen diese Ansicht nicht zu teilen. Allerdings analysiert Madeleine mit Leidenschaft das, was sie Liebe nennt. Aber ihr Vortrag erinnert an solchen Stellen immer aufs lebhafteste an die eingelernten Phrasen und das ruhmredige Gebahren ungebildeter Schausteller, die zwar einen in Wachs nachgebildeten Organismus auseinanderzunehmen und die einzelnen Teile zu benennen wissen, die jedoch vor einem wirklichen Körper stehend sehr bald von ihren kläglichen Kenntnissen im Stich gelassen werden würden. ?)

Ungeachtet dieser und mancher anderer Mängel führte Madeleine de Scudéry den Idealroman in der Form, die ihm schon Jahrzehnte vorher verliehen worden war, auf den Gipfel äusseren Erfolges. Aber sie erlebte, da der Zeitgeschmack zwar langsam bis zu einer gewissen äussersten Grenze vorzuschreiten, hier angelangt jedoch rasch umzuschlagen pflegt, auch noch seinen Sturz. Nur der 'Grand Cyrus' fand ungeteilte Bewun-

<sup>1)</sup> Ein von ihr selbst gewählter Ausdruck. Es heisst im 'Grand Cyrus': 'Elle (Sapho) scait si bien faire l'anatomie d'vn cœur amoureux, s'il est permis de parler ainsi, qu'elle en scait décrire exactement toutes les ialousies, toutes les inquietudes, toutes les impatiences, toutes les ioyes, tous les degoûts, tous les murmures, tous les désespoirs, toutes les désesperances, toutes les revoltes, & tous ces sentimens tumultueux qui ne sont iamais bien connus que de ceux qui les sentent ou qui les ont sentis.'

engeres Abhängigkeitsverhältnis besteht, als angenommen wird, liesse sich vermutlich unschwer nachweisen. Von vorn herein ist es auffallend, dass die Hauptromane der beiden Autoren einen deutlichen Parallelismus zeigen: 'Caffandre' und der 'Grand Cyrus' behandeln Welteroberer und spielen in Kleinasien; 'Cléopâtre' und 'Clélie' bewegen sich in der Vergangenheit Roms. Auch die Idee, berühmte Dichter als Romanfiguren auftreten zu lassen, hat die Scudéry entschieden ihrem nächsten Vorgänger entlehnt.

derung; schon 'Clélie' aber stiess auf einigen Widerstand, welcher bewies, dass die Gattung, der sie angehörte, sich zu überleben begann.1) Es zeugt von der Klugheit der Madeleine de Scudéry und ihrer genauen Vertrautheit mit den litterarischen Verhältnissen, dass sie diesen Umschwung sofort erkannte und durchaus nicht versuchte, ihm entgegenzuarbeiten und sich etwa mit einem dritten Roman im alten Genre dem Publikum aufzudrängen. Und noch mehr beweist ihren Scharfsinn, dass sie selbst mit den beiden Romanen, welche noch unter ihrer Feder hervorgingen, richtig in die Bahnen einlenkte, welche zur endlichen Läuterung des hyperidealen Romans hinleiten sollten. In 'Almahide' und in 'déquisement' auf ein 'Mathilde' beschränkt sie das ausserst knappes Mass, scheidet sie mehr und mehr die hemmenden Digressionen aus, sucht sie die Erzählung poetischer, origineller zu gestalten, natürlich-anmutigere Charaktere zu zeichnen, verbessert sie auch ihren vorher so frauenhaft haltlosen, weitschweifigen, manchmal gedankenlosen und unkorrekten Stil; kurz sie wird, soweit sie es vermag, Vorläuferin der Frau von Lafayette, deren schönes Talent alles, was sie vielleicht nur geahnt und unbestimmt gewollt, zur erfreulichsten Reife bringt.

6. So ist der Scudéry, obschon sie die Triumphe ihrer glücklicheren Rivalin um mehr als zwei Jahrzehnte überlebte, ein eigentlicher Sturz erspart geblieben. 'Elle continua de vieillir', erzählt Sainte-Beuve ('Causeries', IV, 110), 'et de survivre à sa renommée, étant véritablement ruinée au dehors, mais jouissant encore de la gloire dans sa chambre et à huis-clos. Son mérite et ses

<sup>1)</sup> Ähnlich bestimmt Abbé Lenglet (De l'Usage des Rom., 319) den Zeitpunkt, wo der heroisch-galante Roman senil zu werden beginnt: 'au commencement du XVIIe siècle nous sommes venus aux grands Romans d'amour: teur composition, mais non pas leur lecture, a fini vers l'an 1660.'

qualités estimables lui concilièrent jusqu'à la fin une petite cour et des amis, qui ne parlaient d'elle que comme de 'la première fille du monde' et de 'la merveille du Siècle de Louis le Grand." Nur zwei Angriffe sind bis an sie herangedrungen. Der eine war die Satire der Preziösen'. Dass der unvergleichliche Spott dieser Komödie Molière's sich fast ausschliesslich gegen die Verfasserin der 'Clélie' wendet, darüber könnte kein Zweifel sein, auch wenn Molière Gorgibus' gezierte Tochter nicht nach Madeleine getauft hätte. 1) Er verspottet ja aufs deutlichste das Liebessystem ihrer Romane, die 'Carte de Tendre', den faden Witz Amilcar's. 1659 erschienen die 'Lächerlichen Preziösen'; 1660 verlässt Madeleine eine Manier, die ihr den Hohn des grössten Zeitgenossen eingetragen. Es hiesse die Augen absichtlich verschliessen, wollte man zwischen den beiden Daten keinen ursächlichen Zusammenhang annehmen. Den anderen Angriff, fast noch rücksichtsloser als der Molière's, jedoch weniger geistvoll und minder konzis, hätte die Courtoisie seines Urhebers der Dichterin gern erspart. Denn obschon Boileau den Lucianischen Dialog 'Les Héros de Roman' seiner eigenen Versicherung nach schon zwischen 1664 und 1665 niedergeschrieben hatte, konnte er sich doch durchaus nicht zu einer Veröffentlichung desselben entschliessen. Erst nachdem Madeleine längst verstorben war, erfolgte eine authentische Ausgabe (1713). Aber da Boileau seine Satire durch Vorlesen und wohl auch durch Verleihung des Manuskriptes verbreitet hatte, erschien sie — wider seinen Willen — doch schon 1688 im Druck<sup>2</sup>) und wurde bald darauf nochmals in Umlauf gesetzt.<sup>3</sup>)

2) Im II. Bande des 'Recueil de pièces choisies.'

<sup>1)</sup> Die Muhme Madelon's, Cathos, soll Catherine de Rambouillet persifieren.

s) Als Teil der Werke Saint-Evremond's. — Minder bekannt ist eine andere Satire auf die Scudéry, der erst 1752 enstandene Roman 'Female Quijote' der Mrs. Lennox.

Liegt schon eine Art Ruhm darin, von den erlauchtesten Geistern der Zeit der Aufmerksamkeit und Anfeindung gewürdigt zu werden, so hat es der Scudéry an eigentlichen Ehren vollends nicht gefehlt. Ihre Bewunderer gehörten allen Ständen und den verschiedensten Altersstufen an. Der grosse Condé, seine Schwester (die Herzogin von Longueville), und der Diplomat Pomponne begeisterten sich ebenso für 'Ibrahim', den 'Grand Cyrus' und 'Clélis', wie die geistlichen Würdenträger Mascaron, Fléchier, Godeau, Bouhours und Huet.1) Selbst die feinsinnige Marquise de Sévigné war eine Verehrerin Madeleine's.") Sie fühlte wohl, dass ihr Geschmack in dieser Beziehung anfechtbar war, aber sie blieb ihm treu und tröstete sich damit, dass auch andere ihre Schwäche teilten. Ganz ebenso erging es der gelehrten Anne Dacier. Auch bei Lafontaine und bei Racine (dessen 'Bajazet' mit 'Ibrahim' mehr als einen Zug gemein hat) stand die Scudery in Ansehen. Vielleicht fasst d'Aceilly's Epigramm: 'A Madlle de

Die Heldin dieses Spottromans ist, wie Dunlop-Liebrecht p. 334 erzählt, eine Dame von Geburt, ausgestattet mit liebenswürdigen Eigenschaften, welche jedoch, da ihr Vater sie in völliger Abgeschiedenheit von der Welt auferzogen, und sie fortwährend Romane wie 'Artamène' und 'Clèlie' gelesen hat, zuletzt die Ereignisse dieser Dichtungen für wahr hält und ihr Benehmen danach einrichtet. Sie bildet sich ein, dass jeder Mann in sie verliebt sei, und schwebt in beständiger Furcht, entführt zu werden. Den Gärtner ihres Vaters hält sie für einen verkleideten Prinzen, und entlässt einen vernünftigen Liebhaber, weil er in dem Kodex der heroischen Galanterie nicht gehörig Bescheid weiss.

<sup>1)</sup> Man lese den Panegyricus im 'Traité &c.' p. 66.

<sup>&</sup>quot;) Unterm 11. November 1684 schreibt sie an Fräulein von Scudéry: 'En cent mille paroles je ne pourrois vous dire qu'une vérité qui se réduit à vous assurer que je vous aimerai et vous adorerai toute ma vie; il n'y a que ce mot qui puisse remplir l'idée que j'ay de votre extraordinaire mérite &c.'

Scudéry sur ses Ouurages'1) die Gesinnung der Zeitgenossen in die treffendsten Worte:

'Honneur de votre sexe, & du siècle où nous sommes, De vos écrits fameux vous nous rendez ialoux: O que de honte pour les hommes! Sapho, que de gloire pour vous!'2)

1) Bibl. poët. II, 130.

<sup>2)</sup> Auch Ménage's Lob sei noch angeführt (Menag., 3° éd. 1713, I, 204): 'Il y a mille choses dans les Romans de cette savante sille qu'on ne peut trop estimer. Elle a pris dans les Anciens tout ce qu'il y a de bon, & l'a rendu meilleur, comme ce Prince de la Fable qui changeoit tout en or.'

## Zehntes Kapitel.

## Der psychologische Situationsroman: Marie de Lafayette.<sup>1</sup>)

§ 1. Leben der Dichterin. 2. Ihr Charakter. 3. Ihre Novellen und Memoirenwerke. 4. 'Zayde' (über Segrais' Mitarbeiterschaft; Huet's 'Traité'; Analyse; Beziehungen zum heroisch-galanten Roman; ästhetische Würdigung; Stil; Erfolge). 5. 'La Princesse de Clèves' (Inhalt; ästhetische Würdigung; Moral; Erfolge; Angriffe). 6. Nachfolgerinnen der Mme de Lafayette. 7. Stellung der Mme de Lafayette in der Geschichte des französischen Romans.

Marie-Madeleine Pioche de la Vergne, die spätere Gräfin de Lafayette wurde im Jahre 1634<sup>2</sup>) als Tochter des königlichen Gouverneurs und Feld-

<sup>2</sup>) Die Angaben über das Geburtsjahr schwanken zwischen 1632, 1633 und 1634.

-, ------

<sup>1)</sup> Auch über Frau von Lafayette existiert eine umfängliche Litteratur älteren und neueren Ursprungs. Ausgiebig sind namentlich die Briefe der Sévigné, die 'Scoraisiana' und einzelnes von Huet. Die erste ausführliche Biographie gab unseres Wissens Delandine ('Observations sur la Vie & les Ecrits de Mms de Lasayette, par M. D., correspondant de l'académie des belles-lettres & inscriptions' — vor den Gesamt-Werken der Schriftstellerin, Amsterdam und Paris 1786, 5 tomes). Von neueren Forschern haben sich namentlich Albert, Bobertag, Fournel, Laharpe, Lescure, Lotheissen und Sainte-Beuve mit der Dichterin beschäftigt. Von einer Entdeckung Perrero's, die Arvède Barine durch einen vortrefflichen Aufsatz in der Revue des deux Mondes (1880, 15 sept.) bekannter machte, wird später im Texte die Rede sein.

marschalls Aymar de la Vergne in Le Havre geboren. Ihre Mutter, Marie de Pena, entstammte einer alten provençalischen Familie. Sie genoss die vortrefflichste Erziehung.1) Männer, deren Namen in der französischen Litteraturgeschichte einen guten Klang gewannen - Ménage, Huet und Segrais - waren ihre Lehrer und leiteten die Ausbildung des hochbegabten Mädchens mit Liebe und Begeisterung.2) Zu einer grossen Schönheit herangeblüht<sup>e</sup>) vermählte sie sich am 15. Februar 1655 mit François de Lafayette und lebte seitdem vorzugsweise in der Hauptstadt. Die Verbindung mit dem unbedeutenden Grafen, der von seinen Vorfahren nur Sinn für Militärisches geerbt hatte, scheint eine friedliche Konvenienzehe gewesen zu sein und wurde ziemlich bald durch den Tod des Gatten gelöst. Zwei Söhne, von denen der eine die militärische, der andere die geistliche Laufbahn einschlug, gingen aus der Verbindung hervor.

Ersatz fand die Dichterin in dem bekannten innigen Freundschaftsverhältnis mit dem Herzog de La Rochefoucauld. Ihre Charaktere waren beinah in jeder Hinsicht Extreme und zogen gerade darum einander an. Anfänglich zwar fühlte sich die Gräfin, eine echt frauenhafte, gemütvolle Natur, von der Verstandesschärfe und der anscheinenden Herzenskälte des bereits vielfach

<sup>1)</sup> Wie bei Madeleine de Scudéry, wurde auch bei der Lafayette ein besonderes Gewicht auf das Sprachstudium gelegt. Segrais (Segr., 114) erzählt, dass sie Latein verstund, "jedoch ohne damit zu prunken".

Ménage hegte für seine Schülerin sogar eine kleine Schwärmerei; er hat sie in seinen lateinischen Poesien häufig unter dem Namen Laverna besungen. Laverna, die Latinisierung von La Vergne, bedeutet bekanntlich die Diebsgöttin: hier natürlich — Herzensdiebin. Vgl. Albert, La litt. franç. au XVIIe siècle, p. 3491.

<sup>&</sup>quot;) Das den Ausgaben ihrer Werke häufig beigegebene Portrait beweist dies hinlänglich: es zeigt zu individuelle Züge, als dass es sehr geschmeichelt sein könnte.

enttäuschten und verbitterten Philosophen abgestossen. 1) Sehr bald aber anderten sich ihre Gefahle, und sie fühlte sich von La Rochefoucauld's männlichem Geiste mächtig gefesselt. Etwa vom Jahre 1665 an<sup>2</sup>) bis zu dem 1680 erfolgenden Tode des Herzogs vereinigte beide die aufrichtigste Freundschaft. Da beide Teile verwitwet waren, so liegt die Frage nahe, warum sie sich nicht vermählten. Nur Familienrücksichten, die der Herzog zu nehmen hatte, scheinen es verhindert zu haben. Die Sitte gestattete überdies derartige Freundschaften damals weit eher als heute, da Zwangsehen noch häufiger als jetzt geschlossen wurden, die Sentimentalität der Zeit eine Eindämmung der Gefühle nicht forderte, und endlich auch die allerhöchsten Kreise zahlreiche Beispiele für derartige Verhältnisse gaben. Welcher Art dieselben mitunter waren, darüber geben die Memoiren des XVII. Jahrhunderts bedenkliche Aufschlüsse. Aber wider den Freundschaftsbund de La Rochefoucauld's mit der Lafayette hat nie jemand ein verdächtigendes Wort zu äussern gewagt.3)

Welchen Einfluss der Verkehr mit La Rochefoucauld auf sie ausgeübt, und andererseits, wie sie auf den Freund gewirkt, fasste Marie de Lafayette in die kurzen, vielsagenden Worte zusammen: 'M. de La Rochefoucauld

<sup>1)</sup> Sie schrieb an die Marquise de Sablé: "Ich habe die 'Maximes' gelesen; wie verderbt müssen Geist und Herz sein, um so etwas zu schreiben." (Siehe Lotheissen, a. a. O., p. 228.)

<sup>2)</sup> Segrais' Angabe (Segr., p. 113): 'leur amitié a dure 25 ans' ist irrig. 1665 werden die 'Maximes' veröffentlicht, welche Marie in dem eben zitierten Briefe an Frau von Sablé ja noch angreift; nach Segrais müsste die Freundschaft mit La Rochefoucauld aber bereits 1655 geschlossen worden sein.

s) Selbst der unsaubere Bussy-Rabutin, dessen Lästerzunge sonst niemand verschonte, vermag in seinem 'Pays de Braquerie' (siehe S. 4412; Louandre, contemp., p. 224) nichts schlimmeres über die Dichterin zu sagen als: 'LA VERGNE (i. e. Mme de Lafayette) est une grande ville fort jolie et si dévote que l'Archevêque y a demeuré avec le Duc de Brissac qui en est demeuré principal gouverneur, le prélat ayant quitté.'

m'a donné de l'esprit, mais j'ai réformé son cœur.'1) Im tibrigen gilt, was Albert (a. a. O., p. 340) erzählt: 'Il y a bien un roman dans la vie de Mme de Lafayette, mais on n'en connaît pour ainsi dire que le titre... On a beau se mettre en quête d'indiscrétions contemporaines; il y a comme une conspiration du silence et du respect pour envelopper et protéger l'union des deux amis. Ce qu'elle fut, Mme de Sévigné nous le dira: 'Je crois que nulle passion ne peut surpasser la force d'une telle liaison.' Auch über den wichtigen Punkt, in wie weit etwa eine Mitarbeiterschaft La Rochefoucauld's an den Werken der Gräfin anzunehmen ist, schweigen die Zeitgenossen vollständig, so dass alle Bemühungen in dieser Hinsicht im besten Falle nur zu einem Wahrscheinlichkeitsresultat führen können.2)

Marie de Lafayette stand im Mittelpunkte des preziösen Verkehrs der Hauptstadt.<sup>8</sup>) Sie war Gast des Hôtel Rambouillet, und lernte hier Voiture, Montausier, Callières — auch La Rochefoucauld kennen. Mit Frau von Sévigné war sie eng befreundet und überdies entfernt verwandt. Auch mit Lafontaine pflegte die Dichterin freundschaftlichen Umgang. Henriette von England, die Gattin des Herzogs Philipp von Orléans, des Bruders von Ludwig XIV., ehrte die Gräfin mit ihrem unbeschränkten Vertrauen. In hoher Gunst stand sie auch bei dem Könige selbst.<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Segrais, p. 31.

Wir sind geneigt anzunehmen, dass La Rochefoucauld keinen oder doch nur einen durchaus indirekten Anteil an den Produktionen der Lafayette hat. Wir haben ihre Werke namentlich auch in der Absicht durchlesen, eine Einwirkung des Verfassers der 'Maximes' konstatieren zu können, vermögen aber keine einzige Zeile zu zitieren, die den Anschein hätte, von La Rochefoucauld inspiriert zu sein.

<sup>8)</sup> Ihr Salon (siehe S. 3972) befand sich auf der Rue de

Vaugirard, dem Petit-Luxembourg gegenüber.

<sup>4)</sup> Nur mit der Maintenon vermochte sich Frau von Lafayette nicht zu befreunden, eine Antipathie, welche jene

Der Tod des Herzogs de la Rochefoucauld erschütterte die Dichterin heftig. Wie innig beider Freundschaft gewesen war, und wie tief Marie de Lafayette den Verschiedenen betrauerte, zeigt ein Brief, in dem Frau von Sévigné ihrer Tochter den Tod La Rochefoucauld's meldet: 'M. de La Rochefoucauld est mort . . . où madame de Lafayette retrouvera-t-elle un tel ami, une telle société, une pareille douceur, un agrément, une considération pour elle et son fils? Elle est infirme, elle est toujours dans sa chambre; elle ne court point. M. de La Rochefoucauld étoit sédentaire comme elle. Cet état les rendoit nécessaires l'un à l'autre. Rien ne pouvoit être comparé à la confiance et aux charmes de leur amitié.' Sie tiberlebte den Freund gleichwohl um länger als ein Jahrzehnt. Wennschon häufig kränkelnd und in der Zurückgezogenheit lebend, bewahrte sie doch ganz ihre Geistesfrische und ihr Interesse namentlich für politische Vorgänge. Ihre Ruhe, man könnte sagen Indolenz, von der die Zeitgenossen viel zu erzählen wissen, scheint etwas künstlich angenommenes gewesen zu sein.1) Sie starb im Mai

erwiderte. Wie die Lafayette M<sup>me</sup> de Maintenon in ihren Memoiren nicht schonte, so entwarf auch die einstige Gattin Scarron's von ihr folgendes unvorteilhafte Portrait: 'Elle n'avoit point ce liant qui rend le commerce aimable & solide: nulles grâces dans ses écrits, nul agrément dans ses propos; elle étoit trop impatiente, tantôt caressante tantôt impérieuse, exigeant un respect infini, et y répondant souvent par des hauteurs.'

<sup>1)</sup> Darauf deutet schon hin, wenn Segrais (Segrais, p. 30) Eussert: 'Mms de Lafayette avoit beaucoup appris d'elle (i. e. de Mms de Rambouillet), mais Mms de Lafayette avoit l'esprit plus solide: Elle ne savoit pas seulement gouverner sa maifon; elle s'entendoit parfaitement bien en procès et elle conduifoit elle-même ceux qu'elle avoit pour ses affaires particulières' (p. 113 teilt derselbe Gewährsmann mit, dass sie einst mit ihrer Gesetzeskunde La Rochefoucauld ein schönes Besitztum rettete). Noch deutlicher wird die Energie der Gräfin durch einen gleich näher zu erörternden Umstand bewiesen.

1693¹) zu Paris, tief betrauert von allen denen, die ihr nahegestanden und die begriffen hatten, welch berufene Dichterin mit ihr dahingegangen.

2. Von dem Charakter der Lafayette ist es schwer, sich ein klares Bild zu machen, seit die bis vor kurzem giltige Tradition, die sich namentlich auf die Briefe der Sévigné und auf einige schwerwiegende Ausserungen La Rochefoucauld's stützte, durch eine überraschende Enthüllung in ihrer Glaubwürdigkeit erschüttert worden A. D. Perrero nämlich fand in den Staatsarchiven von Turin Briefe der Lafayette, aus denen unwiderleglich hervorgeht, dass dieselbe, namentlich in ihren letzten Lebensjahren, eifrig als politische Agentin im Dienste Savoyens thätig war.2) Keiner der Zeitgenossen scheint hiervon auch nur eine Ahnung gehabt zu haben. Welche Kunst der Verstellung, welche Gabe der Intrigue setzt es voraus, dass die Gräsin so dauernd ihre gesamte Umgebung über die Rolle, die sie in Wahrheit in der Gesellschaft spielte, zu täuschen wusste! Und wie wenig passt das zweideutige Amt einer Zwischenträgerin zu der Vorstellung, die man bei der Lektüre der so feinsinnigen, edel gehaltenen Romane 'Zayde' und 'La Princesse de Clèves von der Verfasserin erhalten muss! Mag man die Thätigkeit, zu der sie sich erniedrigt hat, auch noch so ideal auffassen, noch so viel entschuldigende Beweggründe anführen, welche die Dichterin in jene schiefe Stellung hineingedrängt haben können,

<sup>1)</sup> Lotheissen bezeichnet 1692 als Todesjahr. Die obige Angabe beruht auf der Mitteilung der 'Bibl. univ. des Rom.' (Nov. 1775, p. 110), deren biographische Daten im ganzen recht zuverlässige sind. Auch die Umschrift des von De Launay jun. gestochenen Portraits der Latayette gibt das Jahr 1698 an.

<sup>3)</sup> Man vergleiche den höchst interessanten und lehrreichen Aufsatz Arvède Barine's in der 'Revue des deux Mondes' (vom 15 sept. 1880) 'Mme de Lafayette, d'après des documents nouveaux,' der sich hauptsächlich auf A. D. Perrero's Lettere inedite di Madama di Lafayette' (Torino 1880) gründet.

die Reinheit ihres Charakterbildes bleibt unwiderruflich durch einen hässlichen Flecken getrübt. Kaum das banale Lob der Sévigné lässt sich noch aufrecht erhalten; 1) der schöne Ausspruch La Rochefoucauld's aber: 'vous êtes vraie' wird ganz zu nichte, und des braven Segrais' Verehrung für seine Gebieterin nahezu lächerlich. 2)

3. Das Werk, mit welchem Frau von Lafayette zuerst vor die Öffentlichkeit trat, war die mit farbenreichen Schilderungen des Hoflebens ausgestattete Novelle: 'Mademoiselle de Montpensier'. Es ist bedeutungsvoll, dass die Dichterin gleich in ihrer Erstlingschöpfung bethätigte, was überhaupt ihre Produkte so vorteilhaft von denen ihrer Rivalen unterscheiden sollte: das Bestreben kurz zu sein, ") und jenes, die erzählten Vorgänge nicht unter dem erborgten Schleier des längstvergangenen oder weitentlegenen darzustellen. Aber auch im Punkte der psychologischen Motivierung überragt die kleine Erzählung schon das meiste, was in den ver-

<sup>1) &#</sup>x27;C'est une semme aimable, estimable, et que vous aimez dès que vous aurez le temps d'être avec elle, et de saire usage de son esprit et de sa raison; plus on la connaît, plus on s'y attache...'

Segrais. p. 49 f: 'Mme de Lafayette me disoit que de toutes les louanges qu'on lui avoit données, rien ne lui avoit plu davantage que deux choses que je lui avois dites: qu'elle avoit le jugement au-dessus de son esprit, et qu'elle aimoit le vrai en toutes choses, et sans dissimulation. C'est ce qui a fait dire à M. de Roche foucauld, qu'elle étoit vrale; façon de parler dont il est l'auteur, & qui est assez en usage. Elle n'auroit pas donné le moindre titre à qui que ce sût, si elle n'eût été persuadée qu'il le méritoit, et c'est ce qui a fait dire à quelqu'un qu'elle étoit sèche, quoiqu'elle sût délicate... elle ne cachoit pas son âge, et elle disoit librement en quelle année et en quel temps elle étoit née.'

<sup>3)</sup> Sie pflegte zu sagen, dass 'une période retranchée d'un ouvrage vaut un louis d'or, et un mot vingt sols.' Siehe Fournel, a. a. O., p. 202. Auch ihre Briefe waren so kurz und so selten, dass Mme de Sévigné, deren Feder allerdings eine fast zu geschwätzige war, sich hierüber mehrfach beklagte.

gangenen Jahrzehnten oder um dieselbe Zeit in Frankreich gedichtet wurde. Und doch zählte Marie de Lafayette, als sie 'Mademoiselle de Montpensier' schrieb, erst sechsundzwanzig Jahre. 1)

Gleich hier sei alsdann ihrer beiden Memoirenwerke gedacht, in deren überaus gewandter Manier sich fortwährend die Dichterin bemerkbar macht. Das erste derselben ist eine 'Histoire de Madame, Henriette d'Angleterre, première femme de Philippe de France, d'Orléans.' Das Werk legt von dem vertrauten Verkehr der beiden Frauen Zeugnis ab und malt in eleganten Linien und jener der Lafayette eigenttimlichen zarten Farbengebung, die man in der Malerei silbertonig zu nennen pflegt, das galante Hofleben, wie es sich in Paris, in Versailles und Saint-Cloud abspielte. Ganz ähnlichen Charakters sind die 'Memoires de la Cour de France, pour les années 1688 et 1689,' welche der Sohn der Dichterin, der Abbé de Lafayette, erst nach ihrem Tode herausgab.2) Aus den letzten Jahren der Verfasserin stammend, zeigen sie einen vortrefflichen Stil und die anschaulichste Darstellung.

Derselben Periode gehört die zweite Novelle der Gräfin an, 'La Comtesse de Tende' betitelt. Sie verdankt ihre Entstehung dem Umstande, dass man - wovon später noch die Rede sein wird — die 'Princesse de Clèves' um des Geständnisses willen angegriffen hatte, welches hier die moralisch schuldige Gattin ihrem Manne ablegt. Die Autorin bezweckte nun, dasselbe Motiv, von dessen dichterischer Berechtigung sie überzeugt blieb, nochmals in anderer, verstärkter Form zu verwerten, um womöglich die Kritik des Irrtums zu über-

<sup>1)</sup> Nach Lotheissen wäre die Novelle erst 1662 erschienen. Abbé Lenglet und Delandine versetzen sie aber mit Bestimmtheit in das Jahr 1660. Weitere Ausgaben erschienen 1662, 1671, 1678, 1723 ff. Eine gute Analyse steht Bibl. univ. des Rom. 1775, Nov., p. 193-209.

2) Amsterdam 1720, 8°. 2. Aufl. ib. 1721.

führen. Sie erlebte indessen den Abdruck nicht mehr. Erst in den zwanziger Jahren des XVIII. Jahrhunderts wurde die Erzählung im 'Mercure' veröffentlicht. steht auch unverkürzt in der 'Bibl. univ. des Romans' vom Januar 1776 (I, p. 188-214). Diese vortreffliche Erzählung, vielleicht eine der ergreifendsten Novellen, die je geschrieben worden sind, erinnert im Sujet lebhaft an die 'Princesse de Clèves.' Dasselbe Bild, das dort mit zarten, gebrochenen Farben gemalt wird, und in dem die Schatten gleichsam nur angedeutet sind, kehrt hier in grellem Lichte wieder. 'La Comtesse de Tende' ist die unerbittliche Konsequenz aus der 'Princesse de Clèves.' Der Ehebruch, dort nur ideell begangen, wird hier in fast beängstigender Realität vors Auge geführt. Trotzdem man sich ein heikleres Thema nicht leicht vorstellen kann, ist 'La Comtesse de Tende' doch eine tief sittliche Novelle, eine ernste Mahnung an die, welche ihr Gewissen durch heuchlerische Vorsätze beschwichtigen und sich nur um so leichter vom rechten Pfade abbringen lassen.

Nur zwei eigentliche Romane sind uns von Frau von Lafayette erhalten: 'Zayde' und 'La Princesse de Clèves.' Die Bewunderung für Madeleine de Scudéry, nicht etwa die Absicht, deren Ruhm zu verdunkeln, haben Mme de Lafayette zur Abfassung von Romanen gestihrt. Schwerlich hat sie geahnt, dass ihre Schöpfungen, die sie nur für Verkürzungen der Romane ihrer Vorgängerin hielt, den Erfolg haben sollten, diese in allen ihren Schwächen blosszustellen und wirksamer zu bekämpfen,

<sup>1)</sup> Die 'Bibliographie universelle &c.' (t. XIV, Paris 1815, sub 'Fayette') erwähnt noch einen Roman 'Caraccio', der sich als Manuskript "auf der Bibliothek des Herzogs de la Vallière" befunden haben soll. Wir können nicht angeben, ob diese Angabe richtig ist und in wie weit sie sich etwa heute noch kontrolieren liesse. Dem Abbé de Lafayette wirft man vor, Manuskripte seiner Mutter leichtsinnig verborgt und dadurch unersetzliche Verluste herbeigeführt zu haben.

als es selbst Molière's und Boileau's Satire im Stande gewesen war. Auch sie hat, wie die Scudéry, ohne viel Reflexionen geschrieben, aber der Impuls, dem sie folgte, war der des Genies.

4. 'Zayde, histoire espagnole' erschien im Jahre 1670 und füllte in der jetzt äusserst seltenen Editio princeps zwei kleine Duodezbändehen. Die späteren Auflagen bilden immer nur einen Duodez-(oder auch Oktav-)band.') Lange Zeit wurde 'Zayde' ausschliesslich unter Segrais'2) Namen veröffentlicht. Dass trotzdem nicht dieser der Verfasser ist, steht auch für uns fest.3) Segrais selbst bezeugt: 'Le Roman de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So der sehr stattliche, mit einem von M. de Hooghe gestochenen Titelbilde gezierte holländische Nachdruck (o. O.) vom Jahre 1671.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jean-Renaud de Segrais (1624—1701) war seit 1672, nachdem er sich mit M<sup>11e</sup> de Montpensier, seiner bisherigen Herrin, wegen deren Heirat mit Lauzun verfeindet hatte, Sekretär der Mme de Lafayette. Er schrieb ein Hirtengedicht 'Athis' und andere kleine Eclogen, die Boileau lobte; eine Tragödie 'Hippolite' und einen Roman 'Bérénice', der nach dem II. Teile keine Fortsetzung fand. Am bekanntesten jedoch ist seine Novellensammlung 'Les Divertissemens de la Princesse Auréliane' (Paris 1656, 2 vols. 8°), in denen er sich, gleich Mme de Lafayette, der Kürze und eines gefeilten Stils besleissigt. Auf eine der Novellen, Floridon ou l'Amour imprudent' (abgedruckt bei Louandre, Contemp., p. 141-173), geht Racine's 'Bajazet' (1672) zurück. Der Roman 'Le Tolédan, ou Histoire romanesque de Don Juan d'Autriche, fils naturel de Charles-Quint' (nach Abbé Lenglet [Bibl. des Rom., p. 65] Paris 1649 und 1659, 5 vols. 8°) wird bisweilen Segrais, bisweilen Le Vert (z. B. von Somaize [éd. Livet, II, p. 395]) zugeschrieben und soll aus dem Spanischen übersetzt sein.

<sup>3)</sup> Die Verfasserfrage wird ausführlicher, als wir es hier thun können, behandelt von Barine, a. a. O., p. 409. Ausser auf Grund der oben im Text angeführten Zeugnisse Segrais' und Huet's glauben wir diesem namentlich deshalb die Autorschaft der 'Zayde' absprechen zu müssen, weil im anderen Falle ihm dann auch die der 'Princesse de Clèves', die ebenso

Zayde qui a paru sous mon nom, est de Mme de Lafayette, et je n'ai eu de part que pour la seule disposition de l'ouvrage. Dasselbe Geständnis wiederholt sich an anderen Stellen der 'Segraisiana' (z. B. Préface, p. IX). Schwer fällt auch ins Gewicht, was Huet, ein durchaus wahrhafter und behutsamer Autor, in seinen 'Origines de Caen' mitteilt'): 'j'ai souvent vu Mme de Lafayette occupée à ce travail, et elle me l'a communiqué tout entier, et pièce à pièce, avant que de le rendre public. Comme ce fut pour cet ouvrage que je composai le Traité de l'Origine des Romans, qui fut mis à la tête, elle me disoit souvent que nous avions marié nos enfans ensemble. Je rapporte ce détail pour désabuser quelques personnes qui, quoiqu' instruits de ce fait, ont voulu cependant le contester . . . 'Madame de Lafayette,' heisst es danach, 'négligea si fort la gloire qu'elle méritoit qu'elle laissa zayde paraître sous le nom de Segrais: mais lorsque j'eus rapporté cette anecdote, quelques amis de Segrais, qui ne savoient pas la vérité, s'en plaignirent comme d'un outrage fait à sa mémoire, mais c'étoit un fait dont j'avais été longtemps le témoin oculaire; et c'est ce que je suis en état de prouver par plusieurs lettres de Mme de Lafayette, et par l'original du manuscrit de Zayde dont elle m'envoyoit les feuilles à mesure qu'elle les composoit.'2)

unter seinem Namen veröffentlicht wurde, zugeschrieben werden müsste, diese aber Segrais, soweit wir über seine Kapazität irgend unterrichtet sind, nicht verfasst haben kann.

<sup>1)</sup> Zitiert von Delandine, a. a. O., p. 17 f.

<sup>2)</sup> Wie hier schon mitgeteilt, ist Huet's 'TRAITTÉ de l'Origine des Romans' der 'Zayde' als eine besondere Zier vorausgeschickt. Die Abhandlung, deren Neudruck verdienstlich wäre, ist ein Werk litterarischen Fleisses und philologischer Kritik, das alle Anerkennung verdient. Wenn natürlich auch vieles, was Huet lehrt, heute als Irrtum erkannt ist, kann doch in vielen Punkten die heutige Wissenschaft seinen Ausführungen über die Genesis des Romans

Hinsichtlich des Kolorites und einzelner Situationen geht die 'Zayde' auf den die Zwiste der Zegris und Abencerragen behandelnden historischen Roman de Hita's zurtick (siehe S. 443 f.), aus dem die Scudéry bereits ihre 'Almahide' geschöpft hatte.

Der erste Teil dieses Romans, nur etwa anderthalb hundert Seiten umfassend, erzählt zunächst die Vorgeschichte der beiden männlichen Hauptpersonen, des Don Consalve und des Don Alphonse, die beide, nachdem sie in der Welt trübe Erfahrungen gemacht, in der Einsamkeit einer Wüstenei Trost und Beruhigung suchen. Consalve lebte am Hofe von Leon; er erfreute sich der Gunst des Infanten Don Garcie und der Liebe schönen Nugna Bella, und glaubte in Don Ramire einen treuen Freund zu besitzen. Mit einem male aber verlor er all dies Glück: er büsste die Gunst des Herrschers ein, Don Ramire verführte Nugna Bella zur Untreue und Don Garcie fand bei Herménésilde, Consalve's Schwester, ohne dessen Einverständnis Gehör. Alphonse dankt sein Missgeschick eigener Verschuldung, hervorgegangen aus sinn- und massloser Eifersucht. Er liebte die schöne Belasire, eine Dame am Hofe von Navarra, und wurde von ihr wiedergeliebt. Bald aber vergiftet ihm der Gedanke sein Glück, Donna Belasire könne den Grafen Lare. der einst um sie warb, jedoch von ihr abgewiesen wurde

nicht Unrecht geben. Erfreulich sticht Huet's verhältnismässig reiche Kenntnis der älteren nationalen Litteratur von der bekannten Ignoranz Boileau's ab. Neuauslagen erschienen ungemein zahlreich; auch wurde der Essay ins lateinische, holländische, englische, vlämische übersetzt. Huet war übrigens nicht nur ein Theoretiker; er hatte vielmehr alle irgendwie bedeutenden Erzeugnisse auf dem Gebiete der älteren und neueren Romandichtung mit Hingebung gelesen und sich mit einer lateinischen Übersetzung des Longus und sogar einem selbständigen Roman: 'Diane de Castro, ou le saux Incas' (versasst 1663, erschienen zu Paris 1728, 12°), der mit 'Polexandre' zusammenzuhängen scheint, praktisch versucht.

und der seitdem bereits in einer Schlacht seinen Tod fand, doch geliebt haben; denn er war überzeugt, dass nur ein unberührtes Herz echte Neigung hegen könne, eine zweite Liebe dagegen keine Liebe mehr sei. Diese Grille machte alsdann der Eifersucht auf einen Lebenden, Don Maurique, Platz, den Belasire doch nur als ihren Freund um sich geduldet. Als er daher Maurique einst zufällig unter dem Fenster seiner Dame begegnete, stiess er ihm den Degen in den Leib, um nun von dem Sterbenden zu erfahren, wie rein sein Verhältnis zu Belasire und wie grundlos seine Eifersucht gewesen. Delasire, obschon sie Don Alphonse noch immer liebt, zieht sich nach diesem Ereignis in ein Kloster zurück; Alphonse floh in jene Wüstenei, in die bald danach der Zufall auch Don Consalve führt.

Ein Seesturm lässt eine Schaluppe nahe der Küste scheitern, und zwei Frauen werden von den Freunden am Strande aufgefunden und gastlich aufgenommen. Es ist Zaïre und ihre Vertraute Felime. Consalve verliebt sich in die schöne Zaïre, aber nach den Erfahrungen, die er gemacht, glaubt er nicht mehr an das Glück der Liebe, wagt auch nicht daran zu denken, dass etwa Zaïre seine Neigung erwiedern könne. Aufschluss über die Gesinnung des Mädchens zu erhalten, ist ihm unmöglich, denn er versteht Zaïre's Sprache nicht.

Ein Zufall verrät ihm endlich, dass Zaïre griechisch redet; er eilt, einen Dolmetscher aus der nahen Stadt herbeizuholen. Aber als er zurtickkehrt, ist Zaïre mit ihrer Begleiterin verschwunden. Er verfolgt ihre Spur und findet die Geliebte nach längerer Zeit in einem Parke bei Tortosa wieder. Er hat inzwischen von dem Dolmetscher griechisch gelernt und will eben Zaïre anreden, als ein Trupp von Offizieren des Don Garcie

<sup>1) &#</sup>x27;La jalousie d'Alphonse qui paraît extraordinaire, est dépeinte sur le vrai, mais moins outrée qu'elle ne l'étoit en effet.' Segrais, p. 74.

herzukommt, ihn in die Mitte nimmt und trotz seines Sträubens an den Hof von Leon entführt.

(II. Teil.) Die Befürchtungen, welche Consalve dieser Vorgang eingeflösst, sind unbegründete: es hat sich während seiner Abwesenheit alles zu seinem Vorteil geändert. Don Garcie ist Souverän geworden und hat Herménésilde geheiratet, Nugna Bella hat durch eine unglückliche Ehe ihre Untreue gebüsst, und der falsche Don Ramire ist gestorben.

Um den Einfällen der Mauren zu begegnen, lässt der König rüsten; er ernennt Consalve zum General. Dieser beweist eine ausserordentliche Tapferkeit, namentlich bei der Eroberung der Stadt Talavera. Als er in die Festung einzieht, findet er Zaïre - oder, wie ihr wahrer Name ist, Zayde — nebst Felime wieder und rettet sie und ihre Eltern, dem maurischen Fürstenpaar Zulema und Alasmithe, aus der Hand zügelloser Soldaten. Zayde hat während der Trennung (wie Consalve das Griechische) spanisch gelernt; nun können sich also die Liebenen verstehen und haben einander einen schönen Beweis ihrer Zuneigung gegeben. Noch aber steht ihnen eine Prüfung bevor: der edle Maure Alamir liebt Zayde, ohne sich durch die Hoffnungslosigkeit seiner Liebe abschrecken zn lassen, und ohne dass die leidenschaftliche Zuneigung, die ihm Felime zuwendet, ihn umstimmen könnte. Consalve glaubt eine Zeit lang Alamir von Zayde begünstigt und quält sich mit Eifersucht. Der Wahrsager Albumazar aber beruhigt ihn mit der denjenigen heiraten, Erklärung, Zayde werde sie einst schon im Bilde geliebt. Nun aber gelangte ein Portrait Consalve's früh schon in Zayde's Besitz. Indessen kommt es doch noch zwischen den Rivalen zu einem Zweikampf, in welchem Alamir fällt. vermag ihn nicht lange zu überleben. Zulema, der Consalve schätzt und ihm Dank schuldet, der auch der Weissagung Albumazar's nicht entgegenhandeln mag, willigt in die Verbindung der Liebenden. Auch er wird

Christ, wie es seine Gattin und Tochter vorher schon waren.

'Zayde' zeigt noch die alte Form des heroischgalanten Romans, aber ein neuer Geist durchweht sie; es sind die alten Elemente, aber ihre Kombination ist eine andere, sinnreichere. Hier ist psychologische Motivierung, und bisweilen eine geradezu entzückend feine und vollständige. Ein grosses Erzählertalent bekundet sich, denn alle Momente sind ausgenutzt, die Spannung fortwährend zu unterhalten und zu steigern. Die Charaktere sind deutlich gezeichnet, jedoch - und das ist bei einer Dichter in auffallend - die männlichen wiederum besser als die weiblichen. Gerade von einer solchen wäre zu erwarten gewesen, dass sie endlich auch der Heldin echte Seele verliehen bätte. Auch die Liebe, die ans weibliche Gemüt herantritt, in der Frauenseele sich entfaltet und in Frauenhandlungen sich kundthut, vermag die Dichterin hier noch nicht zu schildern. Was sie ersetzen soll, ist in der Hauptsache noch das alte galante Minnespiel, in welchem das Weib unerreichbar hoch über dem Manne steht und völlig einem tadellos schönen, aber selbst fühllosen Marmorbilde gleicht. Mitunter aber bricht doch auch schon hier eine liebenswürdige Natürlichkeit durch, für die Mme de Lafayette in ihren Vorbildern kein Muster fand. Kein einziger Dichter heroisch-galanter Romane, auch die spitzfindige Scudéry nicht, war z. B. auf den so naheliegenden Gedanken gekommen, eine Erklärung zwischen den Liebenden dadurch unmöglich zu machen, dass des einen Sprache dem anderen unverständlich ist, und den ersten unwiderleglichen und doch so zarten Liebesbeweis dann dadurch erbringen zu lassen, dass der Mann wie das Mädchen mit Eifer das fremde Idiom lernen und sich bei einer neuen Begegnung der eine in der Sprache des anderen begrüssen.

Humor ist der Erzählerin ganz fremd. Lokalfarbe weiss sie kaum noch aufzutragen. Naturschilderungen fehlen; menschliches Fühlen und Handeln erscheint noch allein als erzählenswert.

Als ein erheblicher Kompositionsfehler muss angesehen werden, dass Don Alphonse, der anfangs gleichsam als Hauptfigur auftritt, und von dem der Leser erwarten muss, er werde eher oder später wieder bedeutungsvoll in den Gang der Handlung eingreifen, mit ein em male aus der Erzählung verschwindet. Er wird im II. Teile des Romans überhaupt nicht mehr genannt.

Dieser II. Teil sticht überhaupt von dem ersten Seine Verwandtschaft mit nicht vorteilhaft ab. heroisch-galanten Roman ist eine engere. Hier drängen sich die Ereignisse, namentlich die politisch-kriegerischen, wieder über Gebühr, und retardierende Momente, Menge aufgeboten, stellen die Geduld und den Scharfsinn des Lesers wiederum auf eine ziemliche Probe. Zayde, anfangs so liebenswürdig natürlich, entfaltet sich fast zu einer Preziösen, die von ursprünglichem Gefühle, von Herzlichkeit und Gemüt wenig mehr weiss, dafür aber den Kodex der Etiquette trefslich inne hat und nur ganz seinen Vorschriften gemäss Consalve beglückt. Dagegen gewinnt der Charakter Felime's, die im I. Teile nur eine jener farblosen 'Cousines et Confidentes' ist, im II. Teil an individueller Färbung und gehört nunmehr entschieden zu den bestausgeführten. Jene Stelle, wo Felime's Liebe zu Alamir in ihrem Entstehen und in ihrer frühen Täuschung geschildert wird, würde jedem modernen Romane zur Zierde gereichen. Consalve ist im II. Teile leider noch haltloser und mit weniger Selbstvertrauen begabt als im ersten, wo die kürzlich erlittenen Schicksalsschläge vielleicht seine Mutlosigkeit entschuldigen können.

Übersitssig sind die Episoden, die Alamir's etwas zurückliegendes Don-Juanleben behandeln, und in denen die Autorin mit grossem Geschick, oder vielleicht besser mit der Unbefangenheit der 'grande dame', an welche nichts gemeines heranreicht, über Szenen hinweggleitet,

die bei anderer Darstellung sehr leicht hätten verfänglich werden können.

Annäherung an den heroisch-galanten Roman zeigt namentlich der rege Briefwechsel und die grosse Gesprächigkeit aller Personen, die auch in Momenten der tiefgehendsten Aufregung, und selbst auf dem Sterbelager nichts von ihrem Flusse verliert. Ungeschickt ist auch noch, dass die Vorerzählungen im Zusammenhang, en bloc, und gleichsam als neu anhebende und oft recht weit ausholende Geschichten mitgeteilt werden, während doch ein guter Roman sie überhaupt nicht haben, oder doch ganz unmerklich in den Verlauf der zu erzählenden Haupthandlung eiuflechten soll. Soldaten sind auch hier blosse Statisten; würdig als handelnde Personen aufzutreten sind nur hochgeborene Herren und Damen. Der Hof ist das allein umkreiste Zentrum, Hofintrigue das einzig erzählenswerte. Nation, ein Vaterland und Interessen beider gibt es noch nicht.

Ein ganz besonderes Lob verdient indessen schon in der 'Zayde' der Stil. Er wirkt in seiner Einfachheit, Zartheit und Grazie geradezu bezaubernd; er verschmäht alles gemachte, gewaltsame und tibertriebene und gelangt doch dazu, den nachhaltigsten Eindruck zu machen. 'Ce style,' sagt Fournel (p. 209), 'est véritablement exquis, et il a un caractère original qui le fait reconnaître. Simple, aisé, naturel, arrivant sans effort et de son pas habituel au grand air, il a, dans une correction parfaite, je ne sais quelle négligence aristocratique et quel laisseraller qui est une grâce de plus. On n'y sent point l'écrivain de profession, mais la femme du meilleur monde, qui, d'elle-même, sans y prétendre et sans le savoir, égale les premiers écrivains, avec ce charme tout particulier qu'offre le style d'une personne de condition, quand elle a de l'esprit et de la délicatesse.' Dass aber in dieser Hinsicht der Fleiss und die absichtsvolle Beachtung der Kunstregeln die Begabung der Dichterin unterstützten, zeigt die nachstehende Mitteilung Segrais' (p. 73 f.): 'Après que ma (!) Zayde fut imprimée, Mme de Lafayette en fit relier un exemplaire avec du papier blanc entre chaque page, afin de la revoir tout de nouveau, et d'y faire des corrections, particulièrement sur le langage; mais elle ne trouva rien à y corriger, même en plusieurs années, et je ne pense pas que l'on puisse rien changer, même encore aujourd'hui.'

Soviel Vorzüge vereinigten sich, der 'Zayde' einen glänzenden Erfolg zu sichern. Noch heute wird der Roman, wie immer wiederkehrende Neuauflagen beweisen, in Frankreich gern gelesen — eine Lebensdauer, der sich nur sehr wenige Romane, und am mindesten solche des XVII. Jahrhunderts, rühmen können.')

5. Das Meisterwerk der Gräfin, die 'Princesse de Clèves', erschien nach der Angabe des Abbé Lenglet und Delandine's im Jahre 1677 zu Paris und füllte einen Duodezband.<sup>2</sup>) Doch muss wohl der Roman schon längere Zeit vorher vollendet gewesen sein und als Manuskript zirkuliert haben, da Frau von Sévigné ihu in einem Briefe vom 16. März 1672 (gleichzeitig mit Racine's 'Bajazet' und der 'Mademoiselle de Montpensier') erwähnt.<sup>3</sup>) Auch 'la Princesse de Clèves' erschien anfänglich unter Segrais' Namen, doch ist es hier noch

<sup>1)</sup> Auf der 'Zayde' beruht Fuzelier's dreiaktige Komödie 'l'Amour maître de Langue', und aus der Episode von Alphonse und Belasire schuf Bret seinen 'Jaloux', der später in eine zugkräftige Oper umgewandelt wurde.

<sup>&</sup>quot;) Neuere Bibliographen kennen nur eine Ausgabe vom (16. März) 1678 (Paris, chez Barbin). Weitere Auflagen sind im XVII. und XVIII. Jahrhundert sehr zahlreich. Schöne Neudrucke erschienen in der 'Bibl. des Dames, publ. sous la direction de M. de Lescure,' nr. 2, mit einer guten Vorrede de Lescure's; und in der 'Petite Bibl. de luxe de romans célèbres,' nr. 3, mit einer Vorrede von H. Taine.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Siehe Lotheissen, a. a. O., p. 248 A. Doch ist allerdings zu bemerken, dass die Datierung der Briefe der Sévigné keine ganz sichere ist.

minder glaubhaft als bei 'Zayde', dass er wirklich der Verfasser der Dichtung gewesen wäre, die so ganz anders geartet ist, als selbst sein bestes Werk, die 'Divertissements de la Princesse Auréliane'.')

Die 'Princesse de Clèves' hat kein direktes Vorbild, doch ist hinsichtlich der eingestreuten historischen Schilderungen eine Anlehnung an H. de Péréfixe's kurz vorher erschienene 'Histoire du Roy Henry le Grand' (Paris 1662) wahrscheinlich.

Der Inhalt des Romans ist ein sehr einfacher\*): Mademoiselle de Chartier ist von den Ihrigen genötigt worden, sich mit dem ehrenhaften. aber ihr gleichgiltigen Prinzen von Clèves zu vermählen. Als sie daher die Bekanntschaft des Herrn von Nemours macht, glänzendsten, ritterlichsten Erscheinung am Hofe Heinrich's II., vermag sie dem Zauber, den seine Persönlichkeit auf alle Frauengemüter ausübt, nicht zu wider-Ihr edles Herz aber macht ihr über diese Leidenschaft die bittersten Vorwürfe; sie versucht wiederholt, Herrn von Nemours zu vergessen und wärmere Gefühle für den Gatten zu fassen, den sie ehrt. Nach dem Tode ihrer Mutter, die ihre Liebe erraten hat und sie auf dem Sterbebette dringend warnt, der Leidenschaft Raum zu geben, steht sie mit ihrer Gewissensangst allein und fürchtet von Tag zu Tag mehr, dem Gemahl untreu zu werden. Eines Tages erzählt ihr der Prinz die Geschichte einer soeben verstorbenen Frau von Tournon, welche doppelt die Treue gebrochen hat, und lässt in seine Erzählung unabsichtlich einfliessen, dass er als Geliebter und Gatte eine Untreue verzeihen und die Sünderin durch Rat und That wieder auf den rechten

<sup>1)</sup> Abbé Lenglet (Bibl. des Rom., p. 81) nimmt gewissermassen drei Verfasser für die 'Princesse de Clèves' an: 'Elle est de François VI Duc de la Rochesoucauld, de Mme la Comtesse de Lasayette, et de Jean-Renaud de Segrais.'

<sup>2)</sup> Eine gute Analyse gibt Lotheissen, a. a. O. p. 250 f.

Pfad leiten würde. Dies bewirkt, dass die Prinzessin, als die Werbungen des Herrn von Nemours immer dringlicher werden und sie ihre Leidenschaft übermächtig werden fühlt, dem Gatten ein volles Geständnis ablegt und ihn ansleht, ihr gegen das eigene Selbst beizustehen. Monsieur de Clèves, der nichts derartiges geahnt, ist aufs tiefste erschüttert; hat er doch seine Gemahlin, auch nicht feurig, so doch tiefinnig geliebt. Seinem Worte getreu richtet er sie durch seinen Zuspruch auf, aber es ist doch, als habe sich seit diesem Tage eine Kluft zwischen beiden Gatten aufgethan. Der Prinz vermag endlich die Qual einer Liebe ohne Vertrauen und Achtung nicht länger zu ertragen: Gram und Eifersucht töten ihn. Nun könnten sich die Liebenden vereinigen, aber die Prinzessin lässt sich nicht dazu bewegen. Sie sagt sich, dass Herr von Nemours das Hinscheiden ihres edlen Gatten verschuldet habe, und befürchtet, dass er als Ehemann — denn Ehe und treue Liebe seien ja unverträglich - auch ihr seine Gelübde brechen werde, wie es der verzogene Frauenliebling schon öfters gethan. Nach einer schweren Krankheit, die ihren Sinn für Irdisches abgestumpft, zieht sie sich in ein Kloster zurück und folgt bald ihrem Gemahl nach.

Man sieht, dass in der 'Princesse de Clèves', ganz im Gegensatz zu der Gepflogenheit der heroisch-galanten Romane und auch noch zur 'Zayde', die äussere Handlung eine sehr wenig bewegte ist, dass vielmehr alles Leben und alle Bewegung in die Seele der handelnden Personen hineinverlegt wurde. Der Wert des schönen Romans steigert sich nach dem Schlusse hin, was immer ein gutes Zeichen und ein Beweis dafür ist, dass der Plan vollständig ausgearbeitet vorlag, ehe der Autor an die Niederschrift ging; dass er sich zur Abfassung nicht durch einzelne lockende Einfälle verleiten liess, die dann zwar den Anfang des Werkes zieren, seinen Ausgang aber um so kahler erscheinen lassen.

Die nicht eigentlich romanhaften Schilderungen sind

mit derselben Meisterschaft entworfen, wie die lediglich auf Erfindung beruhenden. Die Erzählung spielt, wie bereits angedeutet, am Hofe Heinrich's II. (1547-1559). Das bunte Leben, dessen Mittelpunkt der ritterliche, prachtliebende Monarch war, wird mit soviel malerischer Anschaulichkeit dargestellt, dass man fast bedauern möchte, dass Mme de Lafayette ihr schönes Talent nicht ausschliesslich kulturhistorischen Schilderungen zuwendete. Eine grosse Zahl durchaus plastischer, lebenswahrer 'Portraits' sind eingeschaltet: vom Könige selbst, vom Duc de Guise, von dessen Bruder, dem Kardinal von Lothringen u. v. a. Indem so die Dichterin ihrer Erzählnng einen historischen Rahmen gab, könnte es auf den ersten Bick scheinen, als sei sie damit zu der Manier la Calprenède's und der Scudéry zurückgekehrt, die auch den Produkten ihrer Phantasie einen geschichtlichen Hintergrund liehen; doch ist ein tiefer Unterschied in dem Verfahren nicht zu verkennen: . Mme de Lafayette wählte als Basis ihres Romans eine Epoche, die nicht allein noch allgemein verständlich war, sondern deren kulturelle Verhältnisse auch auf einem passenden Niveau lagen — Erfordernisse, denen weder 'Cléopâtre' noch 'Cassandre', und noch weniger fast 'Cyrus' und 'Clélie' gentigen.

Dass die 'Princesse de Clèves' un moralisch, den modernen 'Ehebruchsromanen' eng verwandt sei, ist eine Beschuldigung, die unseres Erachtens nur von denen ausgesprochen werden kann, welche den Inhalt des Romans nur von Hörensagen kennen, niemals aber ihn selbst vorurteilsfrei gelesen haben. Behandelt doch 'la Princesse de Clèves' nur ein altes Thema, den Widerstreit zwischen Pflicht und Leidenschaft, 1) und behandelt

<sup>1)</sup> Abbé Lenglet, 'de l'Usage des Romans,' p. 14: 'La Princesse de Clèves' n'aboutit qu'à un fort beau principe de mœurs qui est de faire voir que tout amour qui attaque le devoir, ne rend jamais heureux.'

es in diskreterer Weise als vielleicht selbst der 'Cid'. Unmoralisch wäre die Dichtung nur dann, wenn die Autorin die Leidenschaft siegen, die Pflicht unterliegen liesse, aber davon ist ja eben in dem Romane nicht die Rede. Vielmehr bekämpft die Heldin die sündige Regung in ihrer Brust, sobald sie nur ahnt, dass eine solche in ihr keime, und wenn trotzdem die Leidenschaft anwächst, büsst sie durch jenes peinvolle Geständnis an ihren Gemahl für eine Schuld, die mehr an ihr, als von ihr begangen wurde. Ihr Schmerz über den Tod des Gatten, ihr Verzicht auf den Gegenstand ihrer Liebe zeigen dann noch deutlicher, dass sich eine völlige Läuterung ihrer Seele vollzog. Und diese Läuterung muss auch der Leser gleichsam mit erfahren, der sich den Intentionen der Dichterin bis ans Ende hingibt: eine Beeinträchtigung seiner moralischen Gefühle nur der, welcher bei jenen schwülen Szenen, in denen die Sinnlichkeit Ehre und Tugend niederzuringen versucht, über Gebühr verweilt und in ihnen den eigentlichen Kern des Romans zu erblicken glaubt. 1)

<sup>1)</sup> Wir fügen dieser ästhetischen Würdigung der 'Princesse de Clèves' noch die interessante Kritik an, welche die Verfasserin selbst (die ja die Autorschaft ableugnete) in einem Briefe an Lescheraine, den Sekretär der Herzogin von Savoyen, von ihrem Werke gegeben hat (siehe 'Rev. des deux Mondes,' a. a. O., p. 408): 'Un petit livre qui a couru, il y a quinze ans, et où il plut au public de me donner part, a fait qu'on m'en donne encore à la Princesse de Clèves.' Mais je vous avoue que je n'y ai ancune . . . Pour moi, je suis flattée que l'on me soupçonne et je crois que j'avouerais le livre, si j'étois afsurée que l'auteur ne vint jamais me le redemander. Je le trouve trés-agréable, bien écrit, sans être extremement châtie, plein de choses d'une délicatesse admirable, et qu'il saut même relire plus d'une fois; et surlout ce que j'y trouve, c'est une parfaite imitation du monde de la cour et de la manière dont on y vit; il n'y a rien de romanesque et de grimpé: auffi n'est-ce-pas un roman; c'est proprement des Mémoires, et c'étoit, à ce que s'on m'a dit, le titre du livre, mais on s'a changé.'

Die 'Princesse de Clèves' würde, auch wenn sie heute erschiene, Aufsehen erregen. Wir können daher begreifen, dass sie zu ihrer Zeit, als noch kaum ein Roman von gleich packender Lebenswahrheit vorhanden war, 1) einen Sturm der Bewunderung hervorries. 2) Was Gilles Boileau aussprach, 3) dass Mme de Lafayette die geistvollste und bestschreibende Frau Frankreichs sei, wurde nahezu die allgemeine Überzeugung, die nur der Unverstand oder der Neid nicht teilten.

So veröffentlichte der zweiundzwanzigjährige Trousset de Valincourt unter Mitwirkung des Pater Bouhours einen platten, nichtssagenden Angriff.<sup>4</sup>) Die beiden Kritiker mussen eifrige Anhänger der alten Schule gewesen sein, da sie — nächst dem Geständnis der Princesse, dieser bis dahin noch nie dagewesenen Szene — namentlich tadeln, dass sich die Prinzessin und Herr von Nemours bei einem Juwelier kennen lernen und nicht (wie es der alte Stil verlangte) in

<sup>1)</sup> Der einzige Roman des XVII. Jahrhunderts, der sich unseres Erachtens mit der 'Princesse de Clèves' vergleichen lässt, ist die 'Chrysolite' André Maréchal's (1627), die wir im II. Bande der Vergessenheit zu entreissen gedenken.

<sup>\*)</sup> Fontenelle ausserte, nachdem er die 'Princesse de Clèves' viermal gelesen: 'Sans prétendre ravaler le mérite qu'il y a à bien nouer une intrigue, et à disposer les événements de sorte qu'il en résulte certains effets surprenants, je vous avoue que je suis beaucoup plus touché de voir régner dans un roman une certaine science du cœur, telle qu'elle est, par exemple, dans la Princesse de Clèves. Le merveilleux des incidents me frappe une sois, puis me rebute; au lieu que les peintures sidèles de la nature, et surtout celle de certains mouvements du cœur, presque imperceptibles, à cause de leur délicatesse, ont un droit de plaire qu'elles ne perdent jamais. On ne sent dans les aventures que l'effort de l'imagination de l'auteur; mais dans les choses de passion, ce n'est que la nature seule qui se fait sentir, quoiqu'il en ait coûté à l'auteur un effort d'esprit que je crois plus grand.'

<sup>5)</sup> Pellisson et d'Olivet, a. a. O., II, 109.

<sup>4)</sup> Lettres à Mme la Marquise de \*\*\*, sur le sujet de la Princesse de Clèves; Paris, chez Sébast. Marbre-Cramoisy, 1678, 12°.

einer Kirche, bezw. in einem Tempel. Weder Mme de Lafayette noch Segrais hielten es mit ihrer Würde vereinbar, auf diese Kritik ausführlich zu antworten; doch findet sich in den 'Segraisiana' eine kurze Abfertigung.<sup>1</sup>)

Ein anderer Tadler war Bussy-Rabutin, er, der in seiner drastischen 'Histoire amoureuse des Gaules' freilich etwas weit vortrefflicheres geleistet zu haben überzeugt war, als Mme de Lafayette mit ihrem einfachen, es nur auf psychologische Feinmalerei absehenden Roman. Auch er tadelt in einem seiner 'Briefe' das Geständnis Er findet es 'extravagant' der Prinzessin von Clèves. und 'lächerlich'; meint, die Szene beruhe auf Haschen nach Originalität, nicht auf wahrer Beobachtung des Lebens. Es sei auch sehr unwahrscheinlich, dass wenn eine Dame bei Hofe so lange ihre Tugend wahre, sie etwas anderes bezwecke als nur, sich teurer zu ver-Auch auf diesen Angriff ist nur kaufen. U. ä. m. Segrais, und auch dieser nur beiläufig, zurtickgekommen.2)

<sup>1)</sup> p. 82 f.: 'Celui qui a critiqué la Frincesse de Clèves a trouvé mauvais que la première entrevue de M. de Nemours et de la Princesse de Clèves se soit faite chez un jouaillier, et il aurait mieux aimé qu'elle se fut faite dans une église. Premièrement, il n'importe pas où, pourvu que cela se fasse avec dignité: mais si le critique est celui que bien des gens ont cru, et tel qu'il y a lieu de le croire par son style, que peut-on penser de son sentiment? La raison, pourquoi je ne voulus pas prendre la peine de lui répondre, c'est qu'il n'avait aucune connaissance des règles de ces sortes d'ouvrages, ni de l'usage du monde, que je faisois beaucoup plus d'état de l'approbation de Mme de Lafayette et de M. de la Rochefoucauld qui avoient ces connaissances en persection.' Doch erhielten Valincourt und Bouhours von anderer Seite ausführliche Antwort; es erschienen 'Conversations sur la Critique de la Princesse de Clèves', Paris, Barbin 1679 (und Lyon, Amaulry 1679) 12°. Verfasser ist nach d'Olivet der Abbé de Charnes.

<sup>3)</sup> Segrais p. 105: 'M. de Bussy trouve mauvais dans ses Lettres que la Princesse de Clèves déclare à son mari le penchant qu'elle avoit pour M. de Nemours, prétendant que cela n'est pas possible; mais ce qu'il en dit ne mérite pas de réponse parce qu'il n'entendoit pas la beauté de ces sortes d'ouvrages.

Ein spitzer Pfeil kam endlich von einer Richtung her geflogen, von der es die Dichterin wohl nicht erwartet und keinesfalls verdient hatte. Es ist oben schon bemerkt worden (S. 473), dass Frau von Lafayette die Scudéry warm verehrte, freundschaftlich mit ihr umging und sich jeden direkten Angriffs auf die alternde und veraltete Berufsgenossin enthielt. Und doch schrieb diese mit altjüngferlicher Bitterkeit: 'M. de la Rochefoucauld et Mme de Lafayette ont fait un roman de Galanterie de la Cour de Henry second, qu'on dit être admirablement bien écrit. Ils ne sont pas en âge de faire autre chose ensemble.'1)

- 6. Marie de Lafayette's Ideen und Bestrebungen hatten, wie erklärlich, eine grosse Zahl von Nachahmerinnen, welche meist, wie sie, den vornehmen Ständen angehörten, und ausser in der litterarischen Welt noch in der Gesellschaft eine grosse Rolle spielten. Viele derselben zeichnen sich durch unleugbare Begabung aus; sie verfügen über eine glatte, gewandte Darstellung und einen trotz aller Lebhaftigkeit korrekten Stil. Drei Namen wenigstens sollen nicht mit Stillschweigen übergangen werden:
- 1) Marie-Catherine Jumelle de Barneville (1650 bis 1705), die spätere Gattin von François de la Mothe, Grafen d'Aulnoy. Sie verfasste eine Reihe von Memoirenwerken, die sich sämtlich durch glänzende Diktion und präzise Sprache auszeichnen.<sup>2</sup>) Ihre Romane (alle von geringem Umfange) sind: 'Les Avantures

Mme de Sévigné\*, qui lui envoya cet ouvrage, en étoit charmée. Le P. Bouhours qui a écrit contre la Princesse de Clèves, pourroit bien avoir part à cette lettre afin d'appuyer son sentiment de celui de M. de Bussy'.

<sup>\*</sup> Es ist bemerkenswert, dass Segrais und Bussy-Rabutin stets 'Sevigny' schreiben.

<sup>1)</sup> Albert, a. a. O., p. 358.

<sup>2) &#</sup>x27;Mémoires de la Cour d'Espagne' — 'Mémoires de la Cour d'Angleterre' u. a.

d'Hippolyte, Comte de Douglas' — 'Le Comte de Warwick' — 'Le Prince de Carency'. Der erste derselben gilt als der beste.

- 2) M<sup>1</sup>le de la Force (1650—1724), Tochter von François de Caumont, Marquis de Castelmoron, der die Würde eines Maréchal de camp bekleidete. Auch sie schrieb Memoiren, geschichtliche Werke<sup>1</sup>) und den ausgezeichneten 'Roman de Gustave Vasa'.
- 3) Henriette-Julie de Castelnau (1670 bis 1716), Tochter des Gouverneurs von Brest, ein Wesen voll Ausgelassenheit und überschäumender Lebenslust,<sup>2</sup>) aber auch voll Geist und Gutmütigkeit. Sie vermählte sich mit dem Grafen Murat. Wie auch die beiden vorher genannten pflegte sie mit Vorliebe und hervorragendem Talent die Dichtungsgattung der Feengeschichten und Märchen, wobei es alle drei Schriftstellerinnen zu einer Vollendung bringen, die von der Meisterschaft, mit der um dieselbe Zeit Charles Perrault dies Gebiet anbaute, nur wenig absticht.
- 7. Näher auf diesen interessanten Übergang des Romans in die Form der 'Historiettes' und 'Contes' einzugehen, in denen das nun durch Mme de Lafayette unwiderruflich aus dem Romane verbannte Zauber- und Wunderwesen Zuflucht findet und in einem neuen Geiste und zu anderen Zwecken wiederauflebt, müssen wir uns leider an dieser Stelle versagen. Dagegen sei zum Schlusse des Kapitels (und damit dieser Darstellung des französischen Idealromans im XVII. Jahrhundert) noch-

1) 'Histoire de Marguerite de Valois' — 'Histoire secrète

de Bourgogne.'

<sup>2)</sup> Ludwig XIV. sah sich veranlasst, die Gräfin von seinem Hofe zu verweisen. Sie lebte in Auch, bis der Regent die Verbannung aufhob. Es hiess von ihr als Schriftstellerin: 'Elle badine plutôt qu'elle ne travaille.' Sie schrieb 'Mémoires', 'Les Effets de la Jalousie', 'Les Lutins de Kernosi', 'Le Voyage de Campagne', 'Le Comte de Dunois', 'Hi/toires ſublimes et allégoriques'; — 'Contes de Fées'. Vgl. besonders Bibl. univ. des Rom. 1775, juillet, p. 209 ff.

mals darauf hingewiesen, dass mit Mme de Lafayette eine bedeutungsvolle Phase in der Entwickelung des französischen Romans zu einem unverkennbaren Abschluss gelangt. 1) Wenn ihn auch die überraschende Kraft eines Genies scheinbar plötzlich herbeiführt, zeigt sich doch bei näherer Betrachtung, dass es kein unvermittelter ist. Denn weder in 'Zayde' noch in der 'Princesse de Clèves' treten eigentlich neue Elemente zu Tage, werden vielmehr nur alte, längst bekannte, zur Läuterung gebracht oder unbrauchbare ausgeschieden. So zeigt es sich, dass der psychologische Situationsroman, wie ihn die geistvolle Gräfin vertritt, nur die Frucht einer weit zurückliegenden, langsam-stetigen Entwickelung ist. steht zu seinem nächsten Vorgänger, dem heroischgalanten Roman, vielleicht in einem noch näheren Verwandtschaftsverhältnisse, als dieser zu dem ritterlichen Abenteuer- und griechischen Liebesroman. So ist er kein unedles 'genus novum', sondern blickt auf einen alten, rühmlichen, wohl dokumentierten Stammbaum zurlick.

Der Roman der Lafayette ist aber nicht nur Frucht, sondern auch Saame, nicht nur Endziel einer Entwickelung, sondern auch Ausgangspunkt einer solchen. Aus ihm entstand unter geringen und sich langsam vollziehenden Modifikationen der Sittenroman unserer Tage.

Der Sittenroman ist gegenwärtig die bestgepflegte und volkstümlichste Gattung der Poesie. Auch darum hielten wir es für angemessen, ein Jahrhundert, in welchem sich ein wichtiger Teil seiner Vorgeschichte

<sup>1)</sup> Voltuire, dessen Scharfblick auch dann das richtige erkennt, wenn er die Dinge nur mit dem Auge streift, sagt im 'Siècle de Louis XIV': 'C'est Mme de Lafayette qui a fait les premiers romans où l'on ait vu les mœurs des honnètes gens et des aventures naturelles décrites avec grâce. Avant elle, on décrivoit, en style empoulé, des choses peu vraisemblables.'

abspielt, etwas heller zu beleuchten, als es bisher geschehen war.1)



<sup>1)</sup> Die Würdigung zweier Romane, der 'Pfyche' Lafontaine's und der 'Aventures de Télémaque' Fénelon's, könnte man in dieser Darstellung vermissen. 'Pfyche' soll aus Gründen, die wir später angeben werden, im II. Bande behandelt werden, während uns 'Télémaque' dagegen gar nicht in den Rahmen dieser Arbeit zu gehören scheint. Denn obschon noch in den letzten Jahren des XVII. Jahrhunderts geschrieben und, wenigstens bruchstückweise, veröffentlicht, spiegelt der Roman doch schon ganz und gar den Geist des neuen Jahrhunderts wieder, dem er übrigens auch durch die erste vollständige, autorisierte Ausgabe äusserlich zugehört.

## Alphabetischer Index.

(Die Ziffern beziehen sich auf die Seitenzahlen.)

d'Aceilly 463. Achilles Tatius, s. Tatius. Arzte, Rolle der, im französischen Idealroman 321. Æthiopica 25 f., 34, 38, 39, 45, 186. Agiatis, reyne de Sparte 391. Alcidiane, le ieune 239 ff. Alcione-Episode in Caffandre 260, 375. Aleman, Mateo 53. Alexis 179. Allegorischer Roman, s. die Inhaltsübersicht. Almahide, ou l'Esclave Reyne 444 ff. Alonzo 53. Alter der Romanhelden und -heldinnen 30. Amadigi di Francia 13. Amadis 3, 6, 8, 9 ff., 53, 93\*, 102, 118, 133, 207, 227, 237, 278, 364, 423<sup>1</sup>, <sup>2</sup>, 443, 459. Amelo 19, 62. Aminta 25, 62, 63, 64, 75<sup>2</sup>, 116. Amyot, J. 26 f., 34. Άναγνωρίσεις 18. d'Andilly, A. 439. Anne d'Autriche 49, 165 f.

Apulejus 46, 120. Arabisches bei Gomberville 237 f. Arcadia (Sannazaro's) 19, 62, **64**, 117. Arcadia (Sidney's) 186. Archombrotus et Theopompus 138. Argenis 7, 131 ff., 186. Ariost 419<sup>1</sup>. Aristandre 189 ff. Aristokratische Tendenz des französ. Idealromans 32. Arrian 282°. Artamène, 8. Cyrus. Astrée 2, 6, 28, 46, 67, 82 ff., 176<sup>8</sup>, 193<sup>1</sup>, 229<sup>1</sup>, 237, 244, 278<sup>1</sup>, 408<sup>8</sup>, 459. Astrée, la nouvelle 129. Athenagoras 37 f. d'Aubignac, Abbé, s. Hédelin. d'Aulnoy, Mme 489. Auvray, J. 128. Aventures Grenadines 443°. Aventures de Télémaque 45. d'Avost de Laval, J. 29. Babyloniaca 25, 28.

Babyloniaca 25, 28.
Bandello 186<sup>1</sup>, 206.
Barclay, J. 46, 55, 131 ff.

Baro, B. 83 t. Basile 25. Baudoin, J. 46, 47<sup>1</sup>, 386; siehe auch *Nachträge*. Belleforest 28, 206<sup>2</sup>. Bérénice (Segrais') 474<sup>3</sup>. Berger extravagant 7, 15°, 27°, 31<sup>1</sup>, 54, 67<sup>1</sup>, 110, 124, 127. Bergeries de Juliette 668, 67, 110. Bergeries de Vesper 67 f. Bertanet 654. Biblische Motive 237. Boaistuau 2063. Boccaccio 19, 22<sup>1</sup>, 62, 186<sup>1</sup>, 452, 457. Boileau, G. 487. Boileau, N. 54, 105, 108<sup>2</sup>, 109,  $110, 111, 125, 131, 374^1,$ 393, 398, 437, 462. Boissat 282. Bonarelli 65, 117. Borstel 668, 84 ff. Bouhours 487. Brantôme 15<sup>2</sup>. Bret 4821. Bugnot(ius) 136, 138. Bussy-Rabutin 4413, 4678, 488.

Calderon 25. Camus 65, 71<sup>2</sup>, 113, 174 ff. Caraccio 4731. Carithée 7, 218 ff.; s. auch die Nachträge. Carte de Tendre, s. Tendre. Cassandre 245 ff. Castelnau, Mlle de 490. Caussin 207. Célanire 402. Celinte 402. Cervantes 15, 19, 25, 54, 65, 186<sup>1</sup>. Chalvet 47<sup>1</sup>. Chapelain 54, 229, 421. Chappuys, G. 54, 654. Chariton 25.

Châteaubriand 4433. Châteaumorand, Diane de 71, 78 f., 125**\*.** Chevalier hypocondriaque 153. Chrysolite 7, 487°. Cicero 4191 Cid 301, 3911, 486. Clelie 422 ff. Cléopâtre 289 ff. Cléoreste 65°, 197 ff. Clytic 388. Coëffeteau 137. Colasse 126. Colin 65<sup>4</sup>. Colletet 29. Colloandro fedele 314<sup>1</sup>. Colombey 2828. Comtesse de Tende 472 f. Conde Lucanor 53. Conrart 401, 421. Contes 490. Conver fations der Scudéry 402 f. Corneille, Th. 54. Corneille, P. 128, 3911, 394. Crébillon d. A. 378. Curtius, Q. 46, 282, 285. de Bergerac Cyrano 155<sup>8</sup>, 387\*. Cyrus, le Grand 409 ff., 437. *Cythérée* 31<sup>1</sup>, 231 ff., 423<sup>2</sup>.

Dacier, Anne 463. Daphnis und Chloë 61 ff., 931, 237, 475. Déguisement, 8. Personnages deguises. Délices de la vie pastorale 653. Descartes 401<sup>3</sup>. Desfontaines 28. Deutsche Ubersetzungen der la Komane Calprenède's 379; der Sophonisbe de Gerzan's 3874; der Almahide 452¹. Diablo cojuelo, el 53.

Dialogue des Héros de Roman 105<sup>1</sup>, s. auch Boileau. Diana 19, 62, 64 f., 79, 113 ff. Diana enamorada 66. Diane de Castro 475°. Diodor 27. Diotrèphe 191 ff. Divertissements de la Princesse Aureliane 474°. Don Quijote 15, 15°, 21, 54, 66. Drama der Franzosen beeinflusst vom Roman 5; zeigt dieselben Stoffquellen wie der Roman 81; Dramen de la Calprenède's 245; s. auch Englisches Drama. Dubellay 110. Duellwut im XVII. Jahrh. 368. D'Urfé, a. Urfé, d'. Durier 28. Du Ryer 137, 2831. Du Vray & parfaict Amour 37 ff., 186. **E**chos 109 f. 'Εχφράσ**ε**ις 107. Endymion 163 ff. Englisches Drama beeinflusst vom heroisch-galanten Roman 379 f. Eolinde-Episode im *Polexandre* Gomberville's 226. Ephesiaca 25. Episoden, ein Merkmal des französischen Idealromans 35. E. der *Astrée* 100 ff. Erasmus 110. Erotiker, Liebesroman, 8. griechischer. Espinel, Vincente 53. Esplandian 121. Estevanillo Gonzales 53. Euphormio 46, 55, 136.

Eustathius 25, 28.

Faramond 101, 331 ff., 390 f. Female Quijote 4628.

Fénelon 45 f., 492¹.

Filli di Sciro 65, 117.

Filocolo 22¹.

Florian 443¹.

Fontenelle 487³.

Force, M¹¹e de la 490.

Fouquet 438 ff.

Fourberies de Scapin 155³.

Francion 7.

Franz I. 6, 14, 26¹, 130.

Fumée, M. 37 f., 228.

Furetière 112¹, 127, 409¹, 441².

Fuzelier 482¹.

Galanteries Grenadines 443°. Galatea 19, 25. Garguntua 19. Genest 54. Gerzan 28, 384 f. Geschichtsschreibung, griechische, ihr Verhältnis zum französischen Roman 27 f., lateinische desgl. 46 f., 282 ff. Gombauld 163 ff. Gomberville 18<sup>1</sup>, 31<sup>1</sup>, 32<sup>1</sup>, 105, 134, 211 ff. Gomez, Mme de 241. Gonzalve de Cordoue 4431. Griechischer Liebesroman, s. Liebesroman. Grotius, H. 134<sup>1</sup>, 139. Guarini 25, 65, 79, 117. Guevara 58. Guzman de Alfarache 53, 54.

Hardy 8<sup>1</sup>, 129.
Hédelin, abbé d'Aubignac 392 ff., 441<sup>2</sup>.
Heinrich III. 104, 112, 123.
Heinrich IV. 49, 76, 104, 112, 123.
Heliodor 25 f., 34, 138, 237, 419<sup>1</sup>.
Henriette von England 468.
Herberay, Sr des Essarts 14.
Herodot 420.

Heroisch-galanter Roman, s. Inhaltsübersicht. Hesiod 119. Hirtenroman, s. Inhaltsübersicht. Histoire Afriquaine, 8. Sophonisbe. Histoire Asiatique 387 f. Histoire de Madame, Henriette d'Angleterre etc. 472. Histoire Négropontique **282** (s. auch die *Nachträge)*. Hita, Perez de 56, 443 f., 476. Homer 61, 119. Huet, P. D. 25, 29, 37, 39, 125, 129, 463, 466, **4**75. Hysmine und Hysmenias 29.

Mamblichus 26, 28, 237.

Ibrahim 405 ff.

Ideal der Frau im heroischgalanten Roman 365 f.

Inventario, el 116<sup>1</sup>.

Justin 282. Justina, la picara 53 f.

Keuschheitsprobe 31, 235<sup>1</sup>. Konversation 16, 106, 402 f.

La Bruyère 19<sup>1</sup>. La Calprenède 47, 101, 105, 242 ff., 419<sup>2</sup>, 458 f., 460<sup>2</sup>. La Calprenède, Mme de 391 f. Lafayette, Mme de 71, 56, 125<sup>8</sup>, 126, 260<sup>1</sup>, 461, 465 ff. Lafontaine 104<sup>3</sup>, 105<sup>3</sup>, 125, 321<sup>1</sup>, 377, 463. Lamané 37 f. Lancelot 65. La Noue 15<sup>2</sup>. Larochefoucauld 126, 376<sup>8</sup>, 466 ff., 483<sup>1</sup>, 488<sup>1</sup>. Lateinischer Roman 46 f. Leibniz 139. Lenglet du Fresnoy 29, 372, 431 und passim.

Lennox, Mrs. 462<sup>s</sup>. Lesage 5, 56. Leukippe und Klitophon 28, 120, 382. Liebe (im Amadis) 10, Romanen den dea (ın XVII. Jahrhunderts überhaupt) 16 f., 29 f.; (bei d'Urfé) 101 (bei la Calprenède) 364 f.; (realistische Auffassung) 366 f.; (bei der Scudéry) 459 f.; (bei der Lafayette) 479. Liebesroman, griechischer 3, 6, 8, 18, 22 ff., 62, 120 f., 228 f., 364<sup>3</sup>. Livius 46. Lobeira, V. de 12<sup>3</sup>. Longus 27, 61 f., 237, 4752. Lorris, G. de 441<sup>1</sup>. Louveau 29. Lucrez 141<sup>1</sup>. Ludwig XIII. 76. Ludwig XIV. 468. Lyrisches (bei d'Urfé) 108 f. (bei la Calprenède) 377.

Macarize 392 f. Mademoiselle de Montpensier 471. Maintenon, M<sup>me</sup> de 439, 4684. Malherbe 109, 116, 421. Marcassus 137. Marcos de Obregon 53 f. Muréchal, André 4871. Maréchal 128. Marini 3141. Mathilde (d'Aguilar) 452 ff. Mayret 128. Medici, Maria de' 165. Mémoire de Darie, la 187 ff. de la Cour Memoires France etc. 472. Ménage 64, 464, 466 und passim. Mendoza 50.

Melamorphosen (Ovid's) 46, 120. Meung, J. de 4411. Michel, G. 46. Miranda, S. de 65. Molière (Poquelin) 104<sup>3</sup>, 128, 155, 384<sup>1</sup>, 462. Molière (François de) 182, 381 f. Montagathe, R. 46<sup>1</sup>. Montalvan, P. de 25. Montalvo, G.-O. de 12. Montemayor 19, 64, 79, 111. Montlyard, J. de 26. Montreux, N. de 67, 110. Montsacré, Olenix de, s. Montreux. Mouchemberg 137.

Naturgefühl 33 f., 371.
Nemours, Herzog von 72.
Ninon de l'Enclos 439.
Novellen der Scudéry 402.
Novelle, italienische, s. Boccaccio, Strapparola.
Novelle, spanische 56.

Opitz, M. 1378.
Oudin, C. 54, s. auch den Nachtrag.
Ovid 46, 79, 120.

Palombe 193 ff.
Pantagruel 3872.
Parthénice 1751.
Pastoralia, s. Daphnis und Chloë.
Pastoralpoesie, s. Inhaltsübersicht.
Pastor fido 25, 65, 110, 117.
Pastori comici 1042.
Pastourellen u. Pastoreten 68.
Paterculus, V. 46.
Patru, O. 73 f., 2823.
Pavillon 654.
Pédant joué 1553.
Pellisson 401, 421, 439.

Péréfixe, de 483. Perez, A. 66. Perioden in der Geschichte des französischen Komans im XVII. Jahrh. 5 f., 4611. Pernauer, A. 4521. Perrault, Ch. 490. Perron de Castera 28. Persiles y Sigismunda 25. Personnages déguisés 19, 122 f., 157 f., 173, 175<sup>1</sup>, 229, 872, 420 ff., 438, 461. Petrarca 118, 186<sup>1</sup>, 452, 454. Petronius 19, 46. Picaresker Koman 8, 48 ff. Philandrier 39. Pisan, Chr. de 4411. Plato 419<sup>1</sup>. Plutarch 27, 282 f. Polexandre 219 ff., 364. Politischer Koman 4, 6 f., 15, 131 ff. *Polixene* 282 f. Poliziano 110, 118. Polo, G. 66. Portraits 19, 873, 4015. Port Royal 179<sup>1</sup>, 489<sup>4</sup>. Précieuses ridicules 462, siehe auch Molière. Preziösentum 45, 231, 4373, 468, 480. Princesse de Clèves 7, 2601, 478, 482 ff. Psyche, les Amours de 1043, Psychologischer Situationsroman, s. Inhaltsübersicht. Pyrrho, G. 125.

Quevedo 53. Quiproquos als Kunstmittel 18.

Rabelais 2, 19, 55, 180<sup>1</sup>, 179, 387<sup>2</sup>.

Racan 129, 382.

Racine 26 f., 30<sup>1</sup>, 463, 474<sup>2</sup>.

Rambouillet, Hôtel de 20, 64, 116, 164 f., 421, 468; s. auch Preziösentum. Rayssiguier 128. Realroman, englischer 5, französischer 45. Religiöser Roman, s. Inhaltsübersicht. Reinoso, N. de 25. Kémy 654. Renaudot 4014. Retardierende Momente 31. Retz, Kardinal de 125. Richelieu 65, 189, 244. Richeome 207. Ritterroman 9 f. Rochegilhem, Mlle de 4432. Roman bourgeois 7, 127. Koman de la Violette 901. Roman satyrique 7. Romeo und Julie 206. Ronsard 19, 24, 64<sup>1</sup>, 79, 186<sup>1</sup>. Rosset, F. de 54, 80. Rousseau, J.-J. 70<sup>4</sup>, 878.

Sales, s. François de 113, 175<sup>1</sup>, 176, 208. Sallust 46. Sannazaro 19, 62, 64, 79, 117. Saunier, s. Verdier. Scarron, P. 56, 233, 439. Schäferroman, s. Inhaltsübersicht. Schelmenroman, s. Picaresker Koman. Scipion, le Grand 889. Scudéry, G. de 128, 809, 898, 404 f., 408. Scudéry, Madeleine de 7<sup>1</sup>, 35<sup>1</sup>, 47, 56, 106, 125, 138, 389, 391, 395 ff., 473 f., 489. Seelenlosigkeit der Personen im Idealroman der Franzosen 33. Segrais, R. de 125<sup>3</sup>, 126, 229, 466, 474 ff., 482, 483<sup>1</sup>.

Seneca 47, 108<sup>1</sup>, 406<sup>8</sup>. Serre, de la 338. Sévigné, M<sup>me</sup> de 20, 376, 463, 468 f., 488°. Shakespeare 114, 206. Sidney, Ph. 186. Silvandre 244. Smollet 5. Sophonisbe 28, 384 ff. Sorel, Ch. 7, 153, 273, 311, 39, 54, 66<sup>2</sup>, 67, 162, 108<sup>1</sup>, 119<sup>1</sup>, 124, 127, 139, 157, 159, 161, 38**3** f., 388. Souchay 74, 75<sup>2</sup>, 129. Spanischer Roman, s. *Inhalisübersicht* und picaresker Roman. Sprache, allgemeine Charakteristik der, in den französischen idealistischen Romanen 35 f. Strapparola 1861. Sueton 46.

Tacaño, el gran 53 f. Tacitus 46. Tasso, B. 13. Tasso, T. 25, 62, 64, 75<sup>2</sup>, 79, 138, 141<sup>1</sup>. Tatius 25, 28. Tausch der Geschlechter als Kunstmittel 18. Télémaque, les avantures de 492¹. Tendre, Carte de 440 ff., 462. Theokrit 61, 120, s. auch Nachtrag. Theorie und Kritik des Romans im XVII. Jahrhundert 7, 29, 363. Tolédan, le 474°. Totsagungen als Kunstmittel 18, 237. Traité de l'Origine des Komans, s. Huet. Tressan, Graf de 21.

d'Urfé, Anne 71 ff., 122. d'Urfé, Gabrielle 84. d'Urfé, Honoré 3, 7<sup>1</sup>, 32, 64, 69 ff., 176<sup>2</sup>, 459. S. auch Astrée.

Valentinsspiel 191 f.;
Valincourt, Trousset de 487.
Valois, Marguerite de 72,
122.
Vaugelas 282<sup>3</sup>.
Vaumorière, P. de 331 ff.,
348<sup>1</sup>, 388 ff.
Vega, G. de la 65.
Vega, L. de 65.
Verdier, Saunier S<sup>r</sup> de 15<sup>1</sup>.
Vergil 61, 120.
"Vertraute" 30, 480.

Vida de Lazarillo de Tormes
50, 54.
Villedieu, M<sup>me</sup> de 443<sup>2</sup>.
Villegas, A. de 116<sup>1</sup>.
Villeneuve, M<sup>me</sup> de 452<sup>2</sup>.
Visé, Donneau de 441<sup>2</sup>.
Vitré 65<sup>4</sup>.
Voltaire 491<sup>1</sup>.

Weissagungen 369 und *passim*. Wunderspuk 16, 18, 369.

Xenophon 420. Xenophon Ephesius 25.

Yañez, G., y Rivera 53.

Zayde 473, 474 ff. Zesen, Ph. 3874, 408. Zurara, G. E. de 13.

### Berichtigungen und Nachträge.

Zu p. 39. Der Name des echten Autors des Romans 'Du vray & parfaict Amour' lautet richtiger Philandrier.

Zu p. 54. Oudin's Übersetzung des I. Teiles des 'Don Quijote' ist schon 1614 erschienen. De Rosset übersetzte 1618 den II. Teil. Vgl. Gött. Gel. Anz. 1885, Nr. 7, p. 282.

Zu p. 88. Die Umschrift zu d'Urfé's Portrait: 'Εχ Μοισῶν ἀγαθὸν χλέος (scil. ἔρχεται ἀνθρώποισι) ist ein Zitat aus Theokrit 15, 58.

Zu p. 121, Anm. 5 hätte bemerkt werden sollen, dass 'Antres des Carnutes' soviel bedeutet wie ein "Kloster in

Chartres" (Carnutes).

Zu p. 218 f. Von Gomberville's "La Carithée" (dies die richtige Schreibung) hat sich inzwischen in London ein Exemplar vorgefunden. Ich verdanke die Entdeckung und nähere Kenntnis desselben meinem lieben Studienfreunde Herrn Dr. H. A. Lüder (-Dresden), dem es vergönnt war, im verflossenen Sommer (1885) die reiche Bibliothek des British-Museum auf ihren Besitz an älteren französischen Romanen zu durchprüfen. Nach Herrn Lüder's freundlichen Mitteilungen bildet 'La Carithée' einen stattlichen Oktavband von 785 bezifferten Seiten. Ein Achevé d'imprimer und Privilége fehlen. Wohl aber ist eine in süsslichem Stile gehaltene, mit 'Nepante' gezeichnete Widmung 'Aux Belles, & Vertueuses Bergeres' etc. und ein prahlerisch redendes 'Aduertissement au Lecteur' vorausgeschickt. Nur für die ihn ganz verstehenden Seelen trauter Schäferinnen, heisst es hier, sei die Dichtung abgefasst; und: 'estant loue' & estime de ceux pour qui ie l'ay entrepris, il me sera fort indifferent s'il est blasme & deschiré de tout le reste de la France.' Hier unterzeichnet Gomberville mit 'Cerin' (soll wohl 'Cerinthe' heissen), nennt sich aber gleich danach mit seinem wahren Namen 'M. Le Roy, Sr de Gomberville, et du Parc aux chevaux' - letzteres ein Zusatz, der sich sonst nirgends findet.

Jedem der 6 Bücher des Romans geht ein 'Sommaire' voraus. Auf Seite 735 steht das Wort 'Fin', obgleich die Erzählung unbeendet ist und auch der Autor in der Vorrede eine Fortsetzung verspricht. Vermutlich ist Gomberville hier, wie auch öfter, die Lust am Gegenstande ausgegangen.

Was den Inhalt anlangt, so deckt sich derselbe mit der oben im Texte auf grund der Sorel'schen Mitteilung gegebenen Charakteristik: 'La Carithée' ist ein heroischer Roman mit reichlichen Elementen der Schäferdichtung durchsetzt, und zwar nimmt die pastorale Färbung vom 3. Bande immer mehr zu, während der klassisch-heroischgalante Ton in den beiden ersten Büchern vorherrscht. Unerquickliche Breite, mangelnde Charakteristik der Personen, gespreizter und schwülstiger Stil fordern auch hier vom modernen Leser eine nicht umzubringende Geduld. Briefe und langathmige lyrische Ergüsse ('Stances' z. B. des in seiner Liebe zu Agrippine beglückten Germanicus liest man p. 99) werden häufig mitgeteilt.

Oft allerdings wirkt die Lektüre durch den unfreiwilligen Humor des Dichters erheiternd. So p. 155, wo der beleidigte Germanicus dem Gracchus einen Kartellträger zusendet und ihn auffordert, "punkt ein Uhr auf dem Marsplatze zu sein". Chrysolite, der verliebte Schäfer, der Sorel's Unwillen erregte, kratzt seine Liebesklagen im 3. Buche in Baumrinden ein: gedruckt füllen diese Seufzer neun Seiten (p. 244—249)! Von drastischer Komik ist p. 281 die naive Schilderung von der — Begattung der Nilkrokodile. Also auch derartiges

kam in Preziösenkreisen zur Sprache!

Zu p. 282. Es gibt auch von J. Baudoin, dem öfter als Übersetzer genannten, eine 'Histoire Negre-pontique' — "contenant | La Vie & Les Amours | D'Alexandre Castriot, | & | D'Olympie La Belle Grecque, | de la Maison des Paleologues."

1. Ausg. Paris 1631, 'chez Toussainct du Bray';
2. Ausg. Amsterdam 1731, 'chez Pierre Humbert'. 1 Bd., 8°, XII, 561 pp. Dieser von nur geringem Talente zeugende, ganz schablonenhaste Liebesroman — denn ein solcher ist die 'Hist. Negr.' — steht zu dem Werke la Calprenède's in keiner ersichtlichen Beziehung.

**--<>•**◆•

#### Druckfehler.

```
p. 21, Z. 6 v. o. lies Traduction statt Truduction.
                   " Was statt Wer.
   33, n 3 n n
                      ψυχή statt φυχή.
   33, " 17 v. u.
                   " Marguerite statt Marguirete.
 121, , 4 , ,
                   , l'incomparable statt l'incomporable.
 125, " 12 v. o.
  128, "
                      brachte statt brache.
          1 v. u.
                   77
          1 <sub>n</sub> n
                      Pichou statt Pichon.
 128, n
  183, , 1 der Anm. lies Pétronille statt Pétrouille.
 245, , 13 v. u. lies Marianne statt Marianne.
" 442, " 2 der Anm. lies Braquerie statt Braguerie.
```

\_-----



Druck von Erdmann Raabe in Oppeln.

## **GESCHICHTE**

DES

# FRANZÖSISCHEN ROMANS IM XVII. JAHRHUNDERT.

VON

#### DR. PHIL. HEINR. KŒRTING,

WEIL. PROFESSOR FÜR ROMANISCHE PHILOLOGIE AN DER UNIVERSITÄT LEIPZIG.

#### ZWEITE

DURCH EIN VORWORT UND EINEN KURZEN LEBENSABRISS
DES VERSTORBENEN VERFASSERS
VERMEHRTE AUSGABE.

#### II. BAND.

OPPELN UND LEIPZIG.
EUGEN FRANCK'S BUCHHANDLUNG (GEORG MASKE).
1891.

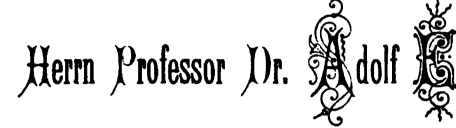
|   |   |   |   |   | • |
|---|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   | • |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   | • |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   | • |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
| • |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   | • |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |

#### II. BAND:

## DER REALISTISCHE ROMAN.



|   | · |   |   |   |  |
|---|---|---|---|---|--|
|   | • |   |   | • |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   | • |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   | • |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
| • |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
| _ |   |   |   |   |  |
|   |   | · |   |   |  |
|   | E |   |   |   |  |







in Leipzig

in steter Dankbarkeit

der Verfasser.

|  |  | 1 |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |

# VORWORT.

Die freundliche Aufnahme, welche die erste Hälfte des vorliegenden Werkes gefunden, ermutigt mich heute zur Herausgabe dieses zweiten Bandes, in welchem der realistisch-satirische Roman Frankreichs im XVII. Jahrhunderte behandelt worden ist. In dem früheren Vorworte versprach ich von dieser Fortsetzung interessantere Ergebnisse — dem wohlwollenden Leser muss es überlassen bleiben, zu beurteilen, inwieweit sich diese Zusage erfüllt hat.

Abermals haben mich die Verwaltungen der bereits Bd. I, S. VII genannten Bibliotheken in entgegenkommender Weise unterstützt. Es seien hier mit gleicher Dankbarkeit nachgetragen die Königliche Bibliothek zu Berlin, die Kaiserliche Universitäts- und Landesbibliothek zu Strassburg, und die National-, sowie Arsenalbibliothek zu Paris, letztere wohl die reichste Fundgrube für die nichtklassische Litteratur des XVII. Jahrhunderts.

Herzlichsten Dank schulde ich auch meinem lieben Kollegen, Herrn Dr. DIETRICH BEHRENS, Dozent an der Universität Greifswald, der, da mir im

vergängenen Sommer eine Reise nach Paris nicht vergönnt war, dort in aufopfernder Weise zahlreiche bibliographische Notizen für mich sammelte; in ähnlicher Weise haben mich Herr Dr. JAN TEN BRINK, hoogleeraar an der Rijks-Universiteit zu Leiden, Herr Eugène Muller, Konservator an der Pariser Arsenalbibliothek, und Herr Dr. Edmund Veckenstedt in Leipzig zu vielem Danke verpflichtet.

In vielen trüben Tagen sind die nachfolgenden Studien dem Verfasser einziger Trost gewesen; möchten sie auch dem einen oder anderen Leser Zerstreuung und Anregung bieten.

Leipzig, im Dezember 1886.

Heinrich Kærting.

# Vorwort zur zweiten Ausgabe.

Heinrich Kærting's Geschichte des französischen Romans im XVII. Jahrhundert erschien zuerst im Jahre 1885 und 1886 und wurde damals von den fachwissenschaftlichen Zeitungen und auch von vielen populären Zeitschriften mit fast einstimmigem Beifall begrüsst. Die Gesamtauffassung, die Methode und die Genauigkeit der reichen bibliographischen Angaben ist von kompetenten Beurteilern so entschieden erkannt worden, dass auf eine Umarbeitung der zweiten Ausgabe um so mehr verzichtet werden kann, als die neuen Forschungen auf diesem abseits von der Heerstrasse liegenden Gebiete der französischen Litteratur nicht eben sehr reichhaltig sind.

Die Wichtigkeit, welche die grossenteils verschollenen Romane des Zeitalters Ludwig's XIII. und XIV. dennoch für eine gründliche Erforschung jener Perioden haben, der mannigfache kulturhistorische Nutzen, welchen sie darbieten, wird von Sachkennern kaum bestritten werden. Aber vieles von dem in Kærting's Werke Behandelten vermag auch das In-

teresse weiterer Kreise anzuregen und zu fesseln, denu die Beziehungen zur Gegenwart und die allgemein geschichtliche Bedeutung desselben tritt in der anziehenden klaren Darstellungsweise des Autors deutlich genug hervor.

Das Wiedererscheinen eines Hauptwerkes des so früh verstorbenen Gelehrten wird nicht nur von der wissenschaftlichen Forschung mit Freude aufgenommen werden, sondern auch zahlreichen Freunden und Schülern erwünschte Gelegenheit geben, sich ein dauerndes Erinnerungszeichen an den vielgeliebten Fachgenossen und Lehrer zu erwerben.



# INHALT.

Bibliographie (Nachträge) . . . . . . . . Seite XII

# Dritte Abteilung.

Der französische Realroman des XVII. Jahrhunderts.

Erstes Kapitel.

#### Einleitende Vorbemerkungen.

Zweites Kapitel.

## Die Anfänge der realistischen Romandichtung.

§ 1. Der Euphormio des Jean Barclay. § 2. Die Fragments d'une histoire comique des Théophile de Viau. § 3. Agrippa d'Aubigné's Avantures du baron de Fæneste.

#### Drittes Kapitel.

#### Die Romane Charles Sorel's.

§ 1. Leben des Dichters, seine Persönlichkeit, sein Entwickelungsgung; der idealistische Jugendroman Orphise de Chrysante. § 2. Francion (Bibliographie; Analyse; Verfasserfrage; litterargeschichtliche Bedeutung; Quellen, und Nachahmung einzelner Züge durch andere. § 3. Le Berger extravagant (Bibliographie; Analyse; ästhetisch-litterarische Bedeutung; Verhältnis zum Don Quijote, zur Pastorale burlesque des Th. Corneille, zum Gascon extravagant Clerville's und dem Chevalier hypocondriaque des du Verdier. § 4. Polyandre (Bibliographisches; Analyse; litterarische und kulturgeschichtliche Bedeutung des Romans. § 5. Sorel's sonstige Schriften.

#### Viertes Kapitel.

#### Lannel's Roman satyrique.

§ 1. Charakteristik des Romans. § 2. Leben des Dichters und Erfolge seines Werkes. § 3. Inhaltsangabe. § 4. Personnages déguisés.

#### Fünftes Kapitel.

#### Mareschal's Chrysolite.

§ 1. Bemerkungen über Leben und Persönlichkeit des Dichters. § 2. Litterarische Bedeutung der *Chryfolite*. § 3. Theorie Mareschal's. § 4. Bibliographisches, Analyse. § 5. Sprache, eingestreute Reflexionen.

#### Sechstes Kapitel.

#### Der Page disgracié des Tristan l'Hermite.

§ 1. Tristan's Leben. § 2. Seine Werke ausser dem Page disgracié; la Coromène. § 3. Le Page disgracié (Bibliographie; Charakteristik; Inhaltsangabe mit Hervorhebung der kulturhistorischen Momente; Sprache und Stil).

#### Siebentes Kapitel.

#### Die phantastischen Reiseromane des Cyrano de Bergerac.

§ 1. Stellung Cyrano's in der Geschichte des französischen Realromans. § 2. Allgemeine Kennzeichnung der Romane Cyrano's. § 3. Des Dichters Leben und § 4. Charakter. § 5. Seine Werke ausser den Romanen. § 6. Die Mondund die Sonnenreise (Bibliographie; Abfassungszeit; Inhaltsangabe; ästhetische Würdigung der Romane; ihre Bedeutung für die Geschichte der Philosophie). § 7. Quellen und Nachahmungen. § 8. Litterarische Beurteilung Cyrano's im XVII. bis XVIII. Jahrhunderte und in der Gegenwart.

### Achtes Kapitel.

#### Scarron's Roman comique.

§ 1. Leben des Dichters. § 2. Seine Werke ausser dem Roman comique. § 3. Der Roman comique (Bibliographisches; Abfassungszeit; Inhalt; Kritik des Romans; seine Stellung zum Idealromane; Quellen namentlich der eingeschalteten Erzählungen; Beliebtheit des Roman comique; Kenntnis und Beurteilung des Romans und Scarron's überhaupt im XVII.—XIX. Jahrhunderte).

#### Neuntes Kapitel.

#### Furetière's Roman bourgeois.

§ 1. Leben des Dichters; sein Kampf mit der Akademie. § 2. Die Nouvelle Allégorique &c. und die sonstigen Werke Furetière's ausser dem Roman bourgeois. § 3. Der Roman bourgeois (Erscheinen; Bibliographisches; Inhalt; Stilprobe; ästhetische, litterarische und kulturhistorische Würdigung; Personnages déguisés; Schicksale der Dichtung).

#### Zehntes Kapitel.

#### Die kleineren Dichter auf dem Gebiete des Realromans.

§ 1. Allgemeine Charakteristik der "Poetæ minores." § 2. Filou et Robinette. § 3. Fouyne de Séville — Orphelin infortuné — d'Assoucy. § 4. Bussy-Rabutin — P. de la Serre — Ceriziers. § 5. Subligny's Fausse Clélie — de Pure's Pretieuse — der Graf de Cramail. § 6. Le Petit's Heure du Berger.

Alphabetischer Index . . . . . . . . . Seite 278 ff.

# Bibliographie.

(Nachträge.)

Bayle's Dictionnaire historique et critique wird zitiert nach der Baseler Ausgabe von 1741, 4 Bde. in folio.

Bornhak, G., Geschichte der französischen Litteratur von den ältesten Zeiten bis zum Ende des zweiten Kaiserreiches. Berlin 1886,

1 Bd. gr. 8°, p. 145—150.

ten Brink, Jan, Amadis-Romans. Eene bladzijde uit de geschiedenis der Spaansche Letteren (Teil der 13bändigen Litterarischen Schetsen en Kritieken, S. 163 — 195). Leiden, A. W. Sijthoff, 1884.

derselbe, Dr. Nicolaas Heinsius junior. Eene studie over den Hollandschen Schelmenroman der zeventiende eeuw. Rotterdam, Uitgevers-Maatschappij 'Elsevier'. 1885. 1 Bd. gr. 8°.

Colombey, Émile (= Laurent, Emile, s. Querard, Supercheries litt.<sup>2</sup> I, p. 767), Le roman au dix-septième siècle. Revue française, IIIe année, tome X (livraison du 20 août 1857).

Courbet, Ernest, Plan d'une histoire du roman français au XVIIe siècle. Le Chasseur bibliographe, IlIe année, No. 3 = niars 1867.

Fournel, Victor, Les contemporains de Molière. Paris 1863 ff. 3 Bde. 8°.

Gubernatis, Angelo de, Storia universale della letteratura. Vol. IX: Storia del romanzo. Milano 1883. 8°.

Jacob, P. L. (= Paul Lacroix), Paris ridicule et burlesque au dixseptième siècle. Paris 1859 (Bibliothèque gauloise). 8°.

Maron, Eugène, Le roman bourgeois au dix-septième siècle. Revue indépendante, tome XIII (Paris 1848), p. 262—291.

# Dritte Abteilung.

Der französische Realroman des siebzehnten Jahrhunderts.

# Erstes Kapitel.

## Einleitende Vorbemerkungen.

Der geistvolle Kritiker Ferdinand Brunetière beschliesst eine seiner Rezensionen, die meist von höherem Werte sind als das besprochene Buch, mit folgender Bemerkung: 1) . . . il y a de tout temps en France deux tendances qui se combattent et qui ne réussissent à se concilier que dans les très grands écrivains. Au-dessous d'eux les uns sont gaulois, les autres sont précieux. L'esprit gaulois, c'est un esprit d'indiscipline dont la pente naturelle, pour aller tout de suite aux extrêmes, est vers le cynisme et la grossièreté. Il s'étale impudemment dans certaines parties ignobles du roman de Rabelais. Son plus grand crime est d'avoir inspiré la Pucelle de Voltaire. L'esprit précieux, c'est un esprit de mesure et de politesse qui dégénère trop vite en un

<sup>1)</sup> Rev. des deux Mondes, 15 avril 1882, p. 944.

H. Kurting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

esprit d'étroitesse et d'affectation. Son inoubliable ridicule, c'est de s'être attaqué, dans le temps même de l'hôtel de Rambouillet, jusqu'aux syllables des mots. Il se joue assez agréablement dans les madrigaux de Voiture et dans la prose de Fléchier. L'esprit précieux n'a consisté souvent que dans les raffinements tout extérieurs de la politesse mondaine: l'esprit gaulois s'est plus d'une fois réduit à n'être que le manque d'éducation . . .

Hätte Brunetière bei der Niederschrift dieser Gedanken anstatt des Gesamtgebietes der französischen Litteratur nur das des französischen Romans im siebzehnten Jahrhundert vor Augen gehabt, er hätte sich über die hier bemerkbare Strömung und Gegenströmung nicht zutreffender äussern können. In der That ist der 'Idealroman', wie wir versuchten, ihn im ersten Bande des vorliegenden Werkes darzustellen, nichts anderes als eine der konkretesten Erscheinungsformen des preziösen Geistes, und ist der 'Realroman', wie er seinem Wesen und seiner Entwickelung nach auf den folgenden Blättern geschildert werden soll, der lebendigste Ausdruck des esprit gaulois des siebzehnten Jahrhunderts.

Wer die Worte précieux und gaulois im Sinne Brunetière's richtig zu deuten weiss, für den weisen sie bereits hinlänglich auf den vielfachen Gegensatz, in welchem die beiden Hauptgattungen des Romans der hier behandelten Epoche zu einander stehen. Es ist damit ausgesprochen: dass der Idealroman inhaltlich und formell eine antinationale, oder doch wenigstens keine nationale Färbung trägt; dass er mit seinen wichtigsten Lebensfasern in einem fremdländischen, oder einem fern zurtickliegenden Kulturperioden angehörenden Geistesleben wurzelt; dass er, durchweg optimistisch, ernst and loyal gestimmt, festgebannt in eine regelvolle Kunstform, sich zunächst nur an die hohen und höchsten Kreise der Hauptstadt wendet, in deren Mitte er auch entstanden; dass er endlich vor allem auch dem Geschmacke eines weiblichen Lesepublikums Rechnung zu tragen bestrebt ist; andererseits wird damit vom Realroman ausgesagt, dass er, obschon gleichfalls ausländischer Einwirkung entsprungen und noch lange Zeit von ihr abhängig, doch das Gepräge der Volkstümlichkeit aufweist, dass er, mit kühner Satire und mehr oder minder derber Komik oft Hberreich gewürzt, die Gunst der mittleren, der bürgerlichen Schichten gewinnen will, denen auch die Verfasser zumeist angehören; dass er nicht nur die Licht-, sondern auch, und zwar vorzugsweise, die Schattenseiten des hauptstädtischen Lebens hervorkehrt und daneben dem gonst stets fibersehenen bunten Treiben der Provinz reichliche Beachtung schenkt. Auch darauf vermag der Ausdruck gaulois wenigstens hinzudeuten, dass der Realroman eine Frucht nordfranzösischen Geistes ist, der seit der Thronbesteigung des Béarners Heinrich IV. und der Einführung zahlreicher dem südfranzösischen nahverwandter italienischer und spanischer Kulturelemente in Bedrängnis geraten war; endlich auch darauf, dass in konfessioneller Hinsicht der Realroman auf Seiten der verstandesmässigen Kritik steht und in ihm aufs neue die Geschosse Rabelais' gegen Irr- und Aberglauben Verwendung finden. 1)

<sup>1)</sup> Hören wir über das Wort gaulois noch V. Fournel (Litt. indép., p. 511): Je n'ignore pas tout ce que l'expression a de

Es ist nun selbstverständlich, dass die beiden durcht so mannigfache Gegensätze ausgezeichneten Dichtungs-gattungen nicht friedlich neben einander bestehen. Es wird vielmehr ein erbitterter Kampf zwischen ihnen gekämpft, der sich hauptsächlich allerdings um die Frage dreht, ob der Romandichter das wirkliche Leben und den wirklichen Menschen treu abschildern solle oder nicht, in dem aber auch die allgemeine Stimmung eines grossen Bruchteils der gegen eine Menge lügnerischer Mächte empörten Bevölkerung zum Ausdruck kommt, — ein Kampf also nicht nur wider Unfreiheit in der Dichtung, sondern auch wider den vielfältigen Zwang im Leben, eine Frondebewegung auf dem Gebiete der Litteratur. Es ist bezeichnend für den Streit, dass die Vertreter der realistischen Richtung ihre Gegner ebenso

vague et d'impropre, mais elle est usitée, et l'avantage que j'y trouve c'est qu'elle éveille à elle seule dans l'esprit un ensemble d'idées qu'il serait long de rendre autrement. Il n'est personne qui ne sente ce qu'elle signifie, même parmi ceux qui auraient peine à la définir nettement ou à l'analyser dans toutes ses nuances. Frondeur et narquois, satirique et positif, plus préoccupé de la nature que de l'idéal et médiocrement soucieux de délicatesse, de chevalerie, voire de moralité; plus vif que fin, plus voluptueux que tendre, et parfois plus grossier que voluptueux, l'esprit gaulois est hardi, primesautier et gouailleur, sans pourtant exclure en rien une sorte de naïveté matoise et rustique: avec lui, la philosophie même se fait railleuse, et le bon sens est plein de gausseries et de belle humeur. Si l'on a donné le nom de gaulois à ce genre d'esprit, c'est sans doute à cause de son rapport spécial avec le peuple qui représente plus particulièrement la vieille race indigène et conquise, — les Gaulois, — par opposition à la race conquérante, qui a dû naturellement sormer l'aristocratie de la nouvelle nation.

hitzig und rücksichtslos angreifen, wie sich diese, eingeschläfert durch den Vollgenuss zahlreicher Triumphe, lässig zur Wehr setzen.

Dass der realistische Roman des siebzehnten Jahrhunderts dem Idealroman in ästhetischer Hinsicht überlegen ist, unterliegt keinem Zweifel. So roh und unvollkommen auch namentlich die ersten Versuche realistischer Erzählungskunst sein mögen, allenthalben pulsiert urkräftiges dichterisches Leben. Auch ist der Realroman für die folgenden Epochen der erzählenden Prosadichtung von grösserer Bedeutung gewesen, als der Idealroman, und hat dieser es lediglich der oft ungestümen Mahnung und dem oft herben Spotte seines Gegners zu danken, wenn er sich — früher als die realistische Gattung - von gewissen Fehlern und Schäden läutert: die Romane der Frau von Lafayette, die den Idealroman des siebzehnten Jahrhunderts krönend abschliessen, sind nur möglich gewesen, nachdem vorher ein Sorel, ein Mareschal, ein Furetière, ein Scarron und viele andere mit energischer Hand die allzu uppig wuchernden Ranken der idealistischen Manier beschnitten und beseitigt hatten.

Trotz allgemeiner Überlegenheit fehlt es jedoch dem realistischen Romane der Zeit keineswegs an Schwächen. Eine Anzahl derselben sind gleichsam Widerstrahlungen der ästhetischen Fehler des Idealromans: so nicht selten eine allzu verwickelte Handlung, eine mit schwankenden Gestalten überfüllte unbestimmte Szene, die Einführung der undichterischen personnages déguisés, trockene Gespräche und lange moralisierende Digressionen, vor allem die Einschaltung, und zwar sehr mechanische Einschaltung,

Nebenerzählungen fremdartigen Charakters; Häufung retardierender Momente in Form von Unglücksfällen — Schiffbrüchen, Beraubungen, Entführungen —, letztere bei Sorel und Scarron ebenso häufig wie zu: Boileau's Ergötzen im Grand Cyrus. 1) Andere Gebrechen des realistischen Romans, die dem idealistischen nicht eigen, sind eine oft alle Vorstellung überschreitende Obszönität, ein beklagenswerter moralischer Stumpfsinn, peinlicher Mangel an selbst elementarem Zartgefühl. Einen Gläubiger um sein gutes Recht betritgen, Trost für Liebesleiden in viehischer Trunkenheit suchen, den Tod wackerer Eltern um der Erbschaft willen mit Ungeduld erwarten, Liebesschwüre ebenso vielfach austeilen als leichtherzig brechen, uneigennützigstes Wohlthun mit schnödestem Undanke lohnen — das sind Handlungen, die nahezu jeder realistische Roman mit grösster Kaltblütigkeit erzählt, indem offenbar allzueifriges Strebennach Naturwahrheit zu sittlichem Indifferentismus geführt Hieraus jedoch eine gewichtige Anklage eigens gegen den Realroman formulieren zu wollen, ist unstatthaft. Ein ähnlicher Cynismus entstellt ja auch das Lustspiel der Zeit bis tief hinein ins achtzehnte Jahrhundert — man denke beispielsweise an Regnard's Légataire universel — und noch heute ereignet es sich nur allzu-

<sup>1)</sup> Durchblättert man die chronique scandaleuse der Zeit, so ergibt es sich allerdings, dass Entführungen in den höheren Kreisen damals häufiger waren als heute — bekannt wird, und so möchte vielleicht den idealistischen wie den realistischen Autoren die vielfache Verwertung des Motivs nicht allzu sehr zur Last gelegt werden dürfen.

häufig, dass das Niedrig-Rohe und das Boshafte mit dem Komischen verwechselt werden.

Trotz dieser Mängel ist der Realroman des siebzehnten Jahrhunderts bei Mit- und Nachwelt in gleichem Ansehen gewesen wie der Idealroman, hat er wenigstens an eigentlicher Volkstümlichkeit diesen entschieden über-Sein Schicksal war, mehr gelesen, das des troffen. Idealromans mehr gepriesen zu sein. Schon die übermässige Ausdehnung und die schleppende Erscheinungsweise der idealistischen Romane verhinderten eine Popularität, wie sie sich zum Beispiel Sorel's Francion eroberte. Das achtzehnte Jahrhundert, dem man gewiss einen allzu grossen Respekt vor den Leistungen des vorangegangenen nicht vorwerfen kann, legte doch die grössere Zahl dieser realistischen Erzählungen wieder und wieder auf. In unserer Zeit erschienen und erscheinen noch fast alljährlich Ausgaben wenigstens von bevorzugten Dichtungen Sorel's, Cyrano de einigen Bergerac's, Furetière's, Scarron's — Ausgaben, die sich nicht allein an den engen Kreis der Fachgelehrten wenden.1) Im Gegensatz dazu ist, abgesehen von den Schöpfungen der Marie de Lafayette und mit alleiniger Ausnahme der (tibrigens stark mit realistischen Momenten durchsetzten) religiösen Erzählung Palombe des Bischofs Camus, die allerdings sogar in eine Bibliothèque de chemin de fer Eingang fand, kein einziger Idealroman aufs neue dem Publikum vorgelegt worden.

<sup>1)</sup> So z. B. die Ausgabe des Francion und Roman bourgeois bei Marpon & Flammarion; die der Mond- und Sonnenreise Cyrano's bei Delagrave u. s. f.

Wie bereits an einer anderen Stelle dieses Werkes<sup>1</sup>) angedeutet, zergliedert sich der Realroman der behandelten Epoche nicht in deutlich unterschiedene Kategorien, und so steht der Litterarhistoriker einem weitschichtigen und spröden Materiale in ziemlicher Verlegenheit gegen-Allenfalls zwar liesse sich von einem antiiiber. pastoralen, einem antiheroisch-galanten Romane reden, und mit besserem Rechte noch von einem autobiographischen, einem psychologischen und einem Reiseroman; indessen bei näherer Betrachtung zeigt es sich, dass die Grenzen zwischen den einzelnen Gattungen ungemein fliessende sind, und daher durch eine Spaltung in Kategorien dem Stoffe Gewalt angethan, überdies vieles, was als von einem Genius geschaffen, zusammengehört, auseinandergerissen werden würde. So ist im folgenden nach reiflicher Erwägung im allgemeinen die chronologische Folge der sachlichen Gruppierung vorgezogen worden.

Möchte Wesen und Entfaltung des Realromans der Periode sich aus der nachstehenden Darstellung mit Klarheit ergeben. Möchte diese Darstellung aber auch fort und fort den Leser zu gewiss nicht uninteressanten Parallelen zwischen dieser ältesten französischen realistischen Romandichtung und jener sich so merkwürdig und reich entfaltenden der unmittelbaren Gegenwart anregen.

<sup>1)</sup> Bd. I, S. 4.

# Zweites Kapitel.

## Die Anfänge der realistischen Romandichtung.

§ 1. Der Euphormio des Jean Barclay. 2. Die Fragments d'une histoire comique des Théophile de Viau. 3. Agrippa d'Aubigné's Avantures du baron de Fæneste.

Welcher Art die Einflüsse waren, denen der französische realistische Roman den ersten Lebenskeim verdankt, das wurde bereits ausführlich auseinandergesetzt.1) Ohne daher der Beziehungen zur spanischen Litteratur nochmals zu gedenken, gehen wir sogleich zu den ersten Regungen realistischer Erzählungskunst auf französischem Boden über. Wir begegnen ihnen in den ersten beiden Dezennien des Jahrhunderts und zwar in drei Dichtungen sehr ungleicher Art, dem Euphormio Barclay's, den Fragments d'une histoire comique des Théophile de Viau, endlich den Avantures du baron de Fæneste des Agrippa d'Aubigné. Alle drei Dichtungen haben etwas embryonenhaftes; sie zeigen den realistischen Roman im Werden, sind aber noch ziemlich weit entfernt, selbst vollgiltige Einer jeden fehlt hierzu realistische Romane zu sein. mindestens ein wesentliches Erfordernis: der Euphormio besitzt zwar die Gestalt, aber nicht den festgeschlossenen Inhalt eines Romans, er ist lediglich rhetorische Diatribe in der Form eines solchen; Théophile's autobiographische Erzählung ist leider nur allzusehr Fragment und gar zu

<sup>1)</sup> Bd. I, Kap. 3.

reich mit nicht narrativen Elementen durchsetzt; die berühmten Avantures aber sind mindestens ebensosehr satirisches Pamphlet wie Roman und bewegen sich überdies in der dem Roman durchaus fremden und unstatthaften Form eines Dialogs. Gleichwohl sind alle drei für die nachfolgende Entwickelung Dichtungen realistischen Romans von hoher Bedeutung. Gerade ihre noch ungefüge Form, die schlechte Verknüpfung von Reflexion und Erzählung, der Mangel an individueller Beherrschung dessen, was fremder Erzählungskunst entlehnt wurde, gestattet die interessantesten Einblicke in das Werden der Kunstgattung. Ohne genauere Kenntnis dieser unvollkommenen Erzeugnisse würde der nur ganz wenig spätere Francion Sorel's eine noch unbegreiflichere litterarische That sein, als er es ohnehin ist.

1. Das Wissenswerte aus Jean Barclay's Leben wurde bereits mitgeteilt, 1) und ebenso sein idealistischer "politischer" Roman Argenis einer eingehenderen Betrachtung unterzogen. 2) Während die Argenis ein Werk des reiferen Alters des Dichters ist — er stand bei ihrer Abfassung am Ende der dreissiger Lebensjahre — gehört der Euphormio der Jugendzeit Barclay's an. Dieser Unterschied lässt sich aus den beiden Dichtungen sehr wohl herauserkennen. Die Argenis ist, namentlich in ihrer schön abgerundeten sprachlichen Form und ihrer durchsichtigen Disposition, ein Werk der Vollreife; Euphormio dagegen, gerade in Rücksicht auf die sprachliche Gestalt und dichterische Gruppierung des Stoffes, eine noch herbe, ja fast ungeniessbare Frucht.

Wie der Dichter in einer später genauer anzuführenden Apologie des *Euphormio* selbst angibt, und wie es das Erscheinungsjahr der ersten beiden Abteilungen (1603) bestätigt, ist der Roman das Werk eines einundzwanzigjährigen Jünglings. Angeregt augen-

<sup>1)</sup> Bd. I, Kap. 3, § 3.
2) ebendas. § 5 ff.

scheinlich durch die Lekture spanischer Abenteurerromane, die um diese Zeit zum weitaus grössten Teile jedoch noch nicht durch Übersetzungen zugänglicher gemacht worden waren, angeregt vor allem auch durch Petron's Satiræ, Apulejus' Metamorphosen und vielleicht auch Lucian's satirisch-erzählende Schriften, wollte der jugendliche Autor offenbar durch ein ähnliches Werk sich Lorbeeren erringen, nicht aber nur als Dichter, sondern gleichzeitig auch als Gelehrter durch möglichst virtuose Beherrschung des klassischen Idioms und möglichst überraschende Vertrautheit mit den Kulturverhältnissen des Altertums. Diese zwiefache mit sich selbst im Widerspruche stehende Absicht hat aus dem Euphormio das Zwitterwesen entstehen lassen, das nun weder in der Geschichte der Dichtung, noch in der der Gelehrsamkeit einen hervorragenden Rang beanspruchen darf. Euphormio ist ein verfehlter Roman, weil anstatt zu erzählen der Verfasser weit häufiger reflektiert, weil eine tibrigens ziemlich banale und nur sehr selten lebendig illustrierte Satire die geringfügigen, lose verknüpften und albern - unwahrscheinlichen Geschehnisse zurückdrängt, und weil die pseudoantike Verhüllung der Personen und Ereignisse alle Anschaulichkeit im Keime erstickt. gelehrter Traktat aber verliert Euphormio allen Wert durch poetisch sein sollenden Schwulst, durch unablässige rhetorische Kapriolen und burlesk-phantastische Zuthaten.

Lange mag es her sein, dass Euphormio von jemand — wenigstens bis zu Ende — gelesen worden ist. Das lateinische Original wie die mehrfachen französischen Übersetzungen gehören zu den seltenen Büchern. 1) Es erscheint daher erforderlich, durch eine gedrängte Inhaltsangabe — die allerdings bei der Zusammenhangs-

<sup>1)</sup> Bibliographisches zum Euphormio. Die Editio princeps des E. datiert vom Jahre 1603; sie war dem Verfasser — auch auf der Bibliothèque Nationale — nicht zugänglich. Die nächstälteste Ausgabe — anonym erschienen — ist betitelt: EVPHORMIONIS | LVSININI | SATYRICON. | Nunc

losigkeit der Vorlage nicht zusammenhangsvoll sein kann, — und etliche Zitate eine Vorstellung von diesem seltsamen Produkte des gelehrt-schrullenhaften jungen Dichters zu geben.

Wir werden vorzugsweise mit den naiven Worten des Übersetzers Nau reden, die den Ton des Originals

primum recognitum, emen- | datum, & varijs in locis | auctum. (Vignette mit der Devise: ERIPIAM. EVM. ET. | GLORIFICABO. EVM.) PARISIIS, | Apud FRANCISCVM HVBY, | via Iacobæa sub signo viri- dis Folliculi. M.DCV. Cum Privilegio Regis. 126 Blatter, 12°. Die Widmung richtet sich an König Jacob I. von England. Hier ist der Roman weder in Kapitel geteilt, noch wird auf Bl. 60v, Zeile 11 irgendwie angedeutet, dass dort das II. Buch anhebt. Es ist wichtig zu bemerken, dass der Inhalt dieses Büchleins den ganzen und einzigen Roman Euphormio darstellt, der für eine Geschichte des Romans in Betracht kommt. Der sog. III. Teil des Euphormio ist namlich nichts anderes als Wiederabdruck der durchaus nicht romanhaften Apologie de l'Euphormion (London 1610); ahnlich der sog. IV. Teil nur Wiederabdruck der Schrift Icon animorum (Lond. 1614) [s. Bd. I, S. 186]. Der sog. V. Teil des Romans aber ist ein fremdartiges, gar nicht von B., sondern von einem gewissen Morisot verfasstes Pamphlet. Weitere Auflagen des E. erschienen: 1) Lugd. Batav. (Elzevir) 1630, 12° («cum clave»); 2) ib. 1637; 3) Amstel. 1674 («cum notis variorum.). — Französische Übersetzungen: 1) LOEIL CLAIR-VOYANT | D'EVPHORMION DANS | LES ACTIONS DES | HOMMES. | et de son Regne parmy les plus | grands et Signalés de la Cour. | SATIRE DE | NOSTRE TEMPS. | Composé en latin par Iean Barcley [sic] | et mis en nostre langage par M. Nau advocat en Parlement. | 1626 | A Paris | Chez Anthoine Estoct, | au Palais en la galerie des Prison- | niers. 277 Bl., 8°. Diese Übersetzung zerfällt in 2 Bücher und überdies in 15 + 18 Kapitel, denen jedesmal ein kommentierendes Argument vorausgeschickt ist. 2) La Satyre d'Euphormion trad. du latin de Jean Barclay, auec des observations, par Jean Berault. Paris 1640, 8°. Das Vorwort spricht von zwei früheren Übertragungen. 3) Auantures d'Euphormion, Histoire satyrique, traduite du latin de Jean Barclay. Amst. 1712—1713. 3 vol. 12°. Oben im Texte wird zitiert nach der Originalausgabe von 1605 und der Übersetzung von 1626.

weit besser wiedergeben, als dies unsere moderne Sprache irgend zu erreichen vermag.

L. I. Ch. 1. Nachdem der Dichter in der Widmung an den englischen König (JACOBO PRIMO, Britanniarum Monarchæ inclyto) seine satirische Absicht in folgenden Worten kundgegeben

acerbè vitus sum. In homines . . . erupit hic impetus, non in Deos: quos etiam laudare pertimui, ne aut quæsijsse curiosius crederer, aut sacrilegus dubitasse. Cæteros suscepti indignanti stimulo persodiendos. Et propè neminem esse dolui, cui in hanc diem prodeunti non astiterit Genita Mana, illa ad quam suscipiebatur votum, ne quis nasceretur domi probus . . .

[Bl. 2r und v.]

attaquant dans ce liure le vice & la meschanceté du monde. Car la violence de ma colere s'est desbordée contre les hommes, & non contre les Dieux: que ie me fuis mesme retenu de louer afin d'euiter le blasme d'une trop grande curiosité, en la recherche de leurs actions, ou d'une impieté à douter de leur vertu. Pour les autres indigné contre leur malice, ie me suis efforcé de les battre en ruyne, & de les foudroyer, par le foudre de ma plume irritée. Mes yeux ont lasché les larmes, & mon cœur les souspirs, de ne veoir presque aucun homme qui n'ait en naissant, esté fauorisé de l'affiftance de Manna genita, que l'on inuoquoit anciennement aux enfantements, afin qu'aucun ne nasquist dans les maisons, pour y viure en homme de bien ...

[Bl. +r und v.]

hebt der Roman, ohne dass wir über Ort und Zeit der Handlung orientiert würden, ziemlich stimmungsvoll so an

Si nomen à me quæris, Euphormio sum; si patriam, Lusinia est: ubi nulla vnquam nubes cœla asperant, nulla bruma segetes extinguit, nulli æstus adurunt: sed puro incorruptoque aëris tractu liquidi ac pellucidi fontes campos alluunt, patentesque hinc inde plagæ, & amœna seu salubritate montium, seu planitierum æquabilitate regio, homines alit genio loci & fortuna sua dignos. Non illic in honore supellex curiosa, non gemmæ, non imperium, non opes, non ea omnia quibus impotens hominum libido pretium fecit [Bl. 4r u. v]. Natürlich gerät der aus seinem utopischen Eldorado in die rauhe Wirklichkeit verschlagene Euphormio rasch mit dieser in bald tragischen, bald komischen Konflikt: ... estant arriué en vne ville où il y fut receu en vne hostellrie, il fait l'ignorant, s'estonne des façons de viure, & de ce que les Hommes se vendent les vns aux autres ce que la nature leur donne gratuitement. Et ce affin de les blasmer du peu de charité qu'ils ont vers leur prochain. Il visite la ville [deren Name nicht genannt wird], en remarque les raretez, & estant entré dans les Escoles de Droict il accuse par sa bouche un Liure, pour condamner le monde de son injustice. On luy veut faire payer sa despance [nämlich in der caupona], & Callion [ein vornehmer Herr aus der Nachbarschaft der Stadt] le deliure de l'importunité que l'on luy faisoit, le prenant à son service & l'emmenant en son logis [Bl. 1r und v].

Ch. 2. La première nuict qu'il coucha chés son Maistre, il ne reposa pas; mais il sut inquieté de mille soings, & des repentirs qu'il auoit d'auoir quitté son pays: les autres serviteurs l'escoutent, pensent qu'il ne soit pas en bon sens, & le racontent à Callion, qui leur commande de le faire devenir sol. A quoy ils s'efforcent, avec des saçons barbares, & des traictements de cruauté...

[Bl. 15v]. Der satirische Gehalt dieses Kapitels, welches das rohe, auch aus Molière her wohlbekannte Treiben der Bedienten ziemlich realistisch zur Anschauung bringt, ist: blasmer les grands qui se plaisent aux actions des sols, dont on doit auoir compassion & non pas se mocquer; & que les domestiques des nobles ... sont les plus incivils & les plus insolents [Bl. 15v].

Euphormion ... estoit sans force pour estre bien-tost sans vie, si Percas [ein gutherziger und erfahrener Mitsklave] ne luy eust apporté ... des paroles pour le consoler. Ils se font amis, & se promettent sidelité. Euphormion trouve bon de s'enfuyr, plustost que de demeurer en l'estimation d'estre fol. Percas le déstourne de ce dessein luy representant, que ceste feintise luy profitera. Euphormion s'enquiert de Callion quel il estoit & sa puissance [Bl. 18v]. Hierauf schildert Percas Callion als überaus glücklichen Emporkömmling, kommt auf echte und unechte Verdienste und so auf den echten und falschen Adel zu sprechen. Die hier eingeflochtene Stelle lohnt der Wiedergabe: ... te scire oportet nihil tam sanctum esse, quod non corrumpat diuturnitas temporis, multáque probe à maioribus instituta vno senectutis vitio dessexisse in turpissimos ritus.1) Ferunt olim nobilitatem à plebe non aliter quam virtutis nota discriminatam. Hinc Magnates constituti, hinc honores & cultus in ipsos delati ab ijs qui ad tam sanctum splendorem obstupescebant. Hoc priscis temporibus vnicum remedium erat emergendi è latebris vulgi, cum omnes initio pares esse natura instisset ... Inde etiam filijs nobilium honor habitus, primum à paternis clientibus, deinde ab omnibus qui inesse in ijs semina paternæ claritudinis arbitrabantur. Sed iam Homericis temporibus non erat nouum filios degenerare à paternis institutis. Cum abundarent opes in illustribus familijs, & luxuriantes copias auita industria peperisset, obstupuerunt paulatim virtutis stimuli, & aliquid remiserunt nepotes de paterna contentione ad gloriam: donec vertentibus aliquot seculis, vix aliud ad commendationem habuerunt quam inanem ac propè fugitiuam authorum suorum memoriam. Sed neque to secretiori veritatis parte fraudabo. Raræ sunt hac ætate primæ illius & synceræ nobilitatis reliquiæ. Dominorum ac bellorum vices, & adeò ipsa fors quæ familias extulerat, eas plerumque aut depressit, aut extinxit. Nascuntur in dies cognomina, & statim primo ætatis die transcribuntur in senium:

... qualesque premunt nunc sydera syluæ
A prima venere die. [Bl. 14r — 15r.]
Ch. 4. Euphormion raconte les actions qu'il fit

Es erben sich Gesetz und Rechte Wie eine ew'ge Krankheit fort; ... Vernunft wird Unsinn, Wohlthat Plage; ...

<sup>1)</sup> Wer dächte hier nicht an Mephistopheles' Worte an den Schüler:

pour persuader sa folie en laquelle il gaigna les bonnes graces de Callion. Mais s'affligeant à la fin de voir sa raison non iouyssante de ses droicts, il cherche un remede qui luy donne liberté de ne paroistre plus fol, sans que l'on s'apperçeust que sa folie n'auoit esté que feinte. Il en trouve vn qui luy donne sa guarison, & qui resiouyt son maistre de descouurir vne vertu en ce medicament pour la maladie de l'esprit, pource qu'il croyoit ne pouvoir guarir que le corps. Callion aise de son breuuage, en enuoye à son amy Fibulle, pour le guarir de la pierre, auec vne lettre qui tefmoigne autant d'affection pour son amy que de vanité pour ceste drogue [Bl. 33v und 34r]. Wie sich leicht erraten lässt, enthält dies Kapitel zahlreiche Ausfälle wider Arzte und Apotheker, Ausfälle, die schon fünfzig Jahre vor Molière nicht gerade das Verdienst der Neuheit hatten; daneben wird wieder, wie im vorigen Kapitel, der Adel und manche seiner nichtigen Lebensgewohnheiten getadelt.

Ch. 5. Percas & Euphormion estans en chemin pour aller trouver Fibulle, se trouvent prez d'une rivière, dont il sortoit des feux et des figures estranges, estonnant Euphormion qui en demande la cause à Percas, lequel les luy dit<sup>1</sup>) & raconte une histoire espouvantable d'un Spectre qui combattit contre un soldat [eine ganz moderne Spukgeschichte, die sich im klassischen Gewande komisch genug ausnimmt], puis ils ren-

<sup>1)</sup> Es handelt sich zweiselsohne um die bekanntlich noch heute unausgeklärte Erscheinung von Irrlichtern. Die Deutung des Percas lautet: ... spectra et inselices spiritus, quibus nihil est hominum ruina potius ... in omnibus propè sluminibus nocturna haec incendia excitant [Bl. 25]. Minder abergläubisch äussert sich der Dichter wenig später [Bl. 30]: Pleraque arcanis Naturæ reserenda sunt, vt putrescentis ligni, vt vermium sulgor, vt pinguioris aëris in leuem & sequacem slammam accensio; aut illa aëris monstra quæ diuersa animantium imagines exprimunt; pleraque casui assignanda; multa ægrotanti cerebro & hæc sibi prodigia assingenti; etiam quædam impiorum hominum fraudi imputanda sunt.

contrent vn imposteur, qui abusant de la simplicité du

peuple, contrefaisoit le loup garou . . .

Ch. 6. Cette rencontre passée, à la gloire de Percas, nos deux pelerins allerent loger chez cét Imposteur; & le lendemain ils se mirent en chemin dont la facilité, & la beauté du temps, les resiouyrent, & les ietterent en des discours libres, entr'autres de leur maistre Callion, . . . pendant lequel entretien, l'air se grossit, & il tonna ce qui sit entrer nos voyageurs en vne grotte qu'ils rencontrerent pour se garantir de l'injure du temps. Humoristisch-satirischer Gehalt des Kapitels: montrer l'inconstance des faueurs de la Cour . . . se mocquer des Gentils-hommes, qui deburoyent estre les mieux disants, & ne s'abbaisser à des choses indignes de leur grandeur, & n'ont néanmoins que du caquet en la bouche, de choses ou basses ou laides.

Ch. 7. Quand ils furent dans ceste cauerne, ils aduiserent premierement deux belles filles, puis vne vieille qui les prit par la main: Ils s'estonnerent de ceste rencontre, mais la curiosité de sçauoir le suiect qui amenoit ces personnes en ce lieu si affreux les asseura, & asin de les veoir librement sans estre descouverts, ils se cachent en vn petit lieu retiré... Ces deux filles desiroient sçauoir ceux qui deuoient estre leurs maris: mais la presence de nos deux personnages empescha le pouvoir des sortileges de ceste vieille. Zielscheibe der Satire in diesem Kapitel: la damnable curiosité de ceux d'apresent, de rechercher les Ensers pour sçauoir comment ils seront au monde.

Ch. 8. La forciere s'en estant fuye de ceste cauerne, Euphormion & Percas en voulurent aussi sortir: mais ils se trouverent devant ces filles, dont la beauté & les attraits les convierent au plaisir... De fait Percas en prit vne qu'il ne laissa point, sans luy laisser tesmoignage de son experience en ce qu'elle desiroit de luy: Mais Euphormion faute de cognoistre l'humeur des filles, ne donna à la sienne qu'vne preuve de

H. Kerting, Geech. d. frz. Romans etc. II.

lourderie, & vn regret de n'auoir esté mieux partie en ce partage de contentements. Puis ayant quitté ces Femmes, ils reprirent leur chemin, ... vn homme se mit en leur compagnie: & cheminerent ensemble iusques en la ville des Basiliens. Der Witz dieses pikant geschriebenen Kapitels richtet sich, wie leicht ersichtlich, gegen la facilité des silles à se laisser aller aux hommes, & leur desir (quoyque feinct) de ce que la crainte de ne le bien couurir leur retient plustost que l'amour qu'elles portent à la pudicité. 1) [Bl. 71v und 72r.]

Ch. 9. Cét homme qui s'estoit mis en la compagnie de nos voyageurs [es ist ein Schüler des nachher genannten Acignius], alloit en la maison d'Acignius, des loüanges duquel il les entretient, leur comptant ses moyens à s'establir, ses subtilitez à s'agrandir, ses inuentions pour se maintenir, & comment la science s'ac-

quiert chez luy. [Bl. 76v.]

Ch. 10. Ils arriverent à Basile & y prennent logis; Euphormion s'y cache, pour s'entretenir tout seul de l'amour de ceste fille rencontrée dans la cauerne. Percas ne le trouuant point croit qu'il soit allé se promener en ville, il l'y va chercher, & pource qu'il craignoit que le discours de cét escolier d'Acignius l'eust esmu & excité à s'aller aussi rendre en ceste maison, il y va le demander, mais il trouue la maison fermée, & l'on ne luy voulut point ouurir, & Euphormion estant sorty de l'entretien de ses affections, il desira celuy de son compagnon, mais il ne le trouve point en leur hostellerie, il le va donc aussi chercher en la ville en laquelle il fit rencontre des efcoliers d'Acignius qui se mocquerent de luy, & luy ruerent des pierres: il se voulut defendre & du premier coup de pierre qu'il rua, il en fendit la teste d'un d'entr'eux.

<sup>1)</sup> Der Autor zitiert aus Ovid:
Aspera si visa est, rigidasque imitata Sabinas,
Velle, sed ex alto dissimulare puta.

[Bl. 39\*.]

C'est pourquoy il s'enfuit aussi tost, & retourna au logis, où Percas reuint aussy, & se reposans tous deux de leur trauail, vne femme vint les trouver de la part de ces deux filles ... apportant vne lettre à Percas, & vne boëtte à Euphormion [Bl. 85r und v]. Das Kapitel hat erheblichen sittengeschichtlichen Wert; es schildert aus eigener Anschauung heraus das sich über so viele Schranken hinwegsetzende Leben der damaligen Schüler und Studenten, deren wilden Reigen der Autor damals kaum verlassen hatte. An boshaften Aussällen wider die Lehrverfassung und die Lehrmeinungen der hohen Schulen lässt es Barclay nicht fehlen.

Ch. 11. Après que ceste messagere de choses ioyeuses sut sortie [sie hat Euphormio die Aussorderung zu einem Stelldichein in der Höhle überbracht], quantité de personnes entrerent, apportant les tristes nouvelles de la plaincte qu'Acignius auoit faicte contre Euphormion, qu'ils prirent et le voulurent mener en prison, mais ayant sçeu qu'il appartenoit à un grand [Callion], ils le laisserent: & le lendemain Acignius se vint excuser, & pria nos voyageurs de perdre leur ennuy... dans l'aise & le plaisir des jeux qui s'alloient commencer à son Collège, ce qu'ils sirent [Bl. 85r u. v] Geisselung der Rechtspsiege, die sich durch Rücksicht auf vornehme Personen in ihrem Gange aushalten lässt.

Über Aufführung und Inhalt der Schulkomödie wird später [Bl. 54v] mitgeteilt: ... ad scenam oculos conuertimus, quam decorus adolescens perambulabat, qui sabellæ argumentum pandere cœpit, versu non multum delicato. Fingebatur autem iuuenis, sortuna & ingenio illustri, paternis bonis solitarium deserti prætulisse silentium, nec sanctissimas matris lachrymas, nec Principis authoritatem religiosi cœpti fregisse constantiam. Nihil illo venustius si sabulam Roscius inuenisset: 2) sed omnes ad pedum numerum humeros torquebant, omnes

<sup>1)</sup> Vielleicht eine dramatische Behandlung der Alexiuslegende?

<sup>2)</sup> Der gute Nau übersetzt: si les acleurs eussent esté des rosées (!) [Bl. 108v].

fictitiis vocibus corrumpebant naturalem gratiam, & trita sæpe barba insolentiam testabantur ascitiæ maiestatis.

Ch. 12. Euphormion s'estoit rencontré en ces jeux aupres d'un vieillard qui luy compta comme Acignius estoit hay, ce qui estoit cause de ceste hayne, en accusant autant ses amis que ses ennemis [Bl. 106r].

Ch. 13. Ils sortent de Basile, continüent leur chemin & arrivent chez Fibullius, qu'ils trouvent fort malade de la gravelle [Bl. 100<sup>r</sup>]. Wie das vierte, so zielt auch dies Kapitel auf die meschanceté der Ärzte.

Ch. 14. Fibullius wird von Euphormio geheilt und zwar par le moyen d'une herbe dont il faict la deficiption, & en dit la vertu [es ist gemeint die Goldrute, Solidago virgaurea]. Et ce pour prouuer que quelques medecins s'entendent moins à traicter & à guarir des malades que plusieurs qui ne font pas estat de l'art de medecine [B. 113<sup>r</sup>] — wie bekannt eine noch heute vielfach lebendige Ansicht.

Ch. 15. Percas reçoit lettre de Callion pour l'aller trouver, ce qu'ils firent, mais auparauant de partir, Euphormion tira lettre de Fibullius addressante à son maistre pour le remercier de sa bonne volonté: & Fibullius pour le recompenser de sa guarison le veut marier auec vne fille qu'il auoit en son logis dont les promesses s'en font, les fiançailles suivent, & il n'estoit plus besoing que de la consommation du mariage, duquel leur depart l'esloigna, & les nouvelles qu'il apprendra en l'autre liure, luy ostent le desir de s'en approcher [Bl. 117].

L. II, Ch. 1. Nos deux personnages arrivent en la maison de Labetre [eines Freundes des Callion] les premiers, & voyent ses preparatifs à la reception de Callion. Euphormion entre dans vne chambre, où il veoid vne Image de beurre, à laquelle il touche & pensant avoir blessé quelqu'vn ou l'image de quelque grand s'en veut fuir; mais vn des serviteurs le retient, l'asseure, luy fait couper de ceste image pour desieuner, & luy

compte les actions majestueuses des courtisans . . . Euphormion voulut desieuner de ce beurre, mais il entendit du bruit, qui le ietta dehors pour en sçavoir la cause: c'estoit l'arriuée de Callion . . . [Bl. 123r u. v].

Ch. 2. Après qu'Euphormion eut visité presque tous les endroicts de la maison de Labetre, il entra dans vne gallerie dont il considera les Tableuux ...

Tu en verras la description en vers.\(^1\)) De ceste gallerie il alla de lieu en autre iusques à ce qu'il se trouua deuant vn cabinet ... il se cacha soubs vn lict, mais vn homme qui vint coucher auec la femme qui estoit dedans le sit sortir ... Tu verras, Lecteur, de gentilles histoires representées en ce Chapitre: ... la plus part regardent les guerres ciuiles de la lique: la dernière est pour te faire veoir les pratiques d'Amour qui se sont chez les grands [Bl. 132 r u. v].

Ch. 3. Weitere Gemäldeschilderungen. Unter einem der Bilder stehen verwischte Verse, que l'on n'osoit refaire pour la reuerence de leur vieillesse. Tu verras comme l'autheur se mocque de quelques vns qui estiment si fort ce que les anciens ont fait qu'ils ne peu-uent s'imaginer que ceux d'apresent puissent mieux

faire, ou mieux dire.2)

Ch. 4. Vom Verfall der Wissenschaften. Die sterile Thätigkeit der Schulgelehrten, die zwar den Buchstaben, aber nicht den Geist des Altertums erfasst hätten, trage die Hauptschuld.

Ch. 6. Wie durch bessere Jugenderziehung die Wissenschaften aufs neue zu heben seien. Leider kann hier auf den Inhalt dieses für die Geschichte der Pä-

<sup>1)</sup> Diese Gemäldeschilderungen zeigen nebst manchen anderen Zügen recht deutlich die Abhängigkeit des *Euphormio* vom antiken Roman. Vgl. Bd. I, S. 107.

<sup>2)</sup> Man sieht, Barclay ist, was man bei oberflächlicher Kenntnis seiner Persönlichkeit schwerlich erraten möchte, einer der ersten Verkündiger der hundert Jahre später entbrennenden Querelle des anciens et des modernes.

dagogik hochinteressanten Abschnittes nicht näher eingegangen werden.

Ch. 6. Von der Schwierigkeit, ein guter Dichter zu sein. Aufgetischt wird nichts als leeres Phrasenwerk. Von der Romandichtung — obschon dies in einem Romane am nächsten gelegen hätte — redet der Verfasser nicht.

- Ch. 7. . . . Euphormion aduise deux hommes disputans: croyant que c'estoit de chose serieuse, . . . il s'estonna qu'ils ne s'entretenoient que de choses basses . . . il reçoit mandement de Callion, d'aller au deuant pour faire les preparatifs deubs à sa reception en tous les lieux par où il debuoit passer . . . vn messager arriue, qui luy apporte lettres de Fibullius pour le semondre d'aller accomplir le mariage encommencé. Mais Euphormion apprend que son accordée auoit desia eu plusieurs enfans . . . tout cecy est pour se mocquer des trop grandes ceremonies que les grands apportent . . & de ceux qui sont si meschants que de faire espouzer leur garse à ceux de qui ils ont tiré service. [Bl. 172r u. v.]
- Ch. 8. Euphormion part . . . estant à la porte de son hostellerie, il iette une pierre contre une vache qu'un homme trayoit, ceste beste esmeuë donne un coup de pied contre son maistre; . . . ils prennent Euphormion, le mettent en prison . . . le lendemain il est condamné & mené au gibet, où estant prest d'estre executé, Fibullius arrive qui . . . est bien aise de veoir les Dieux punir un homme qui luy auoit esté perside: & sut cause néantmoins de sa deliurance . . . Callion arrive qui le [Euphormio] deliure. [Bl. 177 u. 178 r.]
- Ch. 9. Le lendemain . . . Fibullius vint trouver Callion, se plaint de luy pour ne l'auoir salüé, & l'appelle en dueïl; que l'appellé soustient & finit à sa gloire . . . Puis . . . ils se reconcilient par vne reconciliation fascheuse pour Euphormion. [Bl. 198<sup>r</sup>.] Die Satire richtet sich hier natürlich vorzugsweise wider die Rauslust und Duellwut der adeligen Kreise.

Ch. 10. Euphormion accusé par Fibullius, est donné à Percas pour estre chastié, dont les tourmens qu'il luy sit souffrir ne le tourmenterent & ne l'afsti-ierent pas tant, que sa douleur de se veoir mal traicter par son amy: ce qui luy fait prendre occasion de parler de l'amitié, & d'escrire les moyens de s'acquerir vn amy, & de se le conseruer. [Bl. 206r.] Lange Auseinandersetzung über Wesen, Wert und meist nur zu geringe Dauer der Freundschaft.

Ch. 11. Lorsque Fibullius estoit dans son lict, pour se faire guarir, & Callion aupres de luy pour le consoler, Lapicie [die Nichte des Fibullius] arriue... elle s'estonne de la folie des Gentils-hommes à se battre en duel: deux hommes doctes ... entrent, se mettent à disputer d'une façon qu'ils font taire tout le monde. Die Kleidung der Lapicia gibt Gelegenheit zu einem Erguss gegen die Thorheit der Weibermoden; der Disput der Gelehrten zu einem Ausfall wider die hommes de lettres, & scolastiques, qui sans considerer l'ennuy que leurs disputes apportent quelquessois aux lieux où ils sont, agitent des questions d'escole en des compagnies ioyeuses, ou en un temps importun [Bl. 214<sup>r</sup> u. v.]

Ch. 12. Durch die Freigebigkeit eines gewissen Archoropus gelangt Euphormio in den Besitz vielen Geldes; er entslicht der Sklaverei, changeant son nom d'Euphormion en celuy de Gelon: il fait rencontre de Cæsar [eines bramarbasierenden Landstreichers], auec lequel il chemina iusques à Verone, où ils allerent se coucher chez un amy de Cæsar... [Bl. 224 v u. 225 r.]

Ch. 13. ... nos deux voyageurs rencontrent vne bande de gens qu'ils creurent eftre voleurs, mais c'estoient des paysans... Ils se ioignent ensemble, & estifent Cæsar pour leur Capitaine, pour ce qu'il se disoit estre vaillant: neantmoins... il sit le poltron... L'autheur, ... par le recit d'un poltron, monstre la

vanité de plusieurs, de se vanter d'auoir de la valeur, bien qu'ils soient couards. [Bl. 230<sup>r</sup> u. <sup>v</sup>.]

Ch. 14. Gelon & Cæsar... arrivent dans la ville en laquelle ils s'estoient promis d'aller ensamble: ils rencontrent par les ruës une femme superbement habillée [da dies die Gattin eines Schuhflickers ist, so wird das Ch. 11 angeregte Thema aufs neue erörtert.] Von da flieht Euphormio-Gelo nach Alexandrien.

Ch. 15. Hier macht er die Bekanntschaft eines Wundermanns, lequel apres luy auoir loué & descry l'alchymie, luy vend des bagatelles pour choses bonnes & precieuses. [Bl. 246<sup>r</sup>.]

Ch. 16. Gelon [d. i. Euphormio] porte le lendemain ce que le charlatan luy avoit vendu sur le pont au Change, où il le fait veoir à des Orfeures, qui se mocquent de luy, le prennent pour vn faux monnoyeur, & le mettent entre les mains des sergens: . . . il mene ces sergens chez l'hoste de cet abuseur, où ils feignent de chercher ce charlatan . . . & conseillent Gelon de s'en aller vers le Iuge pour luy faire sa plainte . . . Tu verras icy (Lecteur) les soupplesses des sergens, & leur malice descouverte. [Bl. 256 r.]

Ch. 17. Gelon . . . aborde vn Aduocat, auquel il conte son affaire: cét Aduocat luy commande de revenir le lendemain, & l'asseure d'y faire tout ce que l'on y peut esperer de la sidelité, & capacité d'un homme de bien. Gelon . . . le lendemain . . . parle à son Aduocat: lequel commence bien l'affaire, mais qui après auoir esté corrompu par l'aduerse partie, trahit Gelon: un homme vient parler à luy pour l'accorder auec ce tauernier. [Bl. 2647 und 265 r.]

Ch. 18. Cét homme... luy conte un procez qu'il auoit eu, pour luy persuader l'accord, parlant principalement des Artifices des Aduocats, à trahir leur partie, & de la facilité des Docteurs en Droict, à donner licences aux escoliers. Percas arriue, qui se veut saisir de Gelon, pour le remener au service de son maistre: Gelon renie

estre serf: & reclame les privileges de l'Edict faits en faueur de la liberté. [Bl. 272r.]

Damit endet Barclay's Euphormio, ohne eigeutlichen Abschluss, wie dies leider noch von manchem anderen realistischen Romane der Zeit wird gesagt werden müssen. Dass hier aber der Dichter wirklich geendet, nicht abgebrochen hat, scheint daraus hervorzugehen, dass das satirische Thema des 1. Kapitels des I. Buches im letzten wiederkehrt: die Verspottung schlechter Gesetze und schlechter Anwälte. In dieser Weise das Ende einer Erzählung mit dem Anfang in Verbindung zu setzen, galt als eine Forderung der Kunst.<sup>1</sup>)

Was im Euphormio noch konventioneller pseudoidealistischer Flitter ist, liegt nur zu deutlich vor Augen, aber es sind doch auch bereits zahlreiche gesundrealistische Momente wahrnehmbar. Vor allem muss als eine merkwürdige und folgewichtige Neuerung begrüsst werden, dass der Held der Geschichte, im Gegensatz zu den hochgeborenen Persönlichkeiten des Idealromans, ein Sklave ist, wobei "Sklave" nichts weiter heisst als klassische Bemäntelung für das, was wir heute Proletarier nennen; Euphormio ist nichts anderes als der spanische Picaro, ein Urahne des Gil Blas. Und nicht nur seinem Stande nach ist Euphormio kein Held nach idealistischem Geschmack, sondern auch in Rücksicht auf seinen Charakter: Beschränktheit, Leichtgläubigkeit, Tölpelhaftigkeit, vorzüglich aber Feigheit sind ihm reichlich zugemessen. Natürlich sind auch die Fahrten dieses Individuums ganz anders geartet, als etwa die eines Polexandre; seine Erlebnisse, als deren Krone das alberne Attentat auf die Butterstatue erscheint, sind absichtlich niedrige und burleske. Ähnliches gilt von den Nebenpersonen: trotz zum Teil hoher Lebensstellung ist keine einzige idealisiert worden. Sogar die beiden Frauengestalten, die vortibergehend den Sinn Euphormio's

<sup>1)</sup> Siehe Bd. I, S. 34 f.

beschäftigen, tragen hinlänglich derbe Züge. realistisch, unwiderleglich der Gegenwart entnommen, der uns doch die Einkleidung des Ganzen und sorgsam gemodelte tote Sprache entrücken will, sind die so reichlich eingestreuten satirischen Episoden und Anekdoten. Die Schilderung des wüsten Schülertreibens beruht auf frischer Erinnerung, die Verhöhnung unredlicher Rechtsvertreter auf täglicher Beobachtung; die erbitterten Ausfälle wider die Ohnmacht und Habsucht der Ärzte sind vollends bei einem Autor, der viel litt und jung sterben sollte, nichts weniger als aus der Luft Auch die Gleissnerei, Beschränktheit, Rauflust und Sinnlichkeit der Hofwelt konnte Barclay, der trotz seiner Jugend schon längere Zeit in der Nachbarschaft von Fürsten gelebt hatte, nach eigener Anschauung schildern, und dass er es gethan, beweist allein schon die schwille Szene im 2. Kapitel des II. Buches, die offenbar ein Erlebnis des Dichters wiedergibt.

Doch soll, obschon demnach Euphormio mehr als ein Anzeichen der in Frankreich neu entstehenden Dichtungsgattung des realistischen Romans bringt, der Wert der Dichtung ja nicht über Gebühr herausgestrichen werden. Euphormio ist eine litterarische Merkwürdigkeit, aber herausgehoben aus der litterarischen Entwickelung und von lediglich ästhetischem Standpunkte betrachtet, muss er als ein nichtig-schwächliches Erzeugnis bezeichnet werden. Es ist keine frisch schaffende Dichterkraft, sondern mühselig laborierende Gelehrsamkeit, die den Euphormio hervorgebracht hat. Jugendliche Autoreneitelkeit schwillt das Buch von Anfang bis Ende und spiegelt sich wohlgefällig in jeder schön gedrechselten Phrase. Die sprachliche Form ist eine abstossend gespreizte; im Gegensatz zu den späteren Realisten, die ihre dem Leben entlehnte Geschichte auch in der einfach-klaren Sprache des täglichen Lebens ergeht sich Barclay in ungewöhnlichen, dunkel-geheimnisvollen Wendungen und gesuchten Umschreibungen. Weder mit der goldenen noch der silbernen Latinität hat die Sprache im Euphormio etwas gemein, eher kann sie an das schnörkelhafte Idiom der mittelalterlichen Kanzleien erinnern. Wenn ein so wenig lobenswerter Stilist Cicero tadelt, 1) geschieht es gewiss nur, weil ihm dessen Vorzüge unerreichbar waren.

An das Erscheinen des Euphormio knüpft sich eine litterarische Fehde, die heute kein Interesse mehr darbieten kann.<sup>2</sup>) Wie die Argenis, fand auch Euphormio bei den Zeitgenossen zwiefache Beurteilung. Der Beifall, der dem Buche geschenkt wurde, erhellt aus der beträchtlichen Zahl der Auflagen und Übersetzungen. Andere, wie der Verfasser der unten genannten Censura Euphormionis, tadelten die Sprache; 3) Joseph Scaliger erklärte, dass er vom Euphormio "nie mehr als sechs Blätter habe lesen können<sup>u</sup>, und dass der "Pedant von Angers ein «Satyricon» verfasst habe, dessen Anfang verspreche, was die Fortsetzung nicht halte."1) gewichtigsten, weil von einem feinfühligen Dichtungsgenossen herrührend, ist jedoch das Urteil Charles Sorel's: la Satire d'Euphormion . . . est une histoire d'un homme de bosse qualité: mais elle est extremement niaise. Vous trouvez d'abord qu'Euphormion se formalisait de ce qu'vn tauernier luy voulut faire payer son escot. Il fait là dessus des discours sur la meschanceté des hommes qui vendent les uns aux autres ce que la nature a donné gratuitement . . . Cét homme estant apres en la maison

4) Bayle, ib.

<sup>1)</sup> L. II, ch. 4.

<sup>2)</sup> Den Anstoss gab die bei einem Buche, dessen Satire sich weder gegen Religion noch Kirche richtete, schwer erklärliche Verurteilung durch die Inquisitionsbehörde. Es erschienen darauf: Apologie de l'Euphormion, von Barclay selbst.; Lond. 1610; Censura Euphormionis, von Seton (?), Par. 1620. Censura Censura Euphormionis, von P. Musnier, Par. 1620. Vgl. Bayle: I, 449 (L).

<sup>8) ... &</sup>amp; quod miretur aliquis, latinitas quoque ipsa Romanas aures peregrinitate radit, & veteris saporis imbutum palatum offendit.

d'un grand ... & estant entré dans une chambre où il y avoit de testes de beurre pour le desieuné, il les regarde auec admiration, & y ayant touché si fort qu'il s'en rompit vn petit morceau, il s'enfuit vistement croyant auoir commis vn meurtre . . . La plus belle aduanture qui luy arriue est qu'il donna vn coup de pierre a vne vache qu'vn homme trayoit & qu'en cause qu'elle donna vn coup de pied à son maistre & le blessa, il fut mis en Justice & condamné à estre pendu, mais il fut deliuré comme il estoit sur l'eschelle. L'on luy raconte aussi des histoires d'esprits, comme celle d'un soldat qui combattit contre vn fantosme . . . C'est estre bien abusé de croire qu'il y ait quelque histoire du temps parmy toutes ces niaiseries; car mesme Euphormion s'estant enfuy de chez son maistre, Percas l'y veut remener disant qu'il est serf ce que l'autre nie n'ayant esté acheté que pour vn seul fouper. Cele ne s'accorde point à l'histoire de nostre siècle, puis que nous n'auons plus d'esclaues. L'Autheur pensoit estre chez les Romains quand il a escrit cela. reste il a tout brouillé de telle sorte, qu'il ne s'est estably aucun pays certain pour luy seruir de theatre; il parle d'Ilium & d'Alexandrie, sans considerer qu'il deuroit prendre d'autres noms inconnus ou bien observer la Geographie en parlant de tant de villes qui sont en divers lieux du monde, sans les mettre toutes en vne mesme contrée. Ce qui a donné cours à ce Liure c'est qu'il est en Latin, & que l'on n'auoit pas accoustumé de veoir des Romans modernes en cette langue; mais l'on n'a pas consideré qu'il vient bien pour l'Autheur, de n'auoir pas escrit en langue vulgaire pource que l'on ne remarque pas qu'il n'entend rien à faire parler chaque personnage selon son esprit, ce qui est la grace d'une Satyre. Il y a au lieu force discours pedantesques, & fera parler vn valet auec les termes d'un maistre d'escole qui sçait l'histoire Grecque & Latine, tellement que tout cela estant consideré auec la bassesse des aduantures, l'on voit que la Satyre d'Euphormion est l'ouvrage d'un escolier qui

commence à se desniaiser. 1) Von diesem Urteil ist Sorel nicht zurückgekommen, wenn er es auch etwas gemildert hat. Ungesähr vierzig Jahre nachher bezeugt er in seiner Bibliothèque Françoise (p. 182) dieselbe Abneigung wider den Roman Barclay's. On y trouue beaucoup d'érudition, änssert er sich etwas später (p. 193), auec des censures de quelques vices du siecle; mais l'invention n'est pas des plus ingenieuses & des plus agréables qui se puissent trouver.

Euphormio erscheint sieben Jahre vor den ersten beiden Büchern der Astrée, also lange vor dem Erblühen des eigentlichen idealistischen Romans. Es fehlt ihm also notwendiger Weise die den späteren Realromanen eigene oppositionelle Tendenz. Théophile de Viau's Fragments, zu deren Betrachtung wir übergehen, zeigen den bewussten Widerstand gegen die idealistische Erzählungsweise bereits voll entwickelt.

Der Name Théophile de Viau's, heute nur selten genannt, hatte in der ersten Hälfte des XVII. Jahrhunderts den besten Klang. Nach der Schätzung seiner Zeit stand der Dichter auf einer Stufe mit Malherbe und Ronsard; Corneille, Boileau, Molière und Saint-Evremond, also die grössten Geister der Epoche, kennen ihn und erkennen ihn als einen ebenbürtigen an. XVIII. Jahrhundert übersieht in Théophile zwar bereits den Dichter, feiert ihn aber als ersten Verkünder und gleichzeitig einen der ersten Märtyrer der Aufklärung. Heut, wie gesagt, ist dieser Ruhm grösstenteils verblasst: man hat am Lyriker und Tragiker Théophile ungeheuerliche Schwächen wahrgenommen und an der Lauterkeit und Tiefe seiner freisinnigen Ideen einigermassen zweifeln gelernt. Ein Verdienst aber muss dem Dichter verbleiben, und die nachfolgenden Seiten be-

<sup>1)</sup> Remarques zum Berger extravagant, p. 529 f.

absichtigen, es ihm unter Beibringung von Beweisen nochmals nachdrücklich zuzuerkennen: das Verdienst, im Verein mit Barclay und d'Aubigné die realistische Erzählungskunst in Frankreich ins Leben gerufen zu haben.

Den merkwürdigen, an tragischen Verwickelungen reichen Lebensgang des Dichters hat bereits Alleaume (s. u.) in mustergiltiger Weise ausführlich erzählt. Hier sei nur das wichtigste mitgeteilt.

Théophile de Viau oder de Viaud (so nennt er sich selbst, während sein erbitterter Gegner, der Jesuit Garasse, ihm das Adelsprädikat streitig macht) war geboren 1590 in Clairac (Lot-et-Garonne) und entstammte einer adeligen, aber durch die Hugenottenverfolgungen verarmten Familie. Von Jesuiten erzogen, kam Théophile jung nach der Hauptstadt, deren mannigfachen Verlockungen der unerfahrene und heissblütige Südfranzose nicht widerstand. Hier knüpfte Théophile ein Freundschaftsband mit dem wenig jungeren, ebenfalls der Gascogne entstammenden Balzac. Die gemeinsame Reise, welche die beiden lebenslustigen Jünglinge 1612 nach Holland unternahmen, damals wie noch zu Zeiten Voltaire's das pays de débauche für die Söhne der Nachbarländer, bezeichnet den Höhepunkt dieser Freundschaft, die unmittelbar danach in erbitterte Feindschaft umschlagen sollte.1) Der Sitte der Zeit entsprechend schloss sich alsdann Théophile als Schutzbefohlener dem Haushalte eines Grossen an; sein Gönner war Herzog Heinrich (II.) von Montmorency.<sup>2</sup>) Abgesehen von Gelegenheitsdichtungen waren Théophile's erste Schöpfungen zwei Dramen: Les Amours tragiques de Pyrame et Thisbé

<sup>1)</sup> Bayle I, 434.

<sup>2)</sup> Le duc avoit tousiours des gens d'esprit à ses gages, qui faisoient des vers pour luy, qui l'entretenoient d'un million de choses & luy disoient, quel jugement il falloit faire des choses qui couroient en ce temps là. Tallement des Réaux II, 307. Ein anderer Schützling des Herzogs war bekanntlich Jean de Mairet.

und Pasiphaé, von denen namentlich das erstere dauernden Durch beissende Epigramme schuf sich Beifall fand. danach Théophile ebensoviel Bewunderer wie erbitterte Feinde; er kam in den Verruf eines Religionsspötters und wurde unnatürlicher Laster, daneben wahrscheinlich auch der Majestätsbeleidigung, angeklagt.1) Im Juni 1619 erfolgte durch Siegelbrief seine Verbannung aus Paris und Umgebung. Théophile begab sich nach dem heimatlichen Süden, wo er dank der Verwendung des jetzt wie später treu zu ihm haltenden Montmorency vor weiterer Verfolgung sicher war. In die Zeit dieses ersten Exils fällt des Dichters Reise nach Tours, deren Episoden in den Fragments geschildert werden. zweijähriger Verbannung durfte Théophile es wagen, nach Paris zurtickzukehren. Allein schon bereitete sich neues Unheil vor. 1622 erschien ein erotisch-lyrisches Sammelwerk, der bertichtigte Parnasse satyrique, zu dem Théophile unbesonnen genug eine Anzahl nicht anonymer, zum Teil höchst anstössiger Beiträge geliefert hatte. Hierdurch glaubte sich der Verleger berechtigt, der schon 1623 erforderlichen Neuauflage Théophile's zugkräftigen Namen auch auf dem Titelblatte beizufügen. So machte man ihn, auf die Anklage hasserfüllter Gegner hin, für das durch den Parnasse entstandene Ärgernis hauptsächlich verantwortlich: ein Urteilsspruch vom 19. August 1623 verhängte über ihn die schwerste Strafe, den Feuertod, über andere Mitarbeiter (Berthelot, Colletet) Verbannung und Strang. Schon am selben Tage wurde das Urteil wenigstens in essigie vollstreckt. Fragen wir nach den Gründen dieser ausserordentlichen Härte und ungewöhnlichen Eilfertigkeit, so haben sie in der Grösse der Verschuldung Théophile's entschieden nicht zu erblicken. Gewiss war der Dichter

<sup>1)</sup> Bayle II, 278; 533. Eine Majestätsbeleidigung scheint der unten S. 35 mitgeteilte Passus aus den *Fragments* zu involvieren.

weit gegangen, und gewiss auch sind seine Beiträge zum Parnasse abscheuliche Elaborate einer durch wüste Sinnlichkeit entarteten Phantasie, aber — andere seiner Zeit trieben es schlimmer, und unübertroffen gemein sind Théophile's Priapeia im Parnasse keineswegs. 1) Théophile's Verurteilung war vielmehr aller Wahrscheinlichkeit nach das Werk jesuitischer Rachsucht, indem es nämlich dem Dichter gelungen war, einen der Gesellschaft desselben Lasters zu überführen, dessen man ihm geziehen hatte. Daher auch die an gemeinen persönlichen Angriffen reichen Streitschriften, welche der Orden gegen Théophile entsandte. 2)

Der Prozess währte zwei Jahre, während welcher der unglückliche Poet im Kerker Ravaillac's gefangen sass, und er endete nach verschiedenen Zwischenfällen damit, dass am 1. September 1625 das erste Urteil aufgehoben und wider Théophile auf ewige Verbannung und Vermögenskonfiskation erkannt wurde. Der Dichter wanderte zum zweiten Mal ins Exil, tief gebeugt durch die lange Haft und von Schrecken erfüllt vor der grande

2) Le Père Fr. Garasse, La Doctrine curieuse des beaux esprits de ce temps, Paris 1623, 4°; z. T. analysiert von Alleaume in dessen nachher zu nennender Ausgabe der Werke Th. de V.'s, I, p. XXXIX ff.; und Apologie du Père Fr. Garasse, Paris 1624, als Antwort auf Ogier, Jugement & Censure de la Doctrine curieuse. Paris 1623.

<sup>1)</sup> Den Leser, der den Mut haben sollte, sich durch einen Einblick in diese klägliche Schmutzlitteratur von der Wahrheit des Gesagten zu überzeugen, verweisen wir auf le Cabinet satyrique, Par. 1618 u. ö.; les Délices, ib. 1620; la Quintesser satyrique, ib. 1620; vor allem auf die Muses gaillardes, recüeillies des plus beaux esprits de ce temps, Par. 1622. Alle diese Produkte, die also ganz der nämlichen Periode angehören, erschienen auec Privilege du Roy und blieben, soviel wir wissen, von der Behörde unbehelligt; auch ist wohl zu beachten, dass der Parnasse satyrique, abgesehen von den Stücken Théophile's und einigen anderen Erweiterungen, nur Neuabdruck der Quintessere war.

machine noire der Gesellschaft, deren Macht er so deutlich empfunden hatte. Auf Verwenden Montmorency's konnte Theophile allerdings nach Verlauf einiger Monate sich wieder ungefährdet in Paris aufhalten, aber er freute sich der Rückkehr nur sehr kurze Zeit: er starb im Hause seines Gönners am 25. September 1626.

Die Abfassungszeit der Fragments d'une histoire comique, um deren willen Théophile de Viau namentlich in den Kreis unserer Besprechung gezogen werden muss, lässt sich nicht genau bestimmen. Jedenfalls aber sind sie kurz nach jener Reise nach Tours entstanden, die ja den Gegenstand der Erzählung bildet, und somit würden sie etwa in das Jahr 1620, vor den Francion Sorel's, zu setzen sein. 1)

Wie so manche dieser oppositionell-realistischen Erzählungen beginnen die Fragments mit einer launigen Verspottung preziöser Sprache und romantischer Schilderungsweise. Es heisst (a. a. O. II, 11):

L'elegance ordinaire de nos Escrivains est à peu pres selon ces termes:

L'AVRORE toute d'or & d'azur, brodée de perles & rubis, paroissoit aux portes de l'Orient; les Estoilles

<sup>1)</sup> Bibliographisches. Gedruckt finden sich die Fragments, die ihrer Kürze wegen abgesondert gewiss nie erschienen sind, zuerst in den Œuvres de Théophile, welche unvollständig und ungenau in den sehr seltenen Ausgaben von 1621 und 1622, besser als Œuvres de Theophile, revues, corrigées & augmentées (Première Partie, Paris, chez Billaine, 1623; Seconde Partie, ib., chez Billaine & Quesnel, 1624; Troisième Partie, ib. 1624 ff.) vorliegen. Weitere Ausgaben s. Alleaume, p. CV; übersehen ist daselbst die Ausgabe: Les Œuvres de Théophile, dinisées en trois parties &c. A Rouen, chez Guillaume de la Haye, ... M. DC. XXX. 319+160+203 S. 8° (Leipz. Univ.-Bibl. Litt. Gall. 379). Vorzüglich ist die Neuausgabe, nach der im Obigen zitiert wird: Œuvres complètes de Théophile, nouvelle édition revue, annotée et précédée d'une notice biographique par M. Alleaume. T. I, II. Paris, P. Jannet (Bibl. elz.) 1856 und 1855 (sic).

H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

esblouyes d'une plus viue clarté, laissoient effacer leur blancheur, & deuenoient peu à peu de la couleur du Ciel; les bestes de la queste revevoient aux bois, & les hommes à leur trauail; le silence faisoit place au bruit, & les tenebres à la lumiere. Dem stellt der Dichter klar und selbstbewusst entgegen: Il faut que le discours soit ferme, que le sens y soit naturel, le langage expres & signifiant; les affeteries ne sont que mollesse & qu'artifice, qui ne se trouve iamais sans effort & sans confusion. Anfang ist bezeichnend für den Inhalt des ersten Kapitels, der, ohne dass noch etwas erzählt würde, sich aus scharfsinnigen und für die damalige Zeit überraschend kühnen kunsttheoretischen Erörterungen zusammensetzt. Wie Barclay wenigstens an einer Stelle Verkünder der Querelle des anciens et des modernes gewesen war, ebenso hier Théophile: Ces larcins, qu'on appelle imitation des autheurs anciens, se doivent dire des ornements qui ne soint point à nostre mode. Il faut escrire à la moderne; Demosthene & Virgile n'ont point escrit en nostre temps, & nous ne sçaurions escrire en leur siecle; leurs liures, quand ils les firent, estoient nouveaux, & nous en faisons tous les iours de vieux. L'invocation des Muses à l'exemple de ces payens est profane pour nous & ridicule ... schädlich die blinde Nachahmung der Alten sei, das zeige sich bei Ronsard: er sei als gelehrter Dichter unerträglich. Man müsse zwar die Anschaulichkeit der homerischen Schilderungen zu erreichen suchen, aber dabei sich nicht sklavisch seiner Worte und Wendungen bedienen. U. s. f.

Dann hebt mit liebenswürdiger Natürlichkeit die eigentliche Erzählung an:

Kap. 2. Eines Morgens, als heiteres Wetter beim Dichter auch heitere Gemütsstimmung hervorgerufen, 1)

<sup>1) ...</sup> la disposition de l'air se communique à mon humeur, ... le temperament du corps sorce les mouuements de l'ame (II, 14) — Sätze, welche in der Anklageschrift gegen Théophile eine grosse Rolle spielen!

weckt er seine beiden Freunde Clitiphon und Sydias, die ihn, den Verbannten, auf einer Fahrt nach Tours begleiten, mit fröhlichen Reden aus dem Schlummer. Clitiphon wundert sich über Théophile's gute Laune, worauf dieser auseinandersetzt, warum ihn das Exil nur wenig bedrucke: si i'ay merité (l'infamie), ie serois iniuste de m'en plaindre; & si ie n'en suis pas coupable, ie suis assez sage pour le mespriser. Ne croy point que la ioye qui me reste en cet accident, soit d'aucun estourdissement: ie cognois bien que ie suis sorty de Paris, que le Roy le veut, que mes ennemis en sont aises, que ie perds la presence de mes amis, & qu'en suitte leur affection ne durera guere, car ils sont hommes & courtisans. A cela voicy mon remede: ie ne tascheray point revenir à la Cour, mais à m'en passer, & au lieu de rentrer dans la grace du Roy, ie penseray à m'oster de sa mémoire [II, 15].

Kap. 3. Die Freunde begeben sich in den Garten des Hauses. Hier wird Clitiphon infolge einer tache en fon naturel — Hyperästhesie würden wir heute sagen — durch den Anblick und Duft zahlreicher Rosen unwohl; seine conuulsions pareilles à celles d'un demoniaque geben Théophile Anlass, seinen neulichen Besuch bei einem angeblich vom bösen Geiste besessenen Mädchen zu erzählen. Er durchschaute hier bald den wahren Sachverhalt und überzeugte leicht auch andere, dass nur ein auf den Beutel Neugieriger und Abergläubischer abzielender Betrug vorlag. 1) Nach Beschluss dieser Geschichte kommt Sydias aufgeregt herzu: er, der in schwungvollem Latein redende "pedan", hat mit einem Studenten einen bereits in Thätlichkeiten ausgearteten Streit gehabt, weil jener ihm den Satz oder in pomo non accidens bestritten. 2)

<sup>1)</sup> Diese Erzählung, die sich unzweifelhaft auf ein Erlebnis des Dichters gründet, hat viel dazu beigetragen, die Geistlichkeit, welche damals wie nicht selten auch noch heute aus "Wundern" Kapital schlug, gegen Théophile aufzubringen.

<sup>&</sup>quot;2) Sydias ist unzweifelhaft der Ahne des docteur aristotélicien Pancrace in Molière's Mariage forcé. Cyrano de

Kap. 4. Der Zwist wird geschlichtet und in Gesellschaft von Deutschen und Italienern fröhlich getafelt. Die Gespräche, welche Sydias mit den Tischgenossen anknupft, dienen dazu, den Gegensatz der vertretenen Nationalitäten in ergötzlichster Weise zu illustrieren.

Kap. 5. Während Sydias beim Becher bleibt, ergehen sich Théophile und Clitophon in den Strassen der Stadt. Das Sakrament wird an ihnen vorübergetragen, und Clitophon, als Hugenott, verweigert voll Unbesonnenheit und Eigensinn die bei Katholiken tiblichen Ehrfurchtsbezeugungen. Die aufgeregte Menge will beide steinigen, doch ein Helfer in der Not, vn vieil homme de robbe longue, nimmt sich, unter dem Vorwande sie festnehmen zu lassen, der Reisenden an und führt sie in das Haus einer anderen Magistratsperson, wo sie freundlich aufgenommen und, da die Rückkehr in den Gasthof noch nicht rätlich erscheint, sogar zu Tisch gebeten werden. Hier (II, 29 f.) wird ein ganz allerliebstes komisches Genrebildchen gezeichnet, das noch heute volle Lebenswahrheit besitzt: Ce magistrat estoit vn peu ceremonieux, car il passoit desia midy, & le disner commençoit à deuenir froid, qu'ils (die Magistratsperson und Clitiphon) estoient encore à l'entrée de la chambre où l'on auoit seruy, disputant la porte, & comme nous estions venus sur le sueil, il se retirent tout à coup, & se considerant l'un l'autre: Allons donc, Monsieur. — Monsieur, ie n'ay garde, ce sera apres vous. — Jesus, Monsieur, que dites-vous? l'aymerois mieux mourir. — Monsieur, ie ne sçaurois pas vous repartir, mais ie sçaurois bien me tenir icy tout auiourd'huy. — Monsieur, ie ne sçais pas beaucoup de ciuilité, mais ie ne l'ignore pas iu/qu'à ce poinct ld. — Monsieur, en vn mot, ie veux estre obey

Bergerac, der ja gleich Molière den eigensinnigen Pendanten mit seinem Witz verfolgt hat, braucht den Namen Sydias mehrfach als Appelativum für solche, qui disputent avec la même opiniatreté de choses aussi inutiles (s. p. 6 der Seite 7<sup>1</sup> genannten Ausgabe der Mond- und Sonnenreise.)

ceans. Le charbonnier fut maistre dans son logis. J'estois un peu à part... & en souffrant beaucoup de leurs honnestetez fort à contre temps, ... ie sis signe à Clitiphon qu'il se laissaft vaincre; il dessera cela à mon impatience, &, passant le premier, ne se peut empescher de dire encore: Monsieur, i'ayme mieux estre sot qu'importun; puisqu'il vous plaist que ie faille, ie merite que vous me le pardonniez...

Die Magistratsperson hat eine reizende Schwägerin. Clitophon, der im Gegensatze zu dem berechnenden Théophile noch leicht Feuer fängt, verliebt sich sogleich in das Mädchen, das seine Bemühungen nicht ohne Wohlgefallen wahrnimmt.

Kap. 6. Ins Gasthaus zurückgekehrt finden sie die Tischgesellschaft, mit ihr Sydias, schwer betrunken. Es ist eine eines niederländischen Malers würdige Szene: die vom Wein betäubten glauben sich auf einem untergehenden Schiffe, werfen Flaschen und sonstige Geräte zn Thür und Fenster hinaus, um das Wrack wieder flott zu machen, und begrüssen die eintretenden Freunde als hilfreiche Götter. Clitiphon zieht sich auf sein Zimmer zurück, wo er nach einiger Zeit von Théophile Liebesverse schmiedend überrascht wird. Er bittet den geschickten Freund um Beistand, den dieser ihm mit dem treffenden Bemerken verweigert, dass nur der Liebende selbst der gute Liebesdichter sei. Während Clitiphon um seiner Angebeteten willen zurückzubleiben gesonnen ist, beschliesst Théophile am nächsten Morgen mit Sydias weiterzureisen . . .

Damit bricht leider schon die Erzählung ab. Von einer etwa aus irgendwelchen Rücksichten ungedruckt gebliebenen Fortsetzung ist nirgends die Rede. Offenbar haben die angstvollen Erlebnisse, wohl auch Unfleiss und Hang zu sinnlichem Treiben, Théophile die Feder des heiter erzählenden Dichters so früh entsinken lassen.

Ausser ihrer Unvollständigkeit kann man der Erzählung Théophile's kaum einen begründeten Vorwurf

machen. Sehr viel dagegen verdient an ihr Bewunderung und Lob. Die Fragments, in ihrer Unmittelbarkeit und Lebendigkeit Tagebuchblättern vergleichbar, stehen bereits unendlich hoch über dem Euphormio. einem Schwanken zwischen idealer und realer schmacksrichtung, von Phantasterei, stumpfer Satire und Verschwommenheit der Charaktere und Situationen, ist hier nichts mehr wahrzunehmen. Der Leser befindet sich vielmehr auf sicherem Boden, und ihn leitet die Hand eines zielbewussten, das Wirkliche mit Feinheit und Laune Was gar manchem anderen schildernden Dichters. Dichter in langen Bänden nicht glücken will, ist Théophile auf diesen wenigen Seiten gelungen: schauliches Bild zeitgenössischen Lebens zu zeichnen, eine Anzahl greifbarer Gestalten vor das geistige Auge des Lesers hinzuzaubern. Wer die Fragments gelesen hat, weiss ganz genau, wie der fröhliche Junggeselle des XVII. Jahrhunderts liebte und schwärmte, raufte und philosophierte, tafelte und - zechte; er hat die Bekanntschaft von Personen gemacht, die er so leicht nicht vergessen wird: er hat Théophile besser kennen gelernt als aus dem Stosse seiner Prozessakten: Théophile, den resigniert-fröhlichen "libertin" und geborenen Skeptiker; Clitiphon, den harmlos guten, leicht und tief empfindenden, aber wohl etwas eitlen und eigenwilligen Jüngling, in dessen Charakterbild die "Hyperästhesie" so vortrefflich hineingepasst, dass man wohl merkt, die ganze Persönlichkeit wurde nach dem Leben gezeichnet; Sydias, die komische Gestalt par excellence der Erzählung, eine Gestalt, deren völlige Naturwahrheit sich noch heute vielfach belegen lässt, und nach welcher - wie bereits erwähnt - ein Molière nicht zu zeichnen verschmähte; selbst die Nebenpersonen, wie etwa der höfliche "magistrat" und seine Verwandte, qui auoit veritablement de quoy amuser la veile d'un honneste homme, regen und bewegen sich in erfreulichster Weise.

Dem gesunden Inhalte entspricht eine treffliche

Form. Von mehr als einem der Zeitgenossen wurde die Prosa Théophile's seiner vielgelobten Poesie noch vorgezogen, und wirklich zeigt der Dichter höchst anerkennenswerte Gewandtheit im Gebrauche auch der ungebundenen Rede. Es verdient dies alle Hervorhebung in einer Epoche, wo eine schlichte und dabei doch nicht reizlose Prosa in Frankreich nur erst von Wenigen geschrieben wurde.')

Es darf nicht übergangen werden, dass Théophile — früher wahrscheinlich als die Fragments — eine kleine Novelle in lateinischer Sprache gedichtet hat. Diese Novelle, Larissa betitelt,2) erzählt, zum Schlusse hin in ziemlich realistischer Weise, aber durchweg in sehr schöner poetischer Sprache, die glücklich endende Liebesgeschichte einer römischen Sklavin (Larissa). Die Erzählung bietet mehrfache Berührungspunkte mit dem Euphormio, dem sie aber durch Klarheit und Anschaulichkeit der Darstellung überlegen ist.

3. Die Avantures du baron de Fæneste "eher als dialogisiertes Pamphlet, denn als eine Erzählung" zu bezeichnen ist Victor Fournel³) wohl berechtigt. In der That ist dies sittengeschichtlich überaus anziehende satirische Gespräch von nur bedingtem Werte für die Geschichte des Romans, insofern, abgesehen von der ansprechenden Darstellung einzelner Schwänke, das erzählende Element fast ganz in den Hintergrund tritt. Aber hier, wo von den Anfängen der realistischen Romandichtung, noch nicht von den ausgebildeten Erzeugnissen der Gattung gehandelt werden soll, durften

<sup>1)</sup> Sorel's Urteil über die Fragments, das sich dem oben zitierten über den Euphormio unmittelbar anschliesst, ist einseitig und ungerecht. Um so liebevoller lautet die Beurteilung eines Philarèthe Chasles (Rev. d. d. M., t. XIX, 4° série, p. 400 ff.)

<sup>2)</sup> Bei Alleaume I, 248-249.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Einleitung zur Ausg. des Rom. comique Scarron's, p. IX.

die Avantures d'Aubigné's doch nicht mit Stillschweigen tibergangen werden. Denn gar vieles, was den sich nun bald entfaltenden französischen Realroman kennzeichnet, ist in dem Gespräche d'Aubigné's schon mehr als im Keime vorhanden. So vor allem die erklärte Absicht des Verfassers, humorvoll die ihn umgebende Wirklichkeit zu schildern, das Streben, deutliche Charaktertypen zu zeichnen, endlich eine von jedem Raffinement und jeder Überschwenglichkeit sorgsam freigehaltene Form.

Auf das mehr der politischen als der Litteraturgeschichte angehörende Leben des Théodore Agrippa d'Aubigné (1552—1630) näher einzugehen, liegt hier, wo nur von einem seiner minder bedeutenden Werke die Rede sein kann, kein Anlass vor.<sup>2</sup>) Die Avantures sind ein Alterswerk, mit allen Vorztigen, nicht jedoch der Mängel eines solchen: sie erschienen zuerst 1617 bis 1620, aber noch zehn Jahre lang änderte und erweiterte der Dichter das Werk, bis es im Todesjahre des Verfassers, vier Bücher stark, endgiltig abgeschlossen und veröffentlicht wurde.<sup>8</sup>)

1) Préface: Vn esprit, lassé de discours graves & tragiques, s'est voulu recreer à la description de ce siecle, en ramassant quelques bourdes vrayes...

der auch um die Herausgabe der Werke d'Aubigné's hochverdiente, diese Aufgabe durch eine überaus sorgfältige, wennschon teilweise wenig lesbare Studie (Étude historique et littéraire sur Agrippa d'Aubigné. Paris, 1883) gelöst.

3) Bibliographisches. Die ältesten und älteren Ausgaben des Avantures, einschliesslich jener von 1630, sind infolge der Verfolgungen des Genfer Hohen Rates (er verurteilte den Drucker Pierre Aubert zu einer Geld- und Haftstrafe und sprach über den Verfasser einen scharfen Tadel aus) und der französischen Regierung äusserst selten. Schon aus dem siebzehnten Jahrhundert wird gemeldet: Le grand Condé, se trouvant assez peu occupé dans son gouvernement de Bourgagne, voulut relire le Baron de Fæneste, mais on le chercha inutilement dans tout le pays; enfin ses gens lui déterrèrent un

Über den Inhalt und den Zweck des Dialogs unterrichtet uns der Verfasser selbst in der Vorrede wie folgt (II, 379-380): ... pource que la plus generale difference des huts & complexions des hommes est que les vns pointent leurs desirs & desseins aux apparences, & les autres aux effects, l'Autheur a commencé ces Dialogues par un Baron de Gajcogne, Baron en l'air, qui a pour Seigneurie Fæneste,1) signifiant en Grec paroistre; cetui-là ieune euenté, demi courtisan, et d'autre part un vieil Gentilhomme nommé Enaya) qui en mesme langue signifie estre: homme consommé aux lettres, aux experiences de la Cour & de la guerre: cettui-ci vn faux Poiteuin, qui prend occasion de la rencontre de Fæneste pour s'en donner du plaisir, & mesme en faire à quelque voysin qui pour lors estoit chez luy: Ie desire faire sçauoir au Lecteur que celuy qui escrit ces choses, sur toutes les parties de la France affectionne la Gascogne, & en ses discours communs n'estime & ne loue rien tant que les Gascons, autant qu'on peut distinguer les vices & les vertus par nations: & mesme c'est par le conseil d'un des plus excellents Gentils-hommes de ce pays-là que ce personnage

Fæneste, à un prix excessif qu'ils payèrent sans marchander (Réaume, Étude, p. 266). Die Ausgabe von 1630 führt den Titel: LES AVANTVRES | DV | BARON DE FÆNESTE | COMPRINSES EN QUATRE PARTIES | Les trois premières reveuës, | augmentees & distinguees par chapitres: | ENSEMBLE | LA QVATRI-ESME PARTIE NOVVELLEMENT MIS EN LUMIERE Le tout par le mejme AVTHEVR. [Vignette.] AV DEZERT | IMPRIME AVX DESPENS DE L'AVIHEUR. | M. DC. XXX. Ausgaben des achtzehnten Jahrhunderts geben meist einen nichtfranzösischen Druckort an: so die von 1729 Köln, die von 1731 Amsterdam (2 Bande 8°, bez. 12°). Neuausgaben veranstalteten in unserem Jahrhundert Prosper Mérimée, Paris, P. Jannet (Bibl. elz.), 1855; und E. Réaume und E. de Caussade in den (unvollendet gebliebenen) Œuvres complètes d'Agrippa d'Aubigné (4 vol. in 8°, Paris, A. Lemerre, 1873-77), vol. II, p. 375-651. Nach diesem letzten Abdruck wird zitiert.

<sup>1)</sup> Lies φαίνεσθαι.
2) Lies είναι.

a esté choisy, comme l'escume de ces cerueaux bouillants, d'entre lesquels se tirent plus de Capitaines que d'aucun autre lieu. Der Dichter will also Schein und Sein verkörpern und dem ersteren die konkrete Gestalt eines Gascogners verleihen. Er scheint somit etwas zu versprechen wie eine Allegorie, aber was er bietet, hat jedenfalls nichts von der Farblosigkeit und Unklarheit einer solchen an sich. Von plastischer Lebenswahrheit ist vor allem die Gestalt Fæneste's. Er ist ganz und gar und bis ins einzelnste der alles nur auf den Schein hinausspielende Prahler, der grosssprecherische Junker, moralisch tiefstehend als Lügner, Feigling und Beutelschneider, trotzdem aber ebensowenig ganz unliebenswürdig, wie sein naher Verwandter aus dem ungefähr gleichzeitigen Lustspiele, der "Kapitän Rodomont", oder wie etwa der deutsche Baron Münchhausen. In Fæneste verschmelzen sich verschiedene Typen zu einer greifbaren Individualität: der unaufhörlich über Konsonanten und Vokale strauchelnde, halb hispanisierte grossmäulige Gascogner; der bettelhafte, aber äusserlich noch leidlich manierliche Sohn eines adeligen Hauses; der "miles gloriosus", welcher gleich dem Mascarille Molière's von Schlachten fabelt, in denen er nicht gekämpft, und Wunden zeigen will, die er nie empfangen; endlich der leicht zu gängelnde Sohn der Kirche, jeder religiösen Kritik von vornherein Feind, aber freilich zu ihrer Abwehr herzlich schlecht gerüstet. Entschieden matter ist die Figur des Enay, in der wir gewiss teilweise ein Selbstportrait des Dichters zu erblicken haben. Er ist eigentlich nur das schwach kolorierte Gegenbild zum grellfarbigen Fæneste. Dem Schein gegenüber verkörpert er das Sein; der Phantasterei und Verlogenheit stellt er die Wirklichkeit und die Wahrheit gegenüber. Es ist lobend anzuerkennen, dass d'Aubigné, ebenso wenig wie er Fæneste zum Ausbund von Lastern entarten liess, Enay nicht zum fade-abstrakten Tugendhelden emporschraubte. Auch Enay ist ein wirklicher Mensch; er ist z. B. den derben

Schwänken Fæneste's offenbar nicht gram und erzählt mitunter selbst Geschichtchen, die eines Béroalde de Verville würdig wären. An Lebenswahrheit hält die Mitte zwischen Fæneste und Enay des ersteren Diener, Cherbonnière; auch er gemahnt an einen Lustspieltypus, den verschmitzten und häufig boshaften, aber seinem Herrn mit Pudeltreue anhangenden "valet", wie er, anfänglich schemenhaft, dann von Scarron mit Fleisch und Bein begabt, bis auf Beaumarchais in hundertfältigen Variationen auf der heiteren französischen Bühne erscheinen sollte.

Was den Gedankeninhalt der Avantures anlangt, so richtet sich die Spitze der Satire - abgesehen von dem allgemeinen Thema der falschen und der wahren Lebensauffassung — bei einem Autor wie d'Aubigné erklärlicher Weise vor allem auf religiöse, richtiger konfessionelle Streitfragen. Daneben erfahren das Hofleben (z. B. l. I, ch. 13), überhaupt das Pariser Leben (III, 1), die aus dem Süden importierte süssliche und doch verwegene Galanterie (II, 10, 11), die modische Tracht (I, 2), die Duellwut, der Aber- und Gespensterglaube (II, 5; 6; 10; 17) u. v. a. wohlberechnete Verspottung; - man sieht, es sind genau dieselben Themata, wie im Euphormio und teilweise den Fragments Théophile's. Die Quintessenz des Gesprächs liegt wohl in den Worten (p. 477): Le profit de tout nostre discours est qu'il y a six choses desquelles il est dangereux de prendre le Parestre pour l'Estre: le gain, la volupté, l'amitié, l'honneur, le service du Roy ou de la Patrie, & la Religion.

Hinsichtlich der sprachlichen Form des Dialogs mag es für den Philologen, der hier einer im XVII. Jahrhunderte nicht allzu häufigen Thatsache gegenübersteht, erfreulich sein, dass die Aventures soweit Fæneste redet, also zum grösseren Teil, im gascognischen Dialekte geschrieben sind; dem ästhetischen Werte des Gesprächs thut dieser Umstand entschieden Abbruch, wie er auch sicherlich den litterarischen Erfolg des Buches verkürzt hat. Freilich ist für das realistische Streben des Autors diese Einführung eines Patois äusserst bezeichnend. Eine Nachahmung hat d'Aubigné's Vorgang, um dies gleich hier zu erwähnen, unseres Wissens nur im Gascon extravagant des Clerville (1639) gefunden.<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Die Transskription des Dialekts ist natürlich eine sehr rohe und unvollkommene, aber sie ist beharrlich durchgeführt und zeugt immerhin von aufmerksamer Beobachtung der Laute. Im späteren Verlauf des Gesprächs lässt der Autor dritte Personen im Dialekte der Saintonge und von Poitou reden und gibt damit dem Leser öfters verdriessliche Rätsel auf.

## Drittes Kapitel.

## Die Romane Charles Sorel's.

§ 1. Leben des Dichters, seine Persönlichkeil, sein Entwickelungsgang: der idealistische Juyendroman Orphise de Chrysante.

2. Francion (Bibliographie; Analyse; Verfasserfrage; litterargeschichtliche Bedeutung; Quellen und Nachahmung einzelner Züge durch Andere).

3. Le Berger extravagant (Bibliographie; Analyse; Asthetisch-litterarische Bedeutung — Verhältnis zum Don Quijote, zur Pastorale burlesque des Th. Corneille, zum Gascon extravagant Clerville's und dem Chevalier hypochondriaque des du Verdier).

4. Polyandre (Bibliographisches; Analyse; litterarische und kulturhistorische Bedeutung des Romans).

5. Sorel's sonstige Schristen.

Der Gegensatz zwischen Sein und Schein auf dem Gebiete des praktischen Lebens war das Thema der zuletzt behandelten Dichtung gewesen. Nicht fern aber liegt die Annahme, dass d'Aubigné auch auf den im Bereiche der Poesie damals besonders deutlich zu Tage getretenen Zwiespalt habe anspielen wollen. Dann wäre der großsprecherische Matamor Fæneste Vertreter des antinationalen Abergeschmacks, der auf den Effekt berechneten gleissnerischen und hohlen Modedichtung; Enay dagegen Verkörperung des gesunden esprit gaulois, der jener pseudoidealistischen entgegenarbeitenden realistischvolkstümlichen Tendenz. Als Mensch gewordenen Enay aber könnte man alsdann Charles Sorel bezeichnen.

Aus der Reihe der Dichtungen Sorel's heben sich drei Romane als die ästhetisch und litterargeschichtlich bedeutendsten hervor: der antiheroische Francion, der antipastorale Berger extravagant, endlich Polyandre, in

welchem der Dichter seine aggressive Thätigkeit so gut wie einstellt und, geläutert durch jahrzehntelangen Kampf, nun anderen das Muster einer guten Erzählung darzubieten versucht. Aber ehe wir auf diese Schöpfungen näher eingehen, sei kurz über Sorel's Lebensumstände und Persönlichkeit berichtet.

1. Was wir in dieser Hinsicht mitteilen können, ist wenig genug. Wer im XVII. Jahrhunderte nicht zu den zünftigen Hof-, Akademie- und Modedichtern gehörte, wurde, mochten seine Werke auch noch so beliebt und verbreitet sein, geslissentlich ignoriert. Sorel teilt dies Schicksal mit Mareschal und Bergerac, mit Lannel und selbst mit Labruyère. Geboren wurde der Dichter zu Paris um das Jahr 1599. An einer Stelle') hat er sich der höchst unwahrscheinlichen "vornehmen" Abstammung von Agnes Sorel, der Mätresse Karls VII., gerühmt, wie er tiberhaupt ein naives Gefallen daran fand, seinen bürgerlichen Namen durch adelige Anhängsel zu heben. wie weit der am häufigsten wiederkehrende dieser Zusätze — le Sieur de Souvigny — berechtigt ist, muss dahingestellt bleiben.2) Der Vater Sorel's war Sachwalter am Pariser Parlament, sein Oheim der nicht unbekannte Historiograph Charles Bernard. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat Sorel die Rechte studiert, sich aber auch früh mit geschichtlichen Forschungen beschäftigt, da Bernard 1635 zu Gunsten seines Neffen abdanken konnte. Dies

1) Remarques zum Berger extravagant, p. 175 f.

<sup>2)</sup> Auch die von Sorel gewählten Pseudonyme (Nicolas de Moulinet, Sieur du Parc, Gentilhomme lorrain; Jean de la Lande, N. de l'Isle) sind stets adelige. Sorel teilt diese Schwäche mit keinen geringeren als Pierre und Thomas Corneille, dem "Sieur de Damville" und dem "Sieur de l'Isle", ausserdem mit so manchem anderen aus dem XVII. u. XVIII. Jahrhunderte. Vgl. Molière, Éc. des F. I, 1:

Je sais un paysan qu'on appelait Gros-Pierre, Qui, n'ayant pour tout bien qu'un seul quartier de terre, Y fit tout à l'entour faire un fossé bourbeux, Et de monsieur de l'Isle en prit le nom pompeux.

Amt eines historiographe du roi ist das einzige, welches Sorel nachweislich bekleidet hat; er wurde desselben später aus unbekanntem Grunde, wahrscheinlich aber doch, weil seine lange verleugnete Autorschaft des lockeren Francion an den Tag gekommen war, entsetzt und lebte danach vom Genusse kleiner Renten in bescheidener Zurückgezogenheit im Hause seines Schwagers, eines substitut du procureur général, zu Paris, wo er 1674 unvermält starb.

Guy Patin, der Arzt und einer der wenigen Freunde Sorel's, schildert uns den Dichter als "kleinen, dicken Mann, mit grosser spitziger Nase und kurzsichtigem Blick . . . von sehr melancholischem Aussehen, aber in Wirklichkeit gar nicht schwermtitig, ... von zarter Gesundheit und daher oft krank, ... trotz grosser Mässigkeit".1) Die von Furetière im zweiten Teile des Roman bourgeois gegebene Schilderung<sup>2</sup>) des "Charroselles" (d. i. Charles Sorel) ist nichts weiter als gehässige Karrikatur. Charakter und Meinungen Sorel's kennzeichnet Patin mit den Worten: ni bigot, ni Mazarin, ni Condé . . . homme de fort bon sens . . . taciturne. Der Dichter besass wenig Feinde - was Balzac und Furetière gegen ihn erbitterte, ist so gut wie unbekannt; dagegen war er aufopfernder Freundschaft fähig. Für die Unabhängigkeit seiner Überzeugungen und seiner Lebensführung spricht die in der Epoche nahezu einzig dastehende Thatsache, dass, abgesehen von einem Jugendwerke, keine seiner Dichtungen eine Widmung an einflussreiche Gönner aufweist.

Nicht von allem Anfang an ist Sorel der kernige, bewusst realistische, den Ungeschmack mit Ironie und bitterem Spotte bekämpfende Dichter gewesen, als der er uns im Francion und Berger extravagant entgegen-

<sup>1)</sup> In der später zu nennenden Ausgabe des Francion von E. Colombey, p. 6.

<sup>2)</sup> p. 220-222 der Elzevir-Ausgabe.

tritt. Vielmehr hat Sorel selbst, und sogar ziemlich lange Zeit, ja, was unglaublich scheinen mag, noch nach dem Francion, den falschen Götzen geopfert, deren Altäre er umstürzen sollte. Er begann seine dichterische Laufbahn mit ganz und gar im Modegeschmacke gehaltenen Novellen: Les Aduantures de Floris & de Cléonte — Phinimene & Chrysaure — und versaste sogar, nachdem bereits Francion, wennschon in unvollkommener Gestalt, erschienen war, einen umfänglichen id ealistischen Roman: L'Orphise de Chrysante, von welchem hier wenigstens in einer Anmerkung die Rede sein soll. 1)

<sup>1)</sup> Der vollständige Titel der Dichtung lautet: L'ORPHISE |
DE CHRYSANTE. | A Paris, | Chez Toussainct du Bray, ruë | sainct
Iacques aux Espics-meurs. | M. D. C. XXVI [1626]; XVI (nicht
paginierte) + 1040 (+ 5 nicht paginierte) SS. kl. 8°. Privileg
datiert vom 12. Dez. 1625; Widmung an den Monseigneur de
Baradas, premier Gentil-homme de la Chambre & premier
Escuyer de sa Majesté. Aus dem Advertissement geht hervor,
dass in dieser Ausgabe die Ed. princ. vorliegt; aus p. X / XI
ergibt sich der Name des Verfassers. Der Inhalt gliedert
sich in zwei Bücher und sechs Journées und ist etwa der
folgende:

L. I. Drei vornehme Damen landen auf der Insel Cypern gerade in dem Augenblicke, wo die Bevölkerung sich anschickt, eine Trauerfeierlichkeit zu Ehren des letztverstorbenen Königs, Dioscore, zu begehen. Sie wohnen dieser bei, und werden danach von Ligdamis, dem regierenden Könige, freundlich im Palaste aufgenommen. Die eine der Damen ist Zaralinde, die Königin von Kreta; sie entsich ihrem eifersüchtigen Gatten und hatte nach Rhodus, wo ihr Vater regierte, eilen wollen, aber ein Sturm verschlug sie an die Küste des cyprischen Eilandes. Eine ihrer Begleiterinnen ist ihre Base Orphise de Chrysaute, berühmt durch die liebeglühenden Verse ihres Bewerbers, des Dichters Sinderame. Ein grosses Venusfest steht bevor, bei welchem Zirtie, bisher Priesterin der Göttin, dem Könige Ligdamis angetraut werden soll. Zaralinde wünscht die Vorgeschichte des Liebespaares zu hören und ein Priester des Venustempels willfahrt ihr.

Bei Lebzeiten Dioscore's gebot Ligdamis bereits als selbständiger Herrscher über die durch ihren Adoniskult berühmte Insel Calire. Bei Gelegenheit eines Adonisfestes verliebt sich hier ein jugendlicher Ritter, Theages, einer der Günstlinge des Ligdamis, in Zirtie. Aber auch der Prinz fasst um die nämliche Zeit eine heftige Leidenschaft zu dem schönen Mädchen. In Theages erwacht die Eifersucht und er trachtet seinem Herrn nach dem Leben. Aber sein Anschlag wird offenbar, und Theages zum Tode verurteilt. Die Fürbitte seiner alten Mutter Dorante erwirkt ihm Verzeihung, auch wird kund dass Theages und Zirtie Geschwister sind. Inzwischen hat Dioscore von der Liebe seines Sohnes zu einem Mädchen niederen Standes Kenntnis erhalten. Er lässt Zirtie in einen festen Turm gefangen setzen, aber ein listiger Diener des Ligdamis, Macion, stellt durch wechselnden Lichterschein und Brieftauben einen Verkehr zwischen den Liebenden her. Endlich gelingt es dem Prinzen, Zirtie zu befreien; er

Floris & Cleonte und Phinimene & Chrysaure waren bereits 1614 erschienen; depuis, erzählt Sorel selbst im Aduis vor Francion, wo er aus nachher zu erörternden Gründen von sich selbst als von einem Dritten spricht, il sit encore deux ou trois liures; & entr'autres vn Des sideles affections, où son stile commençoit de se changer petit à petit: car en effect mesme il y auoit plusieurs personnes qui se lassoient de la mode ancienne, & qui demandoient quelque nouveauté.

2. Francion aber war doch bereits von dem Jünglinge Sorel geplant worden. Bereits in Floris & Cléonte

erregt einen Aufstand gegen den Vater, indes dieser giebt nach und willigt in die Verbindung. Ligdamis verschiebt zum Dank die Vermählung mit Zirtie, bis Dioscore nicht mehr am Leben sein würde. Nun, da Dioscore gestorben, soll die Eheschliessung stattfinden.

L. II. In der Nacht, wo auf Cypern der Freudentaumel des Venussestes herrscht, langt Sinderame an und begibt sich in den Tempel. Er hört hier ein Lied singen, das er selbst zum Preise der schönen Orphise gedichtet, sieht sich auch mit der Geliebten bildlich dargestellt. Ein Priester verheisst ihm, dass er die Geliebte schon am nächsten Tage wiedersehen werde. — In der nämlichen Nacht lässt sich Zaralinde Orphise's Liebesgeschichte erzählen. Gleich beim ersten Anblicke hatte Orphise Sinderame bezaubert. In begeisterten Gedichten hatte er die Geliebte gepriesen und ihr seine Neigung offenbart. Cenostrate jedoch, Zaralinde's Gatte, an dessen Hofe sich dies abspielte, hatte auf den Verdacht hin, die Verse Sinderame's richteten sich in Wahrheit an seine Gemahlin, nicht an Orphise, den Dichter verbannt. Ein Vorwurf Zaralinde's, dass er zwar singen, aber keine Thaten verrichten könne, auch der Wunsch, Cenostrate einen Beweis seiner Treue zu geben, trieb hierauf Sinderame in den Krieg. Er tötet den Anführer der Feinde Cenostrate's im Zweikampf und überbringt das abgeschlagene Haupt dem Könige als Beweis seiner Ergebenheit und seines Mutes. Der König verzeiht, aber der alte Verdacht erwacht bald aufs neue. Sinderame entflicht wiederum, diesmal aber auch, wie bereits erzählt. Zaralinde, welche die dauernden Kränkungen des Gatten nicht länger ertragen mochte. Nun also sind beide, Sinderame und Zaralinde, zufällig auf Cypern zusammengetroffen.

Der Morgen bricht an, der Venuspriester führt Sinderame vor Zaralinde und Orphise. So sehr sich aber auch diese über das unvermutete Zusammentreffen mit Sinderame freut, sie kann auch jetzt des Dichters Neigung noch nicht erwidern. Durch einen Zauber versucht der Priester vergeblich, Sinderame von seinem Liebeskummer zu heilen. Ein Orakel enthüllt dem Unglücklichen, dass Orphise nie die Seine werde, dass ihm aber ein schöner Tod zum Heile anderer beschieden sei. Diese Weissagung erfüllt sich bald. Denn Cenostrate, der Zaralinde's Aufenthalt erfahren, landet auf Cypern mit Heeresmacht und fordert die Gattin von Ligdamis zurück. Sinderame greift die Feinde heldenmütig an: er wird schwer verwundet gefangen genommen und offenbart sterbend dem eifersüchtigen Könige, dass Zaralinde rein und schuldlos sei. Cenostrate steht darauf von allen Feindseligkeiten ab und erhält von Ligdamis seine Gattin gegen das Versprechen, sie mit Achtung und Vertrauen zu behandeln, zurück. Sinderame wird mit königlichen Ehren bestattet.

Man sieht, es ist ein heroischer Liebesroman vom reinsten Wasser, mit Verwertung aller der Motive. denen

H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. 11.

wird dieser Held genannt und auf die von ihm zu erzählenden "wahrhaftigen komischen Abenteuer" angespielt. 1622 kam die Erzählung zuerst ans Licht, nur sieben Bücher stark; dann wuchs mit den Jahren die Zahl der Bücher — die Ausgabe von 1631 zählt deren elf, die von 1641 zuerst zwölf — und gleichzeitig klärte sich die Handlung, verschärfte sich die Satire auf die moralischen Schwächen der Zeitgenossen, namentlich aber auf die unwahre, phantastische und gespreizte Erzählungsmanier der Kunstgenossen.¹) Den Titel Hiftoire comique wählte Sorel im Anschluss an eine Schwänke-

wir bei Gomberville, La Calprenède und der Scudéry so vielfach begegneten, und denen Sorel ein Jahr später in Berger extravagant so energische Fehde erklärt. Lag vielleicht Sorel daran, zu beweisen, dass er auch in der von ihm verspotteten Manier etwas respektables zu leisten vermöge? Oder waren in der That seine ästhetischen Prinzipien so wenig gefestigt, dass er, während er den Berger extravagant unter der Feder hatte, doch noch eine Orphise veröffentlichen konnte? War etwa die Abfassung des idealistischen Romans eine That der Galanterie für eine unbekannte Orphise, für welche Sorel-Sinderame schwärmte, oder hat der Dichter, durch materielle Not gezwungen, Orphise halb willenlos niedergeschrieben? Auf alle diese Fragen können wir keine befriedigende Antwort finden. Thatsache ist es, dass an verschiedenen Stellen der Remarques zum Berger extravagant Sorel die Orphise nennt (p. 19, 100), ein (übrigens lebhaft an das Gespräch zwischen Helena und Parolles in Ende gut, Alles gut erinnerndes) längeres Zitat gibt (p. 105) und (p. 112) sogar selbstgefällig äussert: Bien que ie sois ennemi des Romans, i'aduoue que l'Orphise a encore quelque chose qui me plaist & que i'y renuoye hardiment les lecteurs . . .

1) Bibliographisches zum Francion. Die Editio princeps des Romans ist heute verschollen. Sie führte den Titel: Histoire comique de Francion, sleau des vicieux. Paris 1622, 7 Bücher. Der Titel der späteren Ausgaben lautet: LA VRAYE | HISTOIRE | COMIQUE | DE FRANCION. | Composee par N. de Moulinet | sieur du Parc, Gentil-homme Lorrain. | Amplisiee en plusieurs endroits & aug- | mentee du XII. Liure, suiuant les / Manuscrits del Autheur. Die Ausgabe, nach welcher wir im folgenden zitieren — sie ist auf deutschen

sammlung seines Rivalen du Souhait, comme pour le brauer, à cause qu'auparauant du Souhait auoit donné le mesme titre à quelques contes qu'il auoit ramassés; der Name Francion ist wohl als ein halb-allegorischer anzusehen, indem ja der Held Verkörperung des französischen Junkers ist, wie er sein soll.

Ehe wir auf die sehr durchsichtige Verfasserfrage und auf die litterar- und kulturhistorische Bedeutung dieses ersten französischen Sittenromans eingehen, sei es gestattet, den gewiss nicht uninteressanten Inhalt kurz zu reproduzieren.<sup>1</sup>)

L. I. Valentin, ein alter Schlossverwalter, unter-

Bibliotheken häufiger vorhanden als Colombey's und anderer Neudrucke — ist erschienen: A Troyes, / Chez Jacques Balduc, en la grand' ruë, proche le Griffon. | M. DC. XXXXVI [1646]. 8°, 962 bezifferte Seiten. Von den weiteren 60 Ausgaben, welche es nach Sorel (Bibl. franç., p. 173) und der Bibl. univ. des Rom. (1781, juill. I, p. 65) geben soll, haben wir folgende (zum Teil illustrierte) in den Händen gehabt: Paris 1632; Rouen 1663; Leyde & Rotterdam 1668; ib. 1686; ib. 1721, die letzteren vom "Sprachlehrer" Nathanaël Duëz durchgesehen und verbessert. — Neudrucke: La vraie Histoire comique de Francion composée par Charles Sorel, sieur de Souvigny. Nouv. ed., avec avant-propos et notes par Emile Colombey (siehe unsere Bibliographie). Paris, Adolphe Delahays (Bibl. gaul.) 1858; volkstümlicher der Druck bei Garnier Frères und jener der Nouvelle Collection Jannet-Picard. - Eine Dramatisierung fand der Francion durch Gillet de la Tessonnerie: La Comédie de Francion. Paris, chez Toussainct Quinet, 1642, 4°. Nach Fournel, Contemp. de Mol. III, p. 107, hätte der Autor die Situationen, Charaktere und Schilderungen des Romans abgeschwächt.

1) Es ist keine leichte Aufgabe, eine so umfängliche und immerhin verwickelte Dichtung wie Francion kurz und verständlich, dabei auch einigermassen ansprechend, zu analysieren. Um so willkommener war es dem Verfasser, sich hier einmal an eine vorzügliche, auch sonst mehrfach zu Rate gezogene, Vorarbeit anlehnen zu können: F. Bobertag, Ch. Sorel's Hist. com. de Francion und Berg. extrav. in der Zischr. f. neufrz. Sprache u. Litt., Bd. III (1882), Heft 2, S. 228 bis 258.

nimmt zur Nachtzeit magische Beschwörungen, in der Absicht, sodann seiner jungen Gattin, Laurette, besser zuzusagen. Die Stimme eines Unsichtbaren, welche der erschreckte Alte für die des Satans hält, verheisst ihm die Erfüllung seiner Wünsche. Als er hierauf voll Freuden eine Ulme umarmt, fühlt er sich von festen Händen ergriffen und an den Baum gefesselt. Er glaubt ein Opfer böser Geister zu sein und bereut nun bitter, sich der schwarzen Kunst bedient zu haben.

Inzwischen bringen Räuber ihren lang vorbereiteten Anschlag auf das Schloss zur Ausführung. Um leichter einen Einbruch ins Werk setzen zu können, hat der jüngste unter ihnen in Weiberkleidung unter dem Namen Catherine dort Dienste genommen. Er lässt jetzt seinen Genossen eine Strickleiter herab, aber auch Laurette that dies, um ihren als Pilger verkleideten Geliebten während der Abwesenheit Valentin's empfangen zu können. Nun will es der Zufall, dass die Diebe an Laurette's, anstatt an Catherine's Leiter geraten. Olivier, der hinaufsteigt, merkt an dem Empfang, der ihm zu teil wird, dass er fehl gegangen; da ihm jedoch die Lage wohlgefällt, hindert er, dass seine Genossen ihm nachfolgen, indem er, als der zweite emporsteigt, die Strickleiter fallen lässt. Ein aus dem Mauerwerk hervorspringender Haken rettet diesen vor dem Sturze, er bleibt an seinen Hosen zwischen Himmel und Erde hängen. Francion, der Geliebte Laurette's, ist inzwischen zu "Catherine" hinaufgestiegen; als diese wahrnimmt, dass er nicht der rechte sei, wirft sie ihn herab. Francion fällt in die Wanne, die vorher Valentin zu seinen Zauberkünsten gedient hat. Er verletzt sich am Kopf und bleibt besinnungslos liegen. Die Diebe, deren Absichten gescheitert sind, eignen sich an, was sie in seinen Taschen sinden. Olivier, der des Räuberhandwerks überdrüssig ist, macht inzwischen Laurette ein offenes Geständnis, entdeckt ihr auch, wer die vermeintliche Magd Catherine sei. "Catherine" wird überfallen und, gleich dem an-

deren Räuber, derart an die Schlossmauer gehängt, dass über ihr wahres Geschlecht kein Zweifel herrschen kann. Die umwohnenden Dörfler finden demnach am anderen Morgen zahlreiche Überraschungen: zwei Männer an der Schlossmauer hangend, Francion in der Wanne, Valentin an einen Baum gebunden. Da allen Beteiligten wenig daran liegt, den Sachverhalt aufzuklären, so wird das Ereignis möglichst vertuscht. Man begnadigt die Räuber, welche schleunigst das Weite suchen; auch Francion entfernt sich, nachdem ein Barbier ihm einen notdürftigen Verband angelegt. In der Taverne des nächsten Dorfes trifft er einen burgundischen Edelmann, dem er seine jungsten Erlebnisse erzählt. In die schöne Laurette verliebte er sich schon in Paris und folgte ihr in Pilgerkleidung nach, als sie sich mit Valentin nach dem Schlosse begab. Mit diesem alten und einfältigen Manne habe er eine Scheinfreundschaft geschlossen und ihm auch, um nächtlicher Weile allein mit Laurette zu sein, zu jenen Zaubermitteln und Beschwörungen geraten.

L. II. In der nämlichen Taverne trifft Francion noch mit der alten Agathe zusammen, welche seine Erzählung belauscht hat und auf Verlangen ihre eigenen Erlebnisse zum besten giebt. In der Jugend Dirne, im Alter Kupplerin, war sie die Pflegemutter Laurette's, deren sie sich als eines Findelkindes angenommen. Durch sie ward Laurette Zuhälterin Alidans, eines reichen Edelmanns, der sie später an Valentin verheiratete. Jetzt hat Agathe vor, die Aufträge eines Pariser Geldmannes bei Laurette auszurichten, doch ist sie nicht abgeneigt, auch für Francion ein gutes Wort einzulegen.

L. III. Dieser und der burgundische Edelmann haben an einander Gefallen gefunden: Francion wird gebeten, die Gastfreundschaft des nahegelegenen Schlosses zu erproben. Dort angelangt, erzählt der Held dem Edelmanne seine Lebensgeschichte. Francion ist der Sohn des bretagnischen Adeligen de la Porte; die Familie war nicht reich, besonders seit der Vater einen

langwierigen Prozess geführt. Nach den ersten fröhlich verlebten Kinderjahren kam Francion in eine Knabenschule zu Paris, wo er unter der Zuchtrute des geizigen, rohen und unwissenden Pedanten Hortensius viel zu leiden hatte, sich aber an ihm durch zahlreiche Schülerstreiche rächte.<sup>1</sup>)

O quel changement ie remarquay, & que ie sus bien loing de mon compte! ie ne iouyssois pas de toutes les delices que ie m'estois promises; qu'il m'estoit estrange de n'estre plus auec mon pere, qui me menoit quelquesois en des seigneurins qu'il auoit hors de la Bretagne.

Que i'estois fasché d'auoir perdu la douce liberté que i'auois, courant parmy les champs d'vn costé & d'autre, allant abbattre des noix, & cueillir du raisin aux vignes sans craindre les Messiers, & suiuant quelquesois ceux qui alloient à la chasse. J'estois alors plus ensermé qu'vn Religieux dans son Cloistre, & estois obligé de me trouuer au seruice diuin, au repas, & à la leçon à de certaines heures, au son de la cloche par qui toutes choses estoient là compassées. Au lieu de mon Curé qui ne me disoit pas vn mot plus haut que l'autre, i'auois vn Regent à l'aspect terrible qui se promenoit tousiours auec vn fouët à la main, dont il se sçauoit aussi bien escrimer qu'homme de sa sorte. Ie ne pense pas que Denis le Tyran, apres le miserable reuers de sa fortune, s'estant sait Maistre d'Escole, asin de commander tousiours, gardast vne grauité de Monarque beaucoup plus grande.

<sup>1)</sup> Folgende ergötzliche Episode, welche offenbar für Sorel's Biographie Wert besitzt, als Stilprobe. Wie Francion in das Knabeninstitut zu Paris kommt, und wie er sich da befindet (L. III, p. 189 ff.). Quelquessois i'entendois discourir mon pere des vniuersitez où sont les Colleges, pour instruire la ieunesse, tous remplis d'ensans de toute sorte de maisons, & ie souhaitois passionnement d'y estre afin de iouïr d'vne si bonne compagnie, au lieu qu'alors ie n'en auois point du tout, si ce n'estoit des badauts du village. Mon pere voyant que mon naturel me portoit fort aux lettres, ne m'en vouloit pas distraire, d'autant qu'il sçauoit que de suiure les armes comme luy, c'estoit vn tres-meschant mestier. Or parce que les Colleges de nostre païs n'estoient pas à sa santaisse, malgré les doleances de ma mere, ayant affaire à Paris il m'y amena, & me donna en pension a vn Maistre du College de Lysieux, que quelqu'vn de ses amis luy auoit enseigné. Apres qu'il m'eut bien recommandé à vn certain Aduocat de ses anciennes cognoissances, & l'eut supplié de me fournier tout ce qui me seroit necessaire, il s'en retourna en Bretagne, & me laissa entre les mains des Pedans, qui ayans examiné mon petit sçauoir, me iugerent digne de la cinquiesme, encore ne fut-ce que par faueur.

Bei diesem Punkte der Erzählung angelangt, bemerkt Francion an der Wand des Zimmers das Brustbild einer jungen schönen Dame; er betrachtet es längere Zeit mit grosser Aufmerksamkeit und fährt dann in seinem Berichte fort.

L. IV. Er erzählt abermals Erlebnisse aus seiner

La loy qui m'estoit la plus sascheuse à observer sous son Empire, estoit qu'il ne salloit iamais parler autrement que Latin, & ie ne me pouvois desaccoustumer de lascher quelques mots de ma langue maternelle: de sorte qu'on me donnoit tousiours ce que l'on appelle le Signe, qui me saisoit encourir vne punition. Pour moy, ie pensay qu'il salloit que ie sisse comme les disciples de Pythagoras, dont i'entendois assez discourir, & que ie susse ans à garder le silence comme eux, puisque si tost que i'ouvrois la bouche l'on m'accusoit auec des paroles aussi atroces que si i'eusse esté le plus grand scelerat du monde. Mais il eust esté besoin de me coupper la langue, car en estant bien pourueu, ie n'auois garde de la laisser moisir. A la fin donc pour contenter l'enuie qu'elle auoit de caqueter, sorce me sut de luy saire prononcer tous les beaux mots de Latin que i'auois appris, ausquels i'en adioustois d'autres de François escorché pour saire mes discours.

Mon maistre de chambre estoit vn ieune homme glorieux & impertinent au possible, il se saisoit appeller Hortensius par excellence, comme s'il sust descendu de cet ancien Orateur qui viuoit à Rome du temps de Ciceron, ou comme si son eloquence eust esté pareille à la sienne. Son nom estoit ie pense, le Heurteur, mais il l'auoit voulu desguiser, asin qu'il eust quelque chose de Romain, & que l'on creust que la langue Latine luy estoit comme maternelle. Ainsi plusieurs Autheurs de nostre siecle ont sottement habillé leurs noms à la Romanesque, & les ont sait terminer en vs, asin que leurs liures ayent plus d'esclat, & que les ignorans les croyent estre composez par des anciens personnages. Ie ne veux point nommer ces Pedans-là, il ne saut qu'aller à la ruë Sainct Iacques, l'on y verra leurs œuures, & l'on y apprendra qu'ils sont.

Mais encore que nostre maistre commist vne semblable sottise, & qu'il eust beaucoup de vices insupportables, tout ce que nous estions d'Escoliers nous n'en receuions pas d'affliction, comme de voir sa tres-estroite chicheté qui luy faisoit espargner la plus grande partie de nostre pension, pour ne nous nourir que de regardeaux. l'apris alors à mon grand regret que toutes les parolles qui expriment les malheurs qui arriuent aux Escoliers se commencent par vn P, auec vne satalité tres-remarquable; car il y a Pedant, peine, peur, punition, prison, pauureté, petite portion, poux, puces, & punaises, auec encore bien

Schülerlaufbahn, schildert namentlich auch die theatralischen Aufführungen, bei denen er mitwirkte. Das Regiment des Hortensius wurde ein wenig milder, als dieser sich in Fremonde, die Tochter eines Anwaltes, unter dessen Schutz Francion in Paris stand, verliebte, und der Knabe zwischen beiden den postillon d'amour

d'autres, pour chercher lesquelles il faudroit auoir vn Dictionnaire, & bien du loifir.

A déjeuner & à gouster, nous estions à la misericorde d'vn meschant Cuistre qui pour ne nous point donner nostre pitance, s'en alloit promener par le commandement de son maistre, à l'heure qu'elle estoit ordonnée, afin que ce sust autant d'espargné, & que nous écoulassions iusques au disner, où nous ne pouuions pas nous recourre, car l'on ne nous bailloit que ce que l'on vouloit bien que nous mangeassions. Au reste iamais l'on ne nous presentoit de raues, de salade, de moustarde, ny de vinaigre, craignant que nous n'eussions trop d'appetit.

Hortensius estoit de ceux qui aimoient les sentences que l'on trouuoit escrites au Temple d'Apollon, & principalement il estimoit celle-cy, Ne quid nimis, laquelle il auoit escrite au dessus de la porte de sa cuisine, pour faire voir qu'il n'entendoit pas que l'on mist rien

de trop aux banquets que l'on y appresteroit.

He Dieu! quelle piteuse chere au pris de celle que faisoient seulement les porchers de nostre village, encore disoit-on que nous estions des gourmands, & falloit-il mettre la main dans le plat l'vn apres l'autre par certains compas. Nostre pedant saisoit ses mignons de ceux qui ne mangeoient gueres, & se contentoient d'vne sort petite portion qu'il leur donnoit: C'estoient des ensans de Paris, delicats, à qui il falloit peu de nourriture: mais à moy il m'en falloit beaucoup plus, d'autant que le n'auois pas esté esleué si mignardement: neaumoins ie n'estois pas mieux partagé: & si mon maistre disoit que i'en auois plus que quatre, que ie ne mangeois pas, mais que ie deuorois. Bref ie ne pouuois entrer en ses bonnes graces. Il saisoit tousiours à table vn petit sermon sur l'abstinence, qui s'adressoit particulierement à moy; il alleguoit Ciceron qui dit qu'il ne faut manger que pour viure, non pas viure pour manger.\*) Là dessus il apportoit des exemples de la sobrieté des Anciens, & n'oublioit pas l'histoire de ce Capitaine qui fut trouué faisant rostir des raues à son seu pour son repas; de surplus, il nous remonstroit que l'esprit ne peu saire ses fonctions quand le corps est par trop chargé de viande, & il disoit, que nous auions esté mis chez luy pour estudier, non pas pour manger hors de raison, & que pour ce suiet nous deuions plustost songer à l'vn qu'à l'autre.

<sup>\*)</sup> Vgl. Molière, Avare III, 5.

spielte. Denn Fremonde ging, um Hortensius zu hänseln, eine zeitlang auf seine Absichten ein. Dieser suchte sein Ziel durch mehrfache Betrügereien zu erreichen: er legte sich den Adel bei, aber die Ahnenprobe scheiterte an der geraden Einfältigkeit der Zeugen; ebenso wurde sein Vorgeben, sehr reich zu sein, bald durchschaut.

Mais si quelque Medecin se sust trouvé là, & eust tenu nostre party comme le plus iuste, il eust bien prouvé qu'il n'est rien de pire à la santé des ensans que de les saire ieusner: Et puis voyez comme il auoit bonne raison de prescher l'abstinence, tandisque nous estions huict à l'entour d'vne esclanche de brebis, il auoit vn chappon à luy tout seul.

Iamais Tantale ne sut si tenté aux Ensers par les pommes où il ne peust attindre que nous l'estions par ces bons morceaux où nous n'osions toucher.

Quand quelqu'vn de nous auoit failly, il luy donnoit vne patience qui luy estoit profitable: C'estoit qu'il le faisoit ieusner quelques iours au pain & à l'eau, ainsi ne despensant rien d'ailleurs en verges. Aux iours de recreation, comme à la Sainct Martin, aux Roys, & à Caresme prenant, il ne nous faisoit pas apprester vne meilleure cuisine, si nous ne donnions chacun vn escu d'extraordinaire, & encore ie pense qu'il gagnoit beaucoup sur les festins qu'il nous faisoit, d'autant qu'il nous contentoit de peu de chose, nous qui estions accoustumez au ieusne; & ayans quelque volaille boüillie auec quelques pieces de rosty, nous pensions estre aux plus somptueux banquets de Lucullus & d'Apicius, dont il ne nous parloit iamais qu'en les appelant infames, vilains & pourceaux: de ceste sorte il s'enrichissoit au detriment de nos pauures ventres qui crioient vengence contre luy, & certes ie craignois le plus fouuent que les araignées ne fissent leurs toiles sur mes machoires à faute de les remuër, & d'y enuoyer balayer à poinct nommé. Dieu sçait quelles inuentions ie trouuois pour desrober ce qui m'estoit besoin.

Nous estions aux nopces lors que le principal qui estoit vn assez braue homme, sestoyoit quelques-vns de ses amis: Car nous allions sur le dessert presenter des Epigrammes aux conuiez, qui pour recompense nous donnoient tant de fruicts, tant de gasteaux & de tarte, & quelquesois tant de viande lors qu'elle n'estoit pas encore desseruie que nous descousions la doubleure de nos robbes pour y sourrer tout comme dans vne besace.

Les meilleurs repas que i'ay pris chez les plus grands Princes du monde, ne m'ont point esté si delicieux que ceux que ie prenois apres auoir sait ceste conqueste par ma Poësse. O vous miserables vers que i'ay saits depuis, encore ne m'auez vous iamais sait obtenir de salaire qui valust cestuy là que ie prisois autant qu'vn Empire!

Um diese Zeit verliess Francion die Anstalt, ohne sich noch zu einem bestimmten Lebensberufe entschließen zu können. Er lebte unabhängig in der Hauptstadt und suchte durch selbständige Studien und adelige Übungen den schädlichen Einfluss der Schulzeit zu überwinden. Aber seine Absicht, sich als Junker emporzuschwingen, scheiterte daran, dass ein treuloser Freund — Raymond ihm seine Baarschaft entwendet und er nicht wagt, seiner Armut durch eine Bitte an die Mutter (der Vater ist inzwischen verstorben) ein Ende zu machen. Mehrfach erprobte er in dieser Zeit die Wahrheit des Sprichwortes, dass Kleider Leute machen; seine ärmliche Erscheinung zieht ihm ebensoviel Kränkungen und Demütigungen zu, als er vorher Ehre und Auszeichnungen genossen. Um seine trüben Gedanken zu bemeistern, beschäftigte sich damals zuerst Francion mit Poesie in französischer Sprache, aber noch bleibt der äussere Erfolg aus.

Hier unterbricht der Gastgeber den Erzähler mit der Bitte, sich für heute Ruhe zu gönnen; er kommt auffälliger Weise auf den treulosen Raymond zu sprechen und fordert Francion zur Verfolgung auf, aber dieser hat das ihm zugefügte Unrecht längst vergeben.

L. V. Am nächsten Tage setzt der Held seine Lebensgeschichte fort. Er erzählt, wie er in einem Laden der Rue Saint-Jacques zuerst mit dem Treiben der Buchhändler und Autoren bekannt geworden, wie er bald der letzteren Schwächen und kleinliche Kniffe erkannt und sie in der Ausübung ihrer Kunst übertroffen habe. Infolge einer Geldsendung aus der Heimat kommt Francion danach wieder in bessere Verhältnisse; er stattet sich aufs neue modisch aus und gewinnt dadurch Mut, einem Mädchen, Namens Diane, dreister zu huldigen. Ein frecher Emporkömmling, der Lautenschläger Melibée, sticht ihn in dieser Liebe aus, doch hat Francion wenigstens den Trost, dass Diane nicht Melibée, sondern einem dritten, einem reichen Anwalte, vermält wird.

L. VI. Stattliche Kleidung und volle Börse verschaffen Francion bald einen grossen Anhang von Altersgenossen, die er zu einer confrairie des braues & generaux vereinigt. Er macht die Bekanntschaft der vornehmen Preziösen Luce, in deren Salons er aber unbeachtet bleibt, da er den Jargon der Gesellschaft nicht zu reden versteht. Clerante jedoch, ein bei Luce verkehrender Edelmann, erkennt Francion's gesellige und dichterische Talente und nimmt ihn unter seinen Schutz. Mit Francion sorgt ein ehemaliger Advokat, Collinet, den ein verlorener Prozess um den Verstand, aber nicht um den Witz gebracht, für die Erheiterung des Kreises. Clerante hat sich in Luce verliebt; er benutzt Francion als Vermittler, nun aber findet die Dame an diesem soviel Gefallen, dass sie sich ihm früher als Clerante hingiebt. Die wahre Neigung des Helden aber galt damals Fleurance, der Zofe Luce's: er ist bei der Dienerin ebenso glücklich wie bei der Herrin. Eine dritte Liebschaft mit einer Bürgersfrau aus Tours nimmt das Ende, dass diese von Francion ein hohes Entgelt für ihre Hingabe fordert: Francion, der nicht zahlen will und kann, weiss sich ihrer zu entledigen.

L. VII. Vergeblich sucht Francion die Gunst eines der Lieblinge des Königs zu erlangen, wozu ihm die Mutter dringend geraten. Dieser Misserfolg stimmt ihn trübe, so dass Clerante, um ihn aufzuheitern, mit ihm aufs Land übersiedelt, wo beide nun das ungezügelte Liebesleben der Hauptstadt fortsetzen. Ein Hauptstreich ist, dass sich beide als vagierende Musikanten verkleiden, damit Clerante sich einer schönen Bürgersfrau unbeschadet seiner Würde nähern kann. Auch machen die Freunde eine Bauernhochzeit mit, wobei es an grobkomischen Szenen nicht mangelt, indem Francion den Gästen ein Laxativ unter die Speisen gemischt hat.

Hierauf wünscht der König Clerante's Rückkehr an den Hof und so kehren die beiden Freunde nach Paris zurück. Geist und Witz verschaffen hier Francion bald grosse Beliebtheit, namentlich beim Prinzen Protogene,¹) aber seine Verspottung des bramarbasierenden Marquis Bajamond bringt ihn in ernstliche Gefahr. Einem Mordanschlage Bajamond's entkommen, rächt sich Francion an diesem durch ein Duell, das mit einer Demütigung des Marquis endet. Danach machte der Erzähler die Bekanntschaft Laurette's und verliess ihretwillen, wie bereits mitgeteilt, die Hauptstadt. Das Gespräch kommt abermals auf jenen Raymond; Francion äussert verächtliches Mitleid mit dem Diebe, worauf der Gastgeber, der kein anderer als eben jener Raymond ist, heftig aufbraust und Francion unter Drohungen verlässt.

L. VIII. Eine zeitlang schwebt Francion in ernstlicher Besorgnis, denn er befindet sich, waffenlos und selbst seiner Kleider beraubt, ganz in Raymond's Hand. Aber bald stellt sich heraus, dass dieser nur desshalb Francion in Schrecken versetzt hat, um ihm die nachfolgende Entschädigung für das einst zugefügte Unrecht um so kostbarer zu machen. Er veranstaltet nämlich mit seiner Geliebten und der herzugeladenen Agathe und Laurette eine üppige Gasterei; es herrscht ungebundenste Lust, besonders nachdem ein erotisches Tafellied die Stimmung noch mehr belebt hat. Valentin, der erfahren wo sich seine Gattin befindet, kommt herbei, sie abzuholen, man verbirgt ihm Laurette und schickt ihn berauscht heim.

Mehr und mehr aber wird Francion Laurette's tiberdrüssig; er beschliesst, nach Italien zu reisen, wo eine vornehme Dame, Nays, in deren im Besitze Raymond's befindliches Bild er sich verliebt, sich aufhält. Raymond, mit dem der alte Freundschaftsbund erneut worden, und Dorini, ein Vetter der Nays, versprechen bald nachzukommen. Francion reist als grand seigneur und wie Polexandre stiftet er, wohin ihn die Fahrt führt, Ordnung und Segen, wenn auch weniger

<sup>1)</sup> Natürlich heisst dies soviel wie Dauphin.

durch sein Schwert, als durch Witz und Laune: er versöhnt einen Gastwirt mit der untreu gewesenen Gattin, und heilt den reichen Geizhals du Buisson, der Sohn und Tochter misshandelt, von seinem Laster.

L. IX. Von Du Buisson's Hause begiebt sich Francion nach dem Badeorte, in dem sich Nays aufhält. Es gelingt ihm, aus Nays' Herzen die Erinnerung an einen französischen Edelmann, der ihr als Ideal gegolten, zu verdrängen, und über zwei Nebenbuhler, Ergaste und Valere, Vorteile zu erringen. Aber diese — intrigante Italiener — rächen sich an Francion dadurch, dass sie ihn durch einen ihnen befreundeten Statthalter in ein unterirdisches Verliess gefangen setzen lassen. Nachdem er endlich die Freiheit wieder erlangt, muss Francion, aller Mittel beraubt, um sein Leben zu fristen Hirtendienste nehmen. Die Einfachheit des Schäferlebens sagt ihm zu, namentlich da er Dank seiner musikalischen Begabung auch jetzt zahlreiche Frauen und Mädchen gewinnt.

Andauernder als diese flüchtigen Verhältnisse ist Francion's Liebe zu der Kaufmannstochter Joconde, die er während ihres Landaufenthaltes kennen lernte. Als Joconde nach der Stadt zurtickkehrt, begibt er sich mit List in ihre Nähe; als er das Haus wieder verlässt, verstaucht er sich den Fuss und setzt sich daher in eine Sänfte, aus der ein von Soldaten transportierter Rebell soeben entsprungen ist. Vor den Gouverneur geführt, soll er als Aufwiegler bestraft werden und erst nach längerem Hin und Her klärt sich der Irrtum auf. Die Sehnsucht treibt Francion aufs neue zu Nays; als Charlatan umherziehend, erwirbt er sich die nötigen Geldmittel und eilt, nachdem ein glücklicher Zufall ihn wieder mit seinem Diener zusammengeführt, zu Nays nach Rom. Dort sind Raymond, Dorini und andere Freunde, darunter der alberne Hortensius, bereits angelangt.

L. XI. Nun füllt die Gesellschaft ihre Mussezeit

damit aus, Hortensius zu hänseln und sich an seinem närrischem Wesen zu ergötzen. Diese Belustigungen finden einen würdigen Abschluss darin, dass man Hortensius die Meinung beibringt, er sei um seiner Tugenden und Verdienste willen zum Könige von Polen erwählt worden. Dazwischen fällt ein ernstes Gespräch Francion's mit Raymond über des ersteren Lebenspläne, über den Schriftstellerberuf und den Nutzen der Anonymität.

L. XII. Francion hat sich mit Nays verlobt, gleichzeitig aber auch einer anderen Schönen, Emilie, den Hof gemacht. Dies benutzen Ergaste und Valere, Francion bei Nays in Ungnade zu bringen. Gleichzeitig erwecken sie durch schlau angelegte Ränke den Verdacht, als sei Francion ein gefährlicher Falschmtinzer. Die Unschuld des Helden kommt an den Tag, und auch seine Beziehungen zu Emilie müssen entschuldbar erscheinen, seit man erfahren, Emilie, die frühere Geliebte Ergaste's und mit diesem im Einverständnis, habe ihn absichtlich in ihre Netze gelockt. Nays verzeiht und vermählt sich mit dem beglückten Francion, der nun seiner leichtsinnigen Lebensführung abschwört. —

Keine einzige der alten Ausgaben dieses Romans ist nun unter Sorel's wahrem Namen erschienen, und mehrfach hat der Dichter Gelegenheit genommen, die Autorschaft des Francion von sich abzulehnen. Dass trotzdem Sorel und kein Anderer Verfasser und zwar der alleinige Verfasser der Dichtung ist, ergiebt sich aus folgendem. Einmal ist die Art, wie Sorel seinen Anteil an Francion ableugnen möchte, eine derartige, dass sie für denjenigen, der auch nur einigermassen zwischen den Zeilen zu lesen versteht, weit eher einem wenigstens halben Zugeständnis, als einer entschiedenen Verneinung ähnlich sieht. Man höre Sorel zunächst im Aduis vor Francion: nachdem er sich sogleich in den ersten Zeilen dadurch als mit dem "Sieur du Parc" identisch verraten, dass er diesem seine Erzählungen von Floris

und Cleonte, sowie von Phinimene und Chrysaure zuschreibt, beeilt er sich, den Francion dem du Souhait abzusprechen und verwickelt sich danach in den seltsamen Widerspruch, das vorher nur dem "du Parc" zuerteilte Werk gleichsam als Kollektivarbeit mehrerer hinzustellen. Die ganze höchst dunkele und absichtlich verworrene Darstellung endet dann aber doch mit den Worten: chacun doit donc demeurer dans cette opinion & ne poinct croire qu'autre que le Sieur du Parc soit l'Autheur de l'Histoire Comique de Francion toute entiere. Car pourquoy l'attribuëra-on à un autre, puisque mesmes il ne se trouue personne qui se l'attribuë? Ahnlich unklar lautet die Stelle in der Bibliothèque Françoise (p. 356): On tient que ce peut estre luy [Sorel] qui a composé une Histoire comique remplie de choses qu'il inventa, & d'autres qu'il avoit ouy dire; mais quelques personnes sçauent assez, qu'on a confondu cecy auec vn liure du Sieur du Parc, auteur de ce temps là, qui y a meslée des contes fort licencieux, & d'autres encore y ont trauaillé . . . Ausser dieser bei Sorel ganz ungewöhnlichen Gezwungenheit und Unbestimmtheit der Darstellung spricht für seine Autorschaft die Beurteilung, welche er Francion zu teil werden lässt. Nachdem er nämlich, gewiss ungern genug und nur dem äusseren Zwange nachgebend, sein Werk verleugnet, versagt er es sich wenigstens nicht, dasselbe durch die grössten Lobsprüche, durch den Hinweis auf seine Originalität, seine Beliebtheit und Verbreitung, seine mehr oder minder verborgenen Einzelschönheiten, auszuzeichnen. Schon der Aduis vor Francion zeigt uns in vielen Wendungen den vergnügt und geschmeichelt lächelnden Verfasser: ... entre toutes celles [pièces] qu'il [du Parc] a faites, il n'y en a point qui esgale cette Histoire comique de Francion . . . Ceux qui affectionnent ce Liure diront qu'il n'y a point de comparaison des autres à luy ... le bon accueil que l'on a fait à son ouurage ... Il y a beaucoup de choses à dire pour la recommandation de son ouurage u. s. f. — und fast noch

deutlicher aussert sich der Autorenstolz in der Bibl. Franç. (1. c.): Cet ouurage n'est ny meilleur ni plus digne d'estre approuué pour auoir esté imprimé quantité de fois en l'estat qu'il est, ni pour auoir esté traduit en plusieurs langues ... Il se trouve quelques contes qui sont assez agreables ... Ebenso an einer anderen Stelle (p. 173-175) des genannten Werkes: hier hebt Sorel zunächst hervor, dass Francion die nechte Gestalt eines Romans" habe, dass er in "Paris, Rouen und Troyes mehr als sechzigmal aufgelegt" und "ins Englische, Deutsche und mehrere andere Sprachen" übersetzt worden sei — allerdings um klug-bescheiden hinzuzustigen, qu'il y a quantité de liures fort meschans que l'on imprime beaucoup de fois. Quelques gens jages & retenus, fährt er fort, ne manquent point de condamner le liure dont nous parlons; ... on peut repondre que, lorsqu'il fut fait, il estoit le plus modeste d'entre les liures facecieux; qu'alors le Parnasse satirique, la Quintessence satirique, 1) le liure intitulé le Moyen de paruenir, & quelques autres semblables qui estoient entre les mains de beaucoup de gens, se trouuoient remplis de paroles impudiques, au lieu que celuy-ci estoit plus retenu & que, s'il pouvoit blesser par le sens & par l'imagination en de certains lieux, au moins son langage estoit dans des termes honnestes, & que ceux qui ne le lisoient point à mauuaise intention, n'y voyoient rien de fort nuysible; que si ... celuy-cy leur a paru trop libre, on n'a pas sçeu empescher pourtant le cours d'un ouurage que d'autres gens ayment bien de la sorte qu'il est, tellement qu'on en a reïteré les impressions; qu'à en parler sainement il n'y a rien là que des descriptions naïues des vices de quelques hommes & de tous leurs deffauts, pour s'en mocquer & les faire haïr, ou de quelques tromperies des autres pour nous apprendre à nous en garder; que si quelques scrupuleux du siècle y trouvent à redire, ils doiuent penser, que cela n'a pas esté fait

<sup>2)</sup> Siehe S. 321.

pour les personnes qui voulent viure dans une retraite religieuse, & qui n'ont aucun besoin de sequoir ces choses, mais que cela est pour ceux qui, ayant à demeurer dans le monde, ont besoin de sequoir ce qui s'y fait asin de se desniaiser... Eine Apologie, die derartig auf die Absichten des Versassers eingeht, kann nur vom Versasser selbst herrithren. Kaum bedarf es daher schliesslich der Hervorhebung, dass eine Anzahl wohlunterrichteter Zeitgenossen Francion ohne irgendwelches Schwanken als Werk Sorel's ansühren, und dass des Dichters Abwehr, wie jede nur rein sormale, weder Widerspruch noch Beipslichtung ersahren hat.

Die litterargeschichtliche Bedeutung des Francion gipfelt in der Thatsache, dass er der erste französische Sittenroman ist. Niemals war vorher in der Litteratur Frankreichs der Versuch gelungen, das gesamte zeitgenössische Leben im klaren Spiegel einer mit klugem Vorbedacht disponierten, im ganzen wehlabgerundeteten satirisch-komischen Erzählung aufzufangen. Die Vorgänger Sorel's im sechzehnten Jahrhunderte - man denke etwa an Rabelais und Margarethe von Navarra — hatten das Menschenleben stets nur einseitig betrachtet; die Verspottung einzelner Stände, gewisser ausgesonderter Verhältnisse, hatte ihnen genügt, und so bieten sie eine Reihe von Bildern, aber kein Bild; ebenso war von ihnen die Aufgabe, Negatives und Positives, Satire und Erzählung, zu einem harmonischen Ganzen zu verschmelzen, meist ungelöst gelassen worden. reife und Geschmacklosigkeit, sklavische Abhängigkeit von berühmten Vorbildern, oder anderseits übergeniales Hinwegstürzen über jegliches ästhetische Herkommen, Verwechselung der realistischen Schilderung mit der Karrikatur und Groteskmalerei, sind die Kennzeichen nur zu zahlreicher dieser früheren Produkte. Dass aber

<sup>1)</sup> Es sind der schon genannte Guy Patin, Ménage und Tallemant des Réaux. S. Colombey, a. a. O., Avant-propos, p. 6.

H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

auch das siebzehnte Jahrhundert vor Sorel noch zu einem realistischen Sittenromane nicht gelangt war, wurde ja bereits nachzuweisen versucht. Dagegen ist nun Francion, wie der Autor selbst mit Stolz betonen konnte, seiner Form nach ein echter Roman: es wird dies unwiderleglich dargethan durch die Einheit des Helden, durch den logischen, wohl komponierten Zusammenhang der wenn auch noch so mannigfachen Geschehnisse. Und nahezu universell ist die im Francion niedergelegte satirische Betrachtung. Mit Ausnahme der Geistlichkeit, welche der Dichter mit kluger Vorsicht absichtlich aus dem Spiele liess,1) bleibt wohl kein Stand übrig, dessen Lächerlichkeiten, Schwächen und Laster nicht mit scharfem Blicke entdeckt und ans Licht gezogen würden. Francion verspottet das höfische Leben, das Treiben des Adels in Hauptstadt und Provinz, die Lebensformen des Bürger- und Bauernstandes, das lichtscheue Thun der untersten Schichten, der Hochstapler, Gauner, Diebe und verfehlten Existenzen aus aller Berussklassen.<sup>2</sup>) Wertvoll ist vor allem auch die litterarisch-ästhetische Satire, obschon der Dichter in Vergleich zu dem, was in dieser Hinsicht der Berger extravagant bietet, hier nur erst präludiert.8) Wohl noch

<sup>1)</sup> L. VIII, p. 538 und Remarques zum Berg. extrav. p. 501, wo es von den Cent Nouvelles Nouvelles heisst: [il y a aufsi] beaucoup de contes execrables de Prestres & de Cordeliers, toutes lesquelles choses ne furent iamais & ont esté inuentées par un Huguenot qui a composé le liure.

<sup>2)</sup> Von besonderem Interesse für die Litteraturgeschichte sind natürlich Sorel's (im 5. Buche niedergelegte) Berichte über den damaligen Dichter-, Gelehrten- und Buchhändlerstand, seine so pikanten Anspielungen auf die litterarischen Händel der Zeit, die sich, wie zu allen Zeiten, um die grössten Nichtigkeiten drehten.

Sorel verspottet im Francion die alten Ritterromane (z. B. Morgant le grand; — III, 198; X, 741, 746), den Amadis (VI, 403; VII, 467), die Argenis, die Carithée, die Hirtenromane (X, 679: Les Bergers sont icy dedans Philosophes & sont l'amour de la mesme sorte que le plus galand homme du monde. A quel propos tout cecy? Que l'Autheur ne donne-il à ces per-

immer ist übersehen worden, dass Francion auch den ersten Angriff auf das gesellige und litterarische Preziösentum enthält, das sich, wie alle abstrakten Angriffsobjekte bei Sorel, zu einer überaus konkreten Persönlichkeit, der Dame Luce des VI. Buches, verkörpert. 1)

Nicht allzu hart darf man mit Sorel ins Gericht gehen, wenn ihn sein Eifer, das Böse und Lächerliche blosszustellen und das seiner Meinung nach unberechtigte Ansehen litterarischer Gegner zu untergraben, häufig zu weit geführt hat. Meist schiesst ja der über das rechte Ziel hinaus, der sich zuerst von wahrem Reformdrange erfüllt fühlt. So hat gewiss nicht niedrige Gesinnung, sondern das Bemühen, dem Hyperidealismus eine kräftige reale Anschauung der Dinge gegenüber zu stellen, Sorel mitunter zynisch werden Tassen. Vieles auch, was dem heutigen Leser unerträglich erscheint, entschuldigten die Anschauungen der Zeit, entschuldigt die wenigstens bei der ersten Redaktion so grosse Jugendlichkeit des Verfassers; dass über eine gewisse Grenze die Frivolität im Francion nicht hinausgehe, versichert schon Sorel selbst in der bereits (S. 64) zitierten Inschutznahme seines Werkes. Mit Recht behauptet endlich ein gewiegter Kenner des Dichters, 2) dass

fonnages la qualité de Cheualiers bien nourris? ... L'histoire veritable ou seinte doit representer au plus pres du naturel, autrement c'est une sable qui ne sert qu'à entretenir les ensans au coin du seu, non pas les esprit meurs ...), den Idealroman überhaupt und im Idealromane die Άναγνωρίσεις (VII, 481; XI, 778; XI, 817); auch die Dichter der Pléiade empfangen gelegentlich satirische Hiebe.

<sup>1)</sup> Von den an der interessantesten Stelle (VI, 372) lächerlich gemachten Redensarten sind allerdings viele vom Sprachgebrauche längst anerkannt worden; z. B. vous auez bien de la prosperité — vous estes fort admirable — vous vous picquez de iouer du luth — vous estes vn homme d'intrique. Ähnliches gilt ja bekanntlich auch von vielen von Molière in den Préc. rid. getadelten Wendungen.

<sup>2)</sup> E. Colombey, a. a. O., Avant-propos, p. 3.

Sorel sicherlich — ganz wie Zola und seine Schule in unseren Tagen - manches moralisch abstossende Bild nur deshalb vorführt, pour se créer des textes de sermons, d. h. um daran entweder (nach spanischem Vorbilde) moralische, oder häufig auch kunsttheoretische Erörterungen anzuknüpfen. Er wird brutal, um die Erspriesslichkeit naturwahrer Schilderungen der Menschen nachweisen zu können (l'on n'escrit iamais mieux que quand l'on suit la Nature & son Genie [Aduis vor Francion]); Schörmalerei sei unmoralisch, weil sie unwahr sei (la naïueté de la comedie [hier: Erzählung] veut cela [faire parler un personnage en termes libertins, afin de bien representer le personnage qu'elle fait. Cela n'est pourtant capable de nous porter au vice, car au contraire cela rend le vice haïffable, le voyant depeint de toutes ses couleurs -- eine Reflexion, die der sehr naturalistischen Schilderung Agathe's und ihrer Erlebnisse beigegeben wird).

Kein Zweifel daher, dass Francion, ungeachtet mannigfacher Mängel, die wir übrigens keineswegs allzusehr in den Hintergrund treten lassen möchten, in der Geschichte der französischen Litteratur eine beachtens-Stellung einnimmt. Aber trotz der frischen Originalität, auf welche sich Francion's Vorrang namentlich gründet, ist die Dichtung doch, wie jedwede andere, vielfach abhängig von früheren Schöpfungen. Ein Zusammenhang zwischen Francion und dem spanischen Realroman, wie dieser ja bereits von uns ausführlich gekennzeichnet wurde, lässt sich gewiss am wenigsten in Abrede stellen. Gleich Euphormio ist auch Francion ein Picaro, trotz anderer Lebensstellung und vielfacher durchaus individueller, und zum Teil echt französischer Züge seines Wesens. Die ganze Art der Erzählung, der fortwährende Wechsel der Szene, die bunte Mannigfaltigkeit der auftretenden Personen, das Burleske einzelner Begebnisse, die Kontraste der Situationen, die Obszönität mit sich daranschliessender lehrhafter Re-

flexion — alles dies ist spanischen Vorbildern teils bewusst, teils unbewusst nachgeahmt worden: Guzman d'Alfarache, Lazarillo de Tormes und andere gueux & faquins, deren actions baffes , unendliches Vergnügen bereitete", sind dem Dichter wohlvertraute Gestalten. 1) Aber auch aus dem doch so vielgeschmähten idealistischen Romane sind zahlreiche wesentliche Züge in Sorel's Erzählung übergegangen. Dazu gehört die Einschaltung von sog. Vorerzählungen, das Belauschen des Erzählers durch dritte Personen, die Einführung von Personnages déguisés; 2) gleich Polexandre verliebt sich Francion zunächst in ein Bild seiner Nays, und gleich Alcidiane und unzähligen anderen Frauengestalten der Idealromane ist diese Nays für Francion eine cruelle Maistresse, die unbegründeten Verdächtigungen des Geliebten nur allzu schnell Gehör schenkt, den Bewerber, ohne ihm Rechtfertigung zu gönnen, verdammt, ihm nur zögernd verzeiht, die mit einem Worte das altmodische Spiel prüde-koketter Galanterie aus dem Grunde versteht. Sogar eine regelrechte Anagnorisis hat sich aus dem alten Kunststil in den Francion eingeschlichen.<sup>3</sup>) Daneben schöpfte Sorel, worauf leider nicht näher eingegangen werden kann, vielfach aus italienischen Novellisten und deren französischen Nach-

<sup>&</sup>quot;I) Francion III, 211. Clerville, der Verfasser des Gascon extravagant, nennt in seiner Presace Francion geradezu in der Reihe der spanischen pikaresken Romane: les Guzmans, les Lazarilles, les Visions de Quevedo, les Francions & tant d'autres auantures de ce mesme genre... In den Rem. zum B. e. (p. 530) äussert sich übrigens Sorel ziemlich geringschätzig über seine Vorbilder: Laz. de T. n'a pas vne grande sincsse; Marcos d'Obregon ne parle plus à propos que: Guzman d'Alfarache qui sait des Sermons à chaque bout de champ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So ist eingestandenermassen (Bibl. Franç., p. 110) der Pedant Hortensius kein anderer als Balzac; die drei im X. Buche verspotteten Salluste sind die auch von Boisrobert, Tallemant des Réaux und Ménage lächerlich gemachten Racan; u. s. f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) L. VII a. Ende.

ahmern; so ist z. B. um wenigstens auf eine dieser Entlehnungen hinzuweisen, in der Joconde-Episode (XI, 691 ff.) die 4. Novelle der IV. Giornata der Decamerone nachgeahmt worden; wie vertraut überhaupt Boccaccio dem Dichter war, zeigt eine Stelle der Remarques zum Berg. extrav. (p. 18.)

Ebenso sehr aber, wie Sorel von anderen, entlehnten andere von Sorel. Cyrano de Bergerac's Granger im Pédant joué zeigt die grösste Ähnlichkeit mit Hortensius, und die Idee zur Sonnen- und Mondreise ist bereits im Francion III, 140 ausgeführt worden. Dass aber auch kein geringerer als Molière "mit vollen Händen" aus der Histoire comique schöpste, wurde schon des öfteren nachgewiesen. Man sehe oben Seite 56; zwei andere Entlehnungen macht V. Fournel in seiner Einleitung zu Scarron's, Rom. com., p. XVII glaubhaft, und für uns steht es fest, dass auch Harpagon in Beziehungen zum du Buisson des VIII./IX. Buches steht.¹)

3. Wir gehen zu dem zweiten bedeutenden Romane Sorel's über, an welchen sich gleichfalls Erörterungen

<sup>1)</sup> Es ist jedenfalls auffällig, dass Harpagon ganz wie du Buisson einen Sohn und eine Tochter hat, deren Lebensglück hier wie dort durch das Laster des Vaters gefährdet wird; auch deckt sich das, was von du Buisson's Knausereien im Haushalte erzählt wird, nahezu mit der Darstellung bei bei Molière. Wenn dagegen Fournel a. a. O. sagt: Thomas Diafoirus m'a bien l'air d'avoir volé à Francion, dans une de ses harangues à sa maîtresse Nays, sa belle comparaison du souci qui se tourne toujours vers le soleil; seulement il a changé le souci en un héliotrope . . . [vgl. Mal. imag. II 6], so ist diese Annahme einer Entlehnung doch wohl eine irrige. Die Heliotroppflanze und das mit ihr zusammenhängende Bild spielt in der gezierten Sprache jener Zeit ebenfalls eine grosse Rolle; so beginnt z. B. der Euphormio-Ubersetzer Nau seine Dedikation mit den Worten: L'heliotrope tourne tousiours sa face vers le Soleil . , .; vous aussy paroissant comme vn Soleil, . . . auez faict espanouir mon esprit &c., eine Stelle, die mit dem Gerede des Pinsels Diafoirus die grösste Ähnlichkeit aufweist

von gewiss allgemeinerem Interesse knüpfen können. War die Entstehungszeit des Francion nicht mit völliger Sicherheit zu bestimmen, und hat er fast von Auflage zu Auflage sei es mit oder ohne Zuthun des Verfassers sich nach Inhalt und Umfang geändert, so steht es dagegen fest, dass der Berger extravagant zuerst 1627 erschien, und dass alle bekannten Auflagen im wesentlichen über-Wenn man, wie dies ja S. 45 von uns einstimmen.<sup>1</sup>) geschehen, den Berger extravagant einen antipastoralen Roman nennt, so ist die Dichtung damit zwar im wesentlichen, aber bei weitem nicht vollständig gekennzeichnet. Allerdings bildet die Verspottung des schäferlichen Treibens, wie es die Astrée und ihre Nachahmungen zu einer Modesache gemacht, das Hauptthema des Buches, welches ja auch diesem Hauptthema seinen Titel ent-

<sup>1)</sup> Bibliographisches zum Berger extravagant. Editio princeps ist uns, auch auf Pariser Bibliotheken, nicht zugänglich gewesen. Die ein Jahr spätere Ausgabe (auch zitiert von Lenglet, Bibl. des Rom., p. 43 f.) führt den Titel: LE | BERGER | EXTRAVAGANT | OV PARMY DES | FAN-TAISIES AMOVREVSES | on void les impertinences des | ROMANS & DE LA POESIE. | A PARIS, | Chez TOVSSAINCT DV BRAY, ruë s. | Iacques aux Espics meurs. | M. DC. XXVIII [1628]. AVEC PRIVILEGE DV ROY. 3 vols. 8°. Weitere Auflagen unter demselben Titel Paris 1633 und 1653, sowie Rouen (Chez IEAN OSMONT le jeune, ruë aux | Iuifs, deuant la porte du Palais. |) 1639. Letztere Ausgabe — som nach welcher wir zitieren zweibandig, 8° (Bd.  $\overline{I} = 447 + 428$  bez. Seiten; Bd. II = 119 + 563 bez. Seiten); mit gestochenen Frontispicen und dem phantastischen, die hyperbolische Redeweise der idealistischen Romane persistierenden Portrait Charite's (die Wangen sind mit Lilien und Rosen bestreut, die Augen strahlende Sonnen, der Busen zwei Erdbälle u. s. f.). Abweichend betitelt, aber inhaltlich mit den genannten identisch sind folgende Ausgaben: L'ANTI-ROMAN | OV | L'HISTOIRE | DV BERGER LYSIS, | ACCOMPAGNEE DE | SES REMARQUES. | Par IEAN DE LA LANDE, Poitevin. | A PARIS, | Chez TOVSSAINCT DV BRAY, ruë | Sainct Iacques, aux Espics meurs. | M. DC. XXXIII [1633]. AVEC PRIVILEGE DV ROY. | 2 vols. 8°. Neu aufgelegt: Rouen 1639 und Paris 1653. Der veränderte Titel ist also nichts weiter als buchhändlerische Spekulation.

lehnt; vielfach aber erweitert der Dichter den Kreis seiner Satire, dehnt er sie aus auf den gesamten idealistischen Roman, ja auf alle Poesie überhaupt, sobald sie den festen Boden des realen Lebens verlasse und zu inhaltloser und lügnerischer Schwärmerei werde. Der Berger extravagant soll, nach den Worten der Vorrede, ein Warnungssignal sein für diejenigen, welche, ohne wahre poetische Begabung zu besitzen, durch gedanken- und geschmacklose Vielschreiberei eine litterarische Sündflut erzeugt haben, in welcher das wirklich Gute unbeachtet untergehe; er soll sein vn liure qui se moquast des autres & qui fust comme le tombeau des Romans 1) & des absurditez de la Poesie. ferner, gleichwie im Francion die moralische Satire häufig zur litterarisch-ästhetischen wird, so umgekehrt im Berger extravagant die litterarische zur moralischen. Der Dichter beklagt und geisselt dann nicht mehr die leere Phantastik der Dichtung, sondern die so vielfach träumerische, nützlichem Ernste abgewandte, sich in die lächerlichsten Extreme verlaufende Lebensführung der Zeitgenossen. Diese Verrückung des Zieles, welche in Hinsicht der Einheitlichkeit der Dichtung gewiss zu beklagen ist, muss auf den Einfluss des Don Quijote zurückgeführt werden; ein Einfluss, welchem Sorel nicht gleichmässig unterworfen gewesen ist, der ihn aber stets, sobald er eintritt, von seinem ursprünglichen Gegenstande abirren und zu dem der spanischen Dichtung übergehen lässt.

Aber vor allen weiteren Bemerkungen scheint hier eine knappe Orientierung über den Inhalt des Berger extravagant erforderlich.

<sup>1)</sup> Diese energische Wendung hat Sorel nicht erfunden; ein Jahr vorher war erschienen: LE | TOMBEAV | DES | ROMANS | ov IL EST DISCOVRV | I. Contre les Romans | II. Pour les Romans. | A PARIS, | Chez CLAVDE MORLOT, au mont sainct | Hilaire, à la Diligence. | M. DC. XXVI. [1626] | Auec Privilege du Roy. Verfasser ist der sonst nicht weiter bekannte de Fancan.

Partie I, L. 1. An den Ufern der Seine, unweit Saint-Cloud, weidet der Sohn eines Pariser Seidenhändlers, der seinen Namen Louys in Lysis umgeändert hat, und den die Lektüre überspannter Romane, namentlich die der Astrée, um seinen geringen Verstand gebracht, in theatralischem Schäferkostume eine Heerde Schafe und ergeht sich dabei im Preise des Hirtenlebens und seiner Geliebten Charite. Anselme, ein junger Pariser, der sich in Saint-Cloud aufhält, belauscht Lysis und knupft mit ihm, um sich uber den Geisteszustand des schwärmenden Jünglings näher zu unterrichten, ein Gespräch an. Die Unterhaltung wird unterbrochen durch die Dazwischenkunft Adrian's, des Vetters und Vormundes von Lysis; er erzählt Anselme, wie Lysis um den Verstand gekommen, und wie dies nun ein Kummer und eine Plage für ihn und für die ganze Familie sei. Er will Lysis mit Gewalt nach Paris zurtickbringen und ihm womöglich seine Phantastereien mit Gewalt austreiben, indes Anselme erwirkt, dass der Jüngling, um kuriert zu werden, unter seiner Obhut bleiben darf. Lysis hat inzwischen einen wirklichen Schäfer im Stile d'Urfé's angeredet und ihm dadurch derart den Kopf verdreht, dass der Schäfer und seine Genossen auf den Gedanken kommen, es solle — durch die verderbliche Macht der unendlichen Schönheit Charite's — die Welt untergehen. Das ganze Dorf von Saint-Cloud gerät in Angst und Entsetzen, zumal bei anbrechender Nacht sich ein heftiges Unwetter entladet; man beschliesst, den kurzen Rest des Lebens in Freuden hinzubringen und um die Wette die Weinvorräte zu leeren. Als am anderen Tage die Welt noch steht, entgeht Lysis, der Anstifter des Unheils, nur durch das Ansehen Anselme's einer harten Bestrafung.1) Dieser hat mittlerweile erfahren,

<sup>1)</sup> Wir geben folgendes als Stilprobe. Die Bauern von Saint-Cloud fürchten den Weltuntergang. (Ire Partie, L. I, p. 41 ssq.).

<sup>[</sup>Lysis] n'estoit pas seul qui veilloit dedans Sainct-Clou; il y en

dass Charite niemand anderes ist als Catherine, die Zofe seiner Geliebten Angelique, und er beschliesst, aus diesem Umstande möglichst viel Belustigung zu ziehen.

L. II. Er nimmt daher Lysis in sein Haus auf und schon am ersten Morgen seines Aufenthaltes hat dieser Gelegenheit, seine Geliebte zu sehen. Er erblickt sie

auoit bien d'autres ausquels il eust beaucoup seruy, s'il eust esté auec eux pour leur faire compagnie. Ce Berger à qui il auoit parlé dans les champs auoit conté à son maistre, qui estoit vn gros lourdot de paysan, tous les estranges propos qu'il luy auoit tenus. Cettuy-cy l'alla redire à neuf ou dix autres de sa sorte, & quantité de semmes bigottes en ouyrent aussi le bruit. Toute cette multitude superstitieuse s'en alla vers le Berger, qui raconta encore tout de point en point pour plusieurs fois, ne se pouuant lasser d'en parler, ny les autres de l'ouyr. Il leur dit que celuy qui l'auoit acosté estoit si beau & si braue qu'il le tenoit au commencement pour vn Ange, mais que luy ayant presagé tant de mal-heurs, il ne le tenoit plus que pour le Diable, qui auoit pris de moutons auecque soy, & vne houlette en sa main pour se rendre moins effroyable, & luy saire accroire qu'il estoit de sa condition. En fin tout ce que nous pouvons iuger de ce qu'il m'a dit, continua-t-il, c'est que cette maudite semme qui est icy pour massacrer tous les hommes, & mettre la fin au monde, ne peut estre autre que la semme de l'Antechrist, & ie croy presque que cettuy-cy à qui i'ay parlé est l'Antechrist mesme: car il se vante de pouvoir beaucoup. Comme ce Berger eut dit cecy, il y eut vn paysan plus resolu que les autres, qui tira à quartier quelques-vns de ses compagnons & leur monstra qu'il ne falloit pas croire de leger cét homme-cy, encore qu'il cut tousiours eu vne bonne reputation, & que les plus gens de bien mentoient quelquesois, soit pour esperance de gain, soit pour autre chose. Cela sut cause, qu'ils s'en allerent tous luy saire vne infinité de questions pour l'esprouuer. Luy voyant que l'on n'adjoustoit pas affez de foy à ses discours se mit à pleurer de grande douleur, en faisant cette plainte: Helas! mes bons amis, que vous ay-ie fait, que vous doutiez de ce que ie vous dy? Plust a Dieu qu'il ne fust pas si vray! mais iamais ie ne menty moins. Et austi-tost vne villageoise qui croyoit estre de plus entenduës, le vint interrompre pour luy dire: Hé mon amy Richard, apren-moy tout, ne dis-tu pas que cette vieille diablesse qui est icy doit tuer tous les hommes? Cela est sans doute, repartit le Berger, on ne m'a point parlé qu'elle dust faire quelque chose aux semmes. Helas! la grande pitié, reprit la villageoise, que serons nous donc icy toutes seules? qu'est-ce qu'vne femme sans son homme? C'est vne quenouille sans son suseau, & vn four sans son sourgon. Il vaudroit bien mieux qu'elle en prit des

im Garten in dem Augenblicke, wo ein Knecht sich anschickt, dem Mädchen einen Kuss zu rauben. Lysis, welcher den Zudringlichen für einen Satyr ansieht, eilt herbei, muss aber die Hilfe, die er Catherine bringt, mit Schlägen büssen. Hierfür tröstet ihn, dass Anselme ein Bild Catherine's anfertigt. (S. S. 71<sup>1</sup>.)

vns & des autres, & qu'elle tirast à la courte paille à qui seroit le premier mangé. A ces belles complaintes les autres commeres en adiousterent d'autres. & auec tant de larmes & de sanglots, que toute la maison où elles estoient en retentissoit. Le Berger Richard les pensant bien consoler, leur dit qu'elles ne se souciassent point, qu'elles ne demeureroient gueres sans hommes, & qu'elles les iroient incontinent trouuer, puis que tout le monde deuoit bien-tost prendre fin. Mais sera-ce donc par seu? dit le maistre du logis, brusterons nous aussitost les vns que les autres? si ie mettois des draps moüillez dessus nos tuilles, comme ie sy quand la maison de mon voisin brusloit, ne me sauuerois-ie point? I'ay crainte, dit Richard, que ce ne soit par eau que nous perissions: il me semble que la vision m'en a menacé aussi: Et comme il acheuoit la parole voila vn éclair qui paroist au Ciel, & qui frappe la vuë de toute l'assistance, & aussi-tost il commença à pleuuoir — Ah! il n'en saut plus douter, s'escria alors vn bastelier, voila le deluge qui vient. Ie m'en vay à la riviere auec mon cheual, & ie tascheray de luy saire traisner ma petite nacelle qui est à bord. Si ie puis, ie le porteray au haut de ma cheminée, & me mettray dedans en attendant que l'eau croisse jusques là, & qu'elle m'emmeine à la volonté de Dieu. Comme il eut dit cecy, sans auoir pourtant beaucoup d'enuie de le faire, le fils de la maison trouuant son inuention bonne, en voulut prattiquer vne semblable. C'estoit vn garçon de seize ans, à qui l'on pouuoit dire que l'on en auoit veu de plus sages à six. Ayant pris vne grande latte, il la porta sur le toict, & se mit dedans pour s'en seruir de batteau. Il sit tout cela sans en parler à personne, de peur que quelqu'vn ne disputast à qui se sauueroit dedans ce beau Vaisseau. Cependant les semmes toutes desconfortées resolurent entre-elles de s'en aller au mont Valerien, auec les Hermites, & les hommes vouloient aussi estre de la partie, disans tous que l'eau ne seroit pas si tost au sommet de cette montagne, & qu'ils auroient tousours cela de bon temps.

Là dessus ils eurent vne infinité de belles considerations. Vn Marguillier de la paroisse qui estoit là s'en vint saire cette plainte. Helas! à quoy auons nous tous songé, mes bons paroissens, d'auoir tant sait rembellir nostre Eglise? n'est-ce pas dommage puisque l'Antechrist s'en seruira desormais à saire ses escuries? Ha! que nous n'eussions en garde de prendre cette peine si nous eussions sçeu que

Anselme erhält den Besuch eines Freundes aus der Hauptstadt. Dieser, Montenor, hat die Absicht, Anselme mit seiner früheren Geliebten Ginevre auszusöhnen, wozu sich jedoch dieser nicht entschliessen kann, auch nachdem ihn Lysis durch einen schiedsrichterlichen Spruch, wie er in den Romanen üblich, dazu verurteilt

le monde eust deu si tost finir? Moy qui ay sait rebastir ma maison tout à neuf, & qui ay tant ieusné pour saire quelque espargne, ne valoit-il pas mieux de me traitter des biens que Dieu m'auoit donné? Ha que l'homme a bien proposé, & Dieu a bien disposé! Et vous Vignerons, qui auez tant planté de seps, ce ne sera pas vous qui en beurez le vin: Ce sera ce chien d'Antechrist: Ne deuois-ie pas iuger qu'il devoit venir bien tost, veu qu'estant allé il y quelque temps à Paris pour apporter des abricots à mon Bourgeois, i'entendis crier tout haut sa venuë sur le Pontneus par les vendeurs d'Almanachs? ie voudrois en auoir acheté le liure: ie me souuien que i'en ouys lire deux ou trois pages à vn homme qui le tenoit; c'estoit la plus espouuantable chose qu'on se puisse imaginer, & il salloit que ce sust quelque nouveau Prophete qui eust composé cela. En fin le temps de nostre ruine est echeu, & cependant ma commere la maistresse de ceans ne laisse pas de couler maintenant la lessiue, & ne songe pas que le linge qu'elle blanchit n'est que pour torcher la moustache du grand Tyran que nous attendons.

Ces paroles furent écoutées comme des Propheties, & neantmoins la femme du maistre du logis ne quitta point son cuuier. Elle estoit si opiniastre que quand elle auoit commencé vne chose, elle la vouloit acheuer. La pluye qui tomboit en abondance ne luy faisoit pas tant de peur qu'aux autres, & se tenant accroupie pres du seu, elle ne songeoit qu'à son ouurage. Mais elle auoit mis brusser d'vn certain bois sec qui commença de petter d'vne estrange saçon, & il eut vn gros charbon qui luy fauta sous la cotte. Aussi tost sentant cette ardeur, elle l'escria, Ha ie brusse! ie brusse; le monde va perir par feu. Qui fut bien estonné ce fut son fils qui estoit sur les tuilles où il auoit esté desia bien moüillé, & se tenoit les mains iointes en claquant des dens, attendant ce qui deuoit auenir. Dés qu'il ouyt crier que le monde ne periroit pas par l'eau, mais par le feu, son saississement fut si estrange, qu'il s'en alla à bas auec la iatte qui ne tenoit guere & rouloit facilement. Que s'il n'y eust point eu de fumier tout pleine la cour, sur lequel il tomba, il ne saut point douter qu'il ne se sust rompu le coû. Sa cheute sut aysee à entendre, & chacun l'oyant crier l'on alla à luy pour le fecourir, mais l'on trouus qu'il auoit eu plus d'apprehension que de mal. Ce garçon estant rentré dans la maison auec les autres, il y eut soudain vn des villageois

hat. Lysis schreibt einen Liebesbrief an Charite und legt ihn zur Nachtzeit vor die Fensterbrüstung des Mädchens; er wird bei diesem Vorhaben überrascht und als Einbrecher abgeführt, bald aber als unschuldig wieder freigegeben. Durch Vermittelung Anselme's, der häufig im Hause Leonor's, der Mutter der von ihm verehrten Angelique, verkehrt, hat Lysis Gelegen-

qui profera ces sententieuses paroles. Que craignons nous tant? si nous ne mourons aujourd'huy nous mourrons demain: C'est vn chemin qu'il faut tous tenir tost ou tard. Ne montons point sur nos maisons, n'allons point sur les montaignes, laissant tout à l'abandon. Vartigué, nous serions bien fins: contentons-nous que les goujats de l'Antechrist doiuent cette année faire vendange au lieu de nous, & ne leur laissons pas le vin que nous auons desia; beuuons le mes chers amis; Quand l'on en a pris vn peu, on n'a plus tant di soucy: nous ne songerons plus tant à nos douleurs, & nous mourrons plus doucement. Ce conseil estant approuué, le maistre de la maison s'en alla luy-mesme à la caue, & tous les autres le suivirent auec des bros & des cruches, & ayans deffoncé tous les tonneaux ils burent tant qu'ils ne sçauoient quasi plus ce qu'ils saisoient. Apres ils porterent aux semmes tout le vin qui restoit, & elles bûrent les vnes aux autres, disant à tout propos, ha! nous creuerions plus-tost que d'en laisser vne goutte à ce paillard d'Antechrist. Ainsi tout le vin sut bu, & comme il venoit à faillir, la pluye n'estant plus si grosse, le iour commença de paroistre. La crainte de ces bonnes gens se perdit vn peu alors, & ils prirent la hardiesse d'aller en la ruë où ils virent que toute l'eau s'escouloit, ce qui les empecha d'aprehender dauantage le deluge. La fumée du vin leur montant au cerueau, leur donna vne nouuelle resolution, & le plus fin d'entre eux se mocquant de leur crainte passée, leur dit qu'il ne pouvoit pas comprendre pour quel suiet ils avoient eu tant d'aprehension, & comment c'estoit qu'ils s'imaginoient que la fin du monde fust si prochaine: car, continuoit-il, nous redoutons le deluge & l'Antechrist tout ensemble; si toute la terre estoit perie, qu'est-ce que ce faux Prophete y auroit à saire? Vous voyez que tout cela ne se peut accorder, & que puis qu'il doit venir pour le moins sept ans auparauant la confommation du monde, selon que ie croy auoir ouy asseurer, nous auons encore quelque temps à viure.

Ces paroles furent aprouuées de toute la troupe, & l'on se fascha vn peu seulement contre celuy qui les disoit, de ce qu'il auoit tant attendu à songer à ce bel auis. Alors ceux qui estoient les plus yures s'endormirent, & les autres ayans entendu sonner le dernier coup de Matines s'y en allerent, & ouyrent vne basse Messe qui se disoit.

heit, mit Catherine-Charite zu verkehren, wobei seine Narrheit zu vielfachen Foppereien herausfordert. Als Leonor Saint-Cloud verlässt und Anselme Angelique nachfolgt, bewegt man auch Lysis zur Mitreise, indem man vorgibt, das Ziel sei nicht die Landschaft la Brie, sondern Forez, der Schauplatz der Aftrée und das eigentliche Heimatland der Schäferei.

L. III. Die Reise wird durch einen längeren Aufenthalt in Paris verzögert. Lysis wohnt im Hôtel de Bourgogne der Aufführung einer Pastorale bei und unterbricht die Vorstellung durch laute Reden, als das Stück sich nicht ganz nach seinem Sinne abspielt. Von einem Maler lässt er sich als Hirt porträtieren, und in einem Buchhändlerladen liest ihm Montenor eine Dichtung des Clarimond, 1) eines seiner Freunde, vor. Hierauf tritt Lysis mit Anselme und Montenor die Reise nach Brie an. Dort angelangt, glaubt er die gefeierten Gefilde der Astrée zu erblicken, und es stört seine Illusionen nicht, dass er auf einem nächtlichen Spaziergange von einem Dorfhunde übel zugerichtet wird. Er sieht Charite bei Angelique wieder und hat Gespräche voll komischer Missverständnisse mit ihr. Bei einem Besuche, den er in Gesellschaft seiner Beschützer, der Clémence, der Mutter des Dichters Clarimond, abstattet, will er den ihm angebotenen Wein nicht trinken, aus Furcht, es könne der nämliche Zaubertrank sein, durch welchen Felicia - in Montemayor's Diana — den Schäfer Sireno die Liebe zu Diana vergessen liess.

<sup>1)</sup> Sie ist betitelt: Le banquet des Dieux und ist eine phantastisch-komische Persislage auf die Thorheiten der heidnischen Mythologie und den Missbrauch, welchen moderne Dichter mit ihr treiben. Eng verwandt ist ihr Francesco Bracciolini's Lo Scherno degli Dei und der I. Gesang von Paul Scarron's Typhon, welche gleich dem Banquet des Dieux in die Vorgeschichte der Querelle des anciens et des modernes gehören. In den Remarques bestreitet Sorel den Zusammenhang seiner Travestie mit Lucian's Dialogen; er stellt seine Dichtung beträchtlich höher.

L. IV. Da Charite's Namen aus sieben Buchstaben besteht, betrachtet Lysis die Sieben als seine heilige Zahl; er beschliesst jetzt, immer nur mit Rücksicht auf die Siebenzahl zu essen, zu trinken und überhaupt alle Handlungen zu verrichten. Auch beginnt er zu dichten, und da ihm gleich sein erstes Produkt überaus wohlgefällt, trägt er es Charite als Serenade vor. dies geschehen, verirrt er sich, einer fernen Musik nachgehend, die er für den Gesang einer Hamadryade hält, im Walde. Er übernachtet im Freien. Am Morgen unterhält er sich mit einem Einsiedler, seiner Meinung nach einem Magier. Dann trifft er mit Hyrcan zusammen, einem Anselme und Clarimond befreundeten Edelmanne. Hyrcan, von Lysis für einen grossen Zaubermeister gehalten, spiegelt diesem mit leichter Mthe vor, er habe ihn in ein Mädchen verwandelt, damit er, gleich Celadon-Alexis bei Astrée, ') unerkannt in der vertraulichen Nähe Charite's leben könne. Lysis begibt sich in dem ibm sehr lächerlich stehenden Frauenkleidern in das Haus des Oronte, bei welchem Leonor, Angelique und Charite-Catherine wohnen, und nimmt hier, indem diese auf den Scherz eingehen, als Magd Amarylle Dienste. Glück wird bald dadurch getrübt, dass die lustige Gesellschaft ihn anklagt, einen Lakaien verführt zu haben; die ihm nach Art der griechischen Liebesromane und der Cytherée Gomberville's 2) auferlegte Keuschheitsprobe besteht er, aber nicht eher vermag er sich zu beruhigen, als bis Hyrcan ihn nach seiner Meinung wieder zum Manne umschafft.

Kurz danach entdeckt Lysis, dass er sich gar nicht im Forez befindet. Er ist geneigt, seinen Gönnern ernstlich zu zürnen, indes da er die Bekanntschaft eines ebenso überspannten Menschen macht wie er selbst ist — er heisst Carmelin und ist ein Tischler, der sich

2) Siehe bei uns Bd. I, S. 235.

<sup>1)</sup> Siehe Astrée II. 10, bei uns Bd. I, S. 95.

eine oberflächliche, in Wortschwall schwelgende Bildung angeeignet — so beschliesst er, in Brie zu bleiben und mit Carmelin ein um so eifrigeres Hirtenleben zu führen. Sein Verhältnis zu Charite nimmt eine schlimme Wendung, als er dem Mädchen, auf den boshaften Rat Clarimond's hin, einst zudringlich begegnet. Trotzdem schreibt Lysis der Zofe einen albern-zärtlichen Liebesbrief, den Clarimond an die falsche Adresse der Sinope, der Geliebten Hyrcan's, abliefert, und der von dieser ungnädig beantwortet wird. Infolge dessen gibt sich der Hirt eine Zeitlang gränzenloser romantischer Verzweifelung hin.

L. V. Lysis, welcher auch die Metamorphosen Ovid's aufs eifrigste studiert hat, gerät auf den Einfall, dass die Götter ihn aus Mitleid mit seinem Zustande in irgend einen Gegenstand verwandeln möchten. Er führt mit Carmelin Gespräche darüber, welche Verwandelung die wünschenswerteste sei. Hyrcan, der hinzugekommen, schleudert im Scherze Lysis' Hut auf eine nahe Weide; als Lysis den Baum erklettert um ihn sich zurückzuholen, versinkt er in den vom Alter ausgehöhlten Stamm und glaubt nun, in den Weidenbaum verwandelt zu sein. Alles Zureden seiner Freunde vermag nicht ihn wieder herauszulocken, selbst durch Feuer und Rauch lässt er sich nicht vertreiben, und nur mit Mühe überredet man ihn zum Genusse einiger flüssiger Nahrung, da doch auch die Bäume ohne Flüssigkeit nicht zu leben ver-In der nächsten, mondhellen Nacht besucht ihn die ganze Gesellschaft, als Wald- und Wassergottheiten verkleidet, und bewegt den Verzauberten, an ihren Elfentänzen und ihrer Mahlzeit in einer Muschelgrotte teilzunehmen. Lysis findet hierbei an Lucinde, einer Freundin Sinope's, viel Gefallen und hätte wohl Lust, um dieser Göttin willen der erbarmungslosen Charite untreu zu werden. Mit Tagesanbruch kehrt er in Carmelin, welcher ihn aufsucht, seine Weide zurück. erzählt er die wunderbaren Erlebhisse der Nacht und

bestimmt ihn, die Lustbarkeiten der folgenden zu teilen. Dies geschieht, und währenddem lassen Anselme und Clarimond Lysis' Weide fällen und beseitigen. Er ist untröstlich, lässt sich aber danach durch Hyrcan zum Menschen umzaubern und kehrt als Hirte wieder zu Anselme zurtick. Auch Carmelin, welchen die boshaften "Nymphen" an einen Baum gefesselt hatten, wird befreit und lebt wieder bei Anselme. Er hat Lust sich zu verlieben: Lysis schlägt ihm als Herrin Jacqueline, Charite's Genossin, vor und bringt ihm die Elemente der preziösen Liebessprache bei.

L. VI. Lysis fasst den Plan, die Welt in eine grosse Liebes- und Hirtenrepublik umzugestalten und das goldene Zeitalter zurückzuführen. Diese Absicht soll auf den Rat Carmelin's den Parisern durch eine Strassenafiche kundgegeben, und jeder Romanschreiber zur Mitwirkung eingeladen werden.

Anselme, der die Zeit für gekommen hält, sich Angelique zu erklären, sieht sich abgewiesen und seine Liebe mit der Narrheit des Lysis verglichen. Er beschliesst, auszuharren.

Charite, welche nicht abgeneigt wäre Lysis zu erhören, seit sie vernommen, er sei reich und aus gutem Hause, erteilt ihm doch, auf Anraten Angelique's, als er sie eines Tages anredet, eine so doppeldeutige Antwort — er solle in dem nicht gehorchen, was sie befehle —, dass Lysis grübelnd und sich härmend mehrere bittere Tage verbringt. Schliesslich fasst er den Rätselspruch so auf, dass er, auch ohne Befehl, Charite's Beispiel in allem folgt; er lässt sich, wie sie, vom Apotheker purgieren, wie sie schröpfen, und trägt sogar ein Auge verbunden, da Charite dies wegen einer Geschwulst hat thun müssen. Als er eines Tages mit Carmelin seine Heerde weidet, begegnet er drei in Schäfergewänder gehüllten Freunden Hyrcan's, die sich Philiris, Meliante und Polidor nennen, und welche die Liebe angeblich

ebenfalls um den Verstand gebracht hat; auch Fontenay, Hyrcan's Vetter, sowie Sinope und Lucinde haben sich zu Lysis grosser Befriedigung als Schäfer gekleidet. Diese Pseudohirten und -hirtinnen beschliessen nach dem Vorbilde der Schäfer in der Astrée sich gegenseitig zu gelegener Zeit ihre Lebensschicksale zu erzählen.

Partie II, L. VII. Da nach Lysis Glauben die am vergangenen Tage zufällig aus der Gesellschaft verschwundene Sinope in einen Stein verwandelt worden ist, soll sich nach seinem Willen auch Carmelin, da er in letzter Zeit viel Wohlgefallen an Sinope gefunden, in irgend etwas verwandeln lassen. Durch lange Reden sucht er Carmelin, der zu einer Verwandelung weder Lust noch Geschick bezeugt, umzustimmen. Auch über viele andere Gegenstände äussert sich Lysis voll witziger Narrheit, wobei ihm Clarimond, als Verfechter des gesunden Menschenverstandes, fortwährend Widerpart hält. Hierauf beginnt Fontenay, wie ausgemacht, mit der Erzählung seiner Geschichte. Er verliebte sich als Jüngling in sein eigenes Spiegelbild, bis ihn die Schönheit eines Mädchens, deren Hand er erringt, von seinem krankhaften Wahne heilte. Philiris fand in der Liebe zu Basilée, über die sogar ein Zaubertrank nichts vermocht, Heilung von einer anderen Krankheit, dem Unbestand.

L. VIII. Polidor's Erzählung ist eine Parodie der Feenromane; sie endet mit einem auf Lysis' Furchtsamkeit abzielenden Scherze. Meliante's Geschichte dagegen verspottet, bluttriefend und verwirrt wie sie ist, die Manier des heroisch-galanten Romans. Dass beidemale eine Ironie vorliegt, wird vollends klar durch Clarimond's über diese Erzählungen ausgesprochene Kritik: deux exemplaires sommaires des plus impertinens Romans du monde; ... l'une estoit une fable niaise, comme celles que les vieilles disent aux enfans, & l'autre un conte basty en forme d'un recit veritable, mais remply néantmoins de choses qui n'auoient point de vrai-

Jemblence (p. 104). Carmelin's Erzählung ist im gusto picaresco gehalten: der Tischler erzählt seine Erlebnisse als Lakai im Hause des zwerghaften Taupin, welcher eine riesengrosse Frau heiratete, dann beim Edelmanne Tristan, welcher die Wirkungen seiner Diät und seiner Mixturen an ihm erprobte; endlich seine Fahrten als Lehrling und Geselle.

L. IX. Oronte giebt unter freiem Himmel eine Schmauserei, bei welcher die meisten Gäste schäferliche Kleidung tragen. Lysis beobachtet auch bei diesem Mahle den Vorsatz, zu Ehren Charite's sieben Speisen und sieben Becher Weines zu geniessen. Zwei Freunde Oronte's melden sich, als Hirten verkleidet, als Abgesandte derjenigen Pariser, welche Lysis' Aufruf Folge zu leisten bereit wären. Clarimond, der als Verfasser des Banquet des Dieux bekannt geworden sei, überbringen sie fürchterliche Drohungen der hauptstädtischen Dichter-Lysis kramt aufs neue aus, wie ein goldenes Zeitalter herbeizustihren sei. Danach veranstaltet die Gesellschaft die Aufführung eines Schauspieles aus dem Stegreife. Man wählt zur Darstellung die Geschichte vom Raube der Proserpina. Carmelin, welcher den Cupido nicht nackt spielen mag, erscheint wenigstens nur in Unterhosen. Die an lustigen Zwischenfällen überreiche Aufführung wird durch die Ankunft Adrian's und seiner Frau unterbrochen, welche, auf einer Pilgerfahrt nach Faremoustiers begriffen, die Landschaft Brie durchreisen. Lysis darf auf Fürbitten Anselme's noch in der Gesellschaft bleiben, soll aber, wenn Adrian zurückkehrt, von diesem mitgenommen werden. An dem nächsten Tage spielt man an den Ufern eines Baches, welcher das Meer darzustellen hat, die Eroberung des goldenen Vliesses. Carmelin ist die Rolle des Königs Phineas zuerteilt worden und er muss sich als solcher zu seinem Kummer die vorgesetzten leckeren Speisen durch Harpyen rauben lassen.

L. X. Lysis und Carmelin begeben sich auf Hyrcan's

Schloss, wo jener in ein abenteuerliches Heldenkostum, dieser in eine unbehilfliche Ritterrüstung gesteckt wird, denn sie sollen ausziehen um Meliante's angeblich verzauberte Geliebte Panphilie zu erlösen. Man setzt die beiden in einen verschlossenen Wagen, den Zauberpferde durch die Luft nach einer Wunderinsel ziehen sollen; in Wahrheit bringt man Lysis und Carmelin nach einem nahen Landhause Hyrcans, wo sie in einem nur spärlich erleuchteten Kellergewölbe gegen vermeintliche Riesen und Ungeheuer kämpfen und so Panphilie befreien, deren Rolle ein verkleideter Page spielt. Alsdann kehren die Helden auf dieselbe Weise wie sie gekommen, nach Hyrcan's Schloss zurück. Lysis berichtet seine Abenteuer mit argen Übertreibungen, welche der hausbackene, phantasielose Carmelin vergeblich zu berichtigen sucht.

Immer noch im Heldenrocke nimmt Lysis sodann an einer Jagd teil und zeigt hierbei die lächerlichste Ängstlichkeit und Ungeschicklichkeit. Danach hat er wieder Dispute mit Clarimond, welcher die Motive gewisser Moderomane (das Einritzen langer Gedichte in Baumrinden), die Zwiegespräche in Versen verspottet und das Neuwort pensée lächerlich zu machen sucht. Hierdurch verletzt, zieht sich Lysis von Clarimond mehr und mehr zurtick und nähert sich Philiris, der hesser auf seine Schrullen eingeht. Er giebt ihm, nachdem Hyrcan eine Zaubergeschichte erzählt, den Rat, doch seine vorher mitgeteilte Erzählung als Roman drucken zu lassen, wobei sich seine Weisungen sogar auf die Druckeinrichtung erstrecken.

L. XI. Anselme wiederholt seine Werbung bei Angelique, und jetzt kommt an den Tag, warum ihn diese das letzte Mal abgewiesen. Sie hegt Eifersucht gegen die Kurtisane Clarice, von deren Verhältnis zu Anselme ihr Alican, des letzteren Nebenbuhler, Mitteilung gemacht. Anselme rechtfertigt sich, indem er erzählt, auf

<sup>1)</sup> Siehe hier Bd. I, 501.

welche Weise er mit Clarice bekannt geworden. Montenor schildert hierauf den verleumderischen Alican in seiner ganzen Erbärmlichkeit.<sup>1</sup>) Nach dieser Aufklärung wendet sich Angelique's Herz Anselme wieder zu.

Carmelin, der sich in eine Magd Lisette verliebt hat, verlässt Lysis heimlich und begibt sich zu Lisette. Er erzählt deren Herrin Amarylle in seiner Weise die mit Lysis bestandenen Abenteuer. Am nächsten Tage veranstaltet Amarylle ein Winzerfest, wobei Carmelin die Rolle eines Bacchus zufällt. Der Zug der Winzer bringt Hyrcan und Lysis eine Huldigung dar; der Edelmann bewirtet die Gäste und verlobt sich, was schon längere Zeit seine Absicht gewesen, mit Amarylle. Anselme und Angelique verabreden ein nächtliches Stelldichein im Garten, und auch Lysis wird durch Jacqueline Mitteilung von einem ähnlichen Zugestänänisse Charite's gemacht. Fredich muss an Stelle Charite's eine Puppe treten, der Lysis, im Eifer den durch Stricke gezogenen Balg festzuhalten, einen Arm ausreisst. Er ist untröstlich, die Geliebte so schwer verletzt zu haben. Das Gelächter derer aber, welche die Szene belauscht haben, weckt Angelique's Mutter; sie eilt in Garten und entdeckt die Tochter mit Anselme. fangs heftig zürnend, lässt sie sich durch Oronte besänftigen und gibt ihre Einwilligung zu einer Verlobung, die am nächsten Tage festlich begangen wird. Während Hyrcan Hochzeit feiert, kehren Adrian und seine Frau zurtick. Sie bestehen abermals darauf, Lysis mitzunehmen, doch weiss dies Hyrcan, der mit dem leichtgläubigen Adrian einige Scherze ausführt, noch eine Zeit lang zu hintertreiben.

L. XII. Lysis, welcher nichts so fürchtet, als die Rückkehr ins prosaische Stadtleben und die Trennung

<sup>1)</sup> Der Eingang dieses Buches zeigt Sorel's Erzählertalent vielleicht in schönster Entfaltung. Das Charaktergemälde des Kleidergecken Alican wäre eines La Bruyère völlig würdig.

von Charite, stellt sich, um Adrian's Absichten zu vereiteln und gleichzeitig womöglich das Herz der Geliebten zu rühren, nach einer Mahlzeit, bei der er angeblich vergifteten Wein getrunken, beharrlich tot. Dies gibt zu einer Reihe derber Spässe mit dem vermeintlich Verstorbenen und auch mit Adrian und seiner Frau Anlass. Schon bei der Trauerrede aber, die ihm gehalten wird, verrät sich Lysis als lebendig; als dann vollends Charite das Gemach betritt, in welchem er aufgebahrt ist, erwacht er völlig und erzählt, nachdem man das geschehene Wunder gebührend gepriesen, was er in der Unterwelt und im Paradiese gesehen. 1) Nun soll Lysis mit Adrian reisen, und Clarimond, der des Scherzes tiberdrüssig, betreibt seine Entfernung. Endlich aber wird dem überspannten Hirten doch noch ein vierzehntägiger Urland erwirkt, und Adrian entfernt sich, froh seine Gattin den Seufzern und Anträgen Fontenay's, welcher der wackeren Bürgerfrau Liebe geheuchelt, zu entrücken. grosser Keckheit führt sich der Romandichter Musardan in die Gesellschaft ein; er wird gastlich aufgenommen, und man beschliesst, da die Anschauungen Musardan's und Clarimond's sich bald feindlich begegnen, dass beide am nächsten Tage ausführlich über Wert und Wesen der Poesie, insbesondere der Romandichtung, disputieren sollen.

L. XIII. Clarimond beginnt seine Rede mit einer scharfen Verurteilung der Ilias, der er namentlich Entstellung der historischen Wahrheit, Mangel an Abgeschlossenheit, lächerliche Einmischung der Götter, hinkende Vergleiche, Unreinheit der (aus verschiedenen Dialekten gemischten) Sprache vorwirft. Auch die Odyssee sei nur der Roman eines bettelhaften Aben-

<sup>1)</sup> Hier giebt Sorel durch Narrenmund eine Parodie der Divina Commedia, ebenso wie sein Nachahmer Clerville im Gascon extravagant (Paris 1689), p. 203 ff. Man sieht, wie sehr der Dichter im Eifer das schlechte zu geisseln, auf Abwege geraten ist.

teurers. 1) Vergil sei im allgemeinen höher zu stellen denn Homer, aber als ein Nachahmer Homer's sei er doch auch in ebenso unverzeihliche Fehler verfallen. Die Grundidee der Metamorphosen des Ovid sei absurd, und überdies das Werk zusammenhangslos und zusammengestohlen. Auch Ariosto habe sich die ärgsten Kompositionsfehler zu schulden kommen lassen; Tasso gebärde sich unbeständig bald als christlicher, bald als heidnischer Dichter. Ronsard, wiewohl der beste und berühmteste Dichter Frankreichs, habe sich in seinen Sonetten und Elegien durch verfehlte Nachahmung des Altertums lächerlich gemacht, und seine Franciade sei von vornherein als Nachdichtung der Epen Homer's und Vergil's zu verwerfen. Die kleineren Dichter will Clarimond mit Stillschweigen übergehen, da sie ja doch längst abgethan seien. Die neueren Romane seien Nachahmungen des Heliodor, der sich ungeschickt an ältere angeschlossen und namentlich mit der Einschaltung von Träumen Missbrauch getrieben habe. Der grösste Fehler des Longus sei, andere Hirtendichtungen ins Leben gerufen zu haben, in denen sich nun immer das Motiv, dass Held und Heldin ausgesetzte Fürstenkinder seien, wiederhole. Dies sei z. B. der Fall im Treuen Hirten des Guarini. Eine andere berühmte Hirtendichtung, die Diana des Montemayor, sei fehlerhaft durch schlechte Anordnung des Stoffes.

Danach geht Clarimond auf die französischen Pastoraldichter über, deren ältester, Olenix du Montsacré,<sup>2</sup>) in seine Bergeries de Juliette eine einfältige Götterwelt eingeführt und seinen Schäferinnen die unschicklichsten Reden in den Mund gelegt habe. Auch habe er seinen Hirtengeschichte zwar antike Färbung verliehen, lasse sie aber gleichwohl in Venedig, Florenz

<sup>1)</sup> Abermals ersieht man, dass Sorel, gleich Barclay (S. 212), einer der Vorläufe Lamotte's ist.

<sup>2)</sup> Siehe hier Bd. I, S. 66 f.

Barcelona, eine sogar unter König Franz in Frankreich spielen. In Sidney's Arcadia vermisst Clarimond wie bei Montemayor die rechte Anordnung des Stoffes. Dass der Verfasser früh gestorben sei, derart, dass er sein Werk nicht völlig habe abschliessen können, dürfe nicht als Entschuldigung angeführt werden. Wiewohl der Verfasser der Aftrée ein überaus liebenswürdiger und geistvoller Mann sei, habe sein Werk doch viele Schwächen. Der Titel decke sich nicht mit dem Inhalte, die Episoden seien herbeigezerrt, die Existenz einer so hochgebildeten Schäferwelt zu einer Zeit, wo Gallien noch Wildnis war, unwahrscheinlich. Getadelt werden weiterhin Barclay's Argenis, d'Audiguier's Lyfandre & Caliste, eine Ritter- und Zaubergeschichte im Geschmacke des Amadís, (F. Molière's) Polyxene.

An all diesen Romanen rügt Clarimond die Einschachtelung von Nebenerzählungen — man wisse oft nicht, wer eigentlich rede — und die plumpe Manier, Geheimnisse dadurch kund werden zu lassen, dass eine Person, die allein zu sein glaubt, sich mit lauter Stimme äussert. Der Redner schliesst mit einem Hinweise auf die moralische Verderblichkeit aller dieser Dichtungen.

Da Musardan, anstatt Clarimond ausführlich zu widerlegen, nur der Gesellschaft einen Roman verheisst, der keinen der gerügten Fehler an sich haben und also alle vorangegangenen Dichtungen übertreffen werde, so übernimmt Philiris die Antwort auf Clarimond's Rede, um freilich die angegriffenen Autoren mit nur sehr wenig

<sup>1)</sup> Die Beurteilung der Astrée ist eine auffallend milde. Sie konnte dies sein, nachdem der gesamte Roman eine herbe Verspottung vor allem der Dichtung d'Urfé's gewesen.

<sup>2)</sup> Siehe hier Bd. I, S. 159.

<sup>5)</sup> Über d'Audiguier hat Sorel späterhin (Bibl. Franç., p. 261) sein Urteil wesentlich gemildert. Verdienste hat d'Audiguier unbestreitbar als einer der ersten und sehr glücklicher Übersetzer der Novellen des Cervantes.

<sup>4)</sup> Siehe hier Band I, S. 383.

stichhaltigen Gründen in Schutz zu nehmen. Auch Amarylle verteidigt die Romane als einziges Bildungs-mittel für das weibliche Geschlecht, das doch in allem gar so schlecht und unzweckmässig unterrichtet werde. 1) Anselme, zum Schiedsrichter erwählt, fällt ein ziemlich nichtssagendes Urteil, in welchem hauptsächlich konstatiert wird, dass der Roman nur dann echter Roman sei, wenn er amtisiere.

L. XIV. Auf den Rat Clarimond's beschliesst die Gesellschaft, den mit Lysis getriebenen Scherz zu beenden. Clarimond selbst bringt den Schäfer durch fortgesetztes Zureden wieder zu Verstande. Aber dass ihm Charite, nachdem er das Hirtengewand abgelegt, freundlicher begegnet und schliesslich in eine Heirat mit ihm einwilligt, thut zu Lysis' Heilung doch das Meiste. In der nämlichen Weise wird Carmelin durch eine Ehe mit Lisette von aller Überspanntheit kuriert.

Dies der Inhalt einer der eigenartigsten litterarischen Schöpfungen, welche das XVII. Jahrhundert hervorgebracht. Dass einem jeden der vierzehn Bücher, namentlich natürlich dem litterarischer Erläuterungen so bedürftigen XIII., Remarques beigegeben worden sind, erwähnten wir, zu häufigen Zitaten gewungen, bereits mehrfach. So zahlreiche Paradoxen und offenbare Irrtümer diese litterarische "Bemerkungen" auch aufweisen, sie sind eine unschätzbare Quelle für die nähere Kenntnis des Autors selbst und eines großen Teiles der zeitgenössischen Litteratur. Die Remarques zeigen Sorel's gediegenes Wissen, seine erstaunliche Belesenheit, sein rasches, tief einschneidendes, wenn auch freilich häufig schiefes Urteil, seinen Witz und Humor, seinen geraden Sinn und unerschrockenen Mut.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Gilt dieser Satz trotz "höherer Mädchenschulen" nicht noch heute in fast seiner ganzen Schärfe?

<sup>2)</sup> Es darf nicht übersehen werden, dass die Autoren der meisten von Sorel angegriffenen Dichtungen sich in ein-

Die ästhetisch-litterarische Bedeutung des Berger extravagant muss für den Leser der vorstehenden Analyse bereits ausser Zweifel stehen, obgleich diese nur notdürftig das Gerippe der Erzählung, nicht aber die urwtichsige Frische und dramatische Lebhaftigkeit der Darstellung zur Anschauung bringen konnte. Aber allerdings beruht die Bedeutung des Berger extravagant weniger in der Erzählung als solcher, als vielmehr in der diese beseelenden Satire. Stellt man Sorel's zweiten Roman seinem ersten an die Seite, so ergibt sich für Francion ein höherer Wert als Roman, für den Schwärmenden Hirten ein höherer Wert als negative Kritik der schlechten Romandichtung. Francion ist die poetischere Schöpfung, der Berger extravagant die geistreichere; Francion will vorzugsweise unterhalten, der Berger daneben aufklären und belehren. Was dagegen die Beziehungen anlangt, durch welche eine Dichtung mit früheren oder späteren Schöpfungen verknüpft sein kann, so ist der Berger extravagant unvergleichlich interessanter als Francion.

Die Geschichte von Lysis ist eine Nachdichtung des Don Quijote; und zwar die älteste und relativ selbständigste, welche dieser Weltroman gefunden hat; sie ist aber auch Vorlage gewesen, indem ein Lustspiel des Thomas Corneille unmittelbar, eines des Andreas Gryphius mittelbar auf sie zurückgeht, und indem ferner zwei nicht uninteressante realistische Romane der Epoche in Nacheiferung ihrer Vorztige und Erfolge entstanden sind. Von diesen Beziehungen, die sich also von der Mancha bis nach Schlesien erstrecken, sind die zum Romane des Cervantes weitaus die wichtigsten, und sie sollen daher hier zunächst eine kurze Erörterung finden.

flussreichen Stellungen befanden und an dem jugendlichen bürgerlichen Dichter eine leichte Rache zu nehmen imstande waren. Wir hören in der That auch von Versuchen, den Berger extravagant zu unterdrücken und dem Verfasser einen Prozess zu machen. Vgl. Fournier's später anzuführende Ausgabe des Roman bourgeois, p. 227 (Anmk.).

Der Übergang des Don Quijote in die französische Litteratur ist bereits von uns erörtert worden.1) reiche und häufig aufgelegte Übersetzungen beweisen seine Beliebtheit und Verbreitung auch in den Schichten des eigentlichen Volkes, zudem hat gerade Sorel selbst an verschiedenen Stellen seines Polyandre den Roman des sinnreichen Junkers als eine auch bürgerlichen Kreisen vertraute Dichtung angeführt.<sup>2</sup>) Als daher ähnliche moralische und litterarische Schäden in Frankreich zu Tage getreten waren, wie sie jenseits der Pyrenäen den Don Quijote hervorgerufen, lag es für einen mit der spanischen Litteratur wohlvertrauten, und von ihrer realistischen Färbung entzückten Dichter nahe, den Roman des Cervantes unter Verwertung der nämlichen Hauptmotive und Anpassung vieler einzelner Züge nachzudichten, um womöglich ähnliche schlagende Erfolge zu erzielen, wie der spanische Vorgänger.

Stellen wir nun den Don Quijote und den Berger extravagant einander gegenüber, sehen wir zu, wie weit die Ahnlichkeit beider geht, und ob die Nachahmung des Franzosen eine gelungene, weil hinreichend selbständige, oder tadelnswerte, weil allzu abhängige und missverständliche ist.3)

Sorel entlehnte zunächst dem Don Quijote unzweifelhaft das Grundmotiv, wonach die Lekture gewisser tiberspannter Modedichtungen den Helden des Romans der klaren Einsicht in die realen Verhältnisse Lebens beraubt, derart dass er die Traumwelt der

<sup>1)</sup> Siehe hier Bd. I, S. 54 und 500.

<sup>2)</sup> Polyandre, l. III, 519. Ahnlich Clerville, der von einer Dame, welche sich eine Zeit des Wartens zu verkürzen hat, erzählt: Elle lisoit le Dom Quichot de la Manche qu'elle auoit pris sur ma table, & s'y plaisoit tellement qu'encore que nous eussions demeuré prés de trois quarts-d'heure, sa Suivante & moy, elle ne s'imaginoit pas qu'il y eust vn moment que s) Vergl. zu dem folgenden F. Bobertag, a. a. O., S. 251 ff. nous fussions ensemble (Le Gascon extravagant [1639], l. I, p. 66).

Poesie und die Wirklichkeit nicht mehr als auseinanderzuhalten vermag und daher, mit den Widerwärtigkeiten der letzteren in selbstverschuldete, meist kleinliche Konflikte geratend, zur kläglich-komischen Person wird. Weiterhin entsprechen einander augenscheinlich wichtigsten Personen und ihre gegenseitige Gruppierung. Dem Lysis-Don Quijote ist ein Carmelin-Sancho beigegeben; er wirbt um die Zofe Catherine wie sein Urbild um die Schenkmagd Dulcinea von Toboso; er erfreut sich der Gunst Hyrcan's und seiner Freunde, wie der sinnreiche Junker der des Herzogs und seines Hofes. Ausserdem sind noch manche geringfügigere Motive und kleinere Züge aus der spanischen in die französische Dichtung übergegangen, und dem Cervantes überdies mancher technische Kunstgriff abgesehen, übrigens auch eine seiner Schwächen, die Einschaltung romantischtragischer Geschichtchen, die hier wie dort allerdings nur exempli gratia erzählt werden sollen, nachgeahmt Eine direkte und starke Beeinflussung durch worden. den Don Quijote ist also eine feststehende Thatsache, die gar nicht eigens nochmals betont zu werden brauchte, hätte sich Sorel nicht, wovon später, gegen sie aufgelehnt.

Untersucht man nun das Wesen dieser mehr oder minder greifbaren Entlehnungen näher, so zeigt sich Sorel im allgemeinen zwar als verständiger Nachdichter, welcher die gröberen Versehen, in die ein sölcher tibrigens leicht genug verfallen kann, glücklich vermeidet, indessen als ein, wie man wohl auch nicht anders erwartet, dem Cervantes nur sehr wenig kongenialer Geist. Der französische Dichter hat gleich bei der Übertragung des Grundmotivs gefehlt, und zwar durch allzu engen Anschluss an sein Vorbild. Es langweilt den Leser, im Berger extravagant Verrücktheit infolge der Lektüre von Hirtenromanen ausbrechen zu sehen, nachdem er im Don Quijote ganz das nämliche als Folge von übereifrigem Studium von Ritterromanen beobachtet. Gewiss

ist das Motiv variiert, aber nicht mit hinlänglicher Kraft. Von vornherein erkennen wir in Lysis den nur notdürftig ummaskierten Hidalgo wieder; wir fühlen uns auf jeder Seite an die Schönheiten des Originals erinnert, denen der Nachahmer vergeblich gleich reizvolle an die Seite zu setzen versucht; wir empfinden alle Abweichungen vom Vorbild nicht als Äusserungen selbständiger Schaffenskraft des Neudichters, sondern einfach als unwillkommene Störungen, und so ist von allem Anfang an eine objektive Abschätzung der jüngeren Dichtung bedenklich in Frage gestellt. Dazu kommt, dass sich bei Sorel der im Don Quijote einheitliche Anlass zur Geistesstörung des Helden unangenehm zersplittert. Man weiss in der That nicht recht, ist Lysis verrückt geworden infolge der Hirtendichtungen allein, oder der idealistischen Romane im allgemeinen, oder durch poetische Lekture überhaupt, denn auf all' dies schlägt der französische Dichter los, und zwar verdoppelt er Zahl und Härte der Hiebe in dem dunklen Bewusstsein, dass gar manche ihr Ziel nicht treffen. So zerfährt die Satire Sorel's nach verschiedenen Richtungen, während die des Cervantes ihre ganze Kraft auf das allein angegriffene Objekt, die libros de cavalleria, konzentriert.

Eine unglückliche Hand aber zeigt Sorel auch bei der Nachbildung der von ihm herübergenommenen Charaktere. Wie unendlich weit steht zunächst Lysis hinter Don Quijote zurück! Gewiss ist auch dieser ein lächerlicher Monomane, aber abgesehen von seiner einen fixen Idee ist er ebenso geistreich als edel, ein Mann von vollendeter gesellschaftlicher Bildung und unbestreitbarem persönlichen Mute, kurz die Verkörperung des idealen Rittersmannes; als solcher erscheint er uns liebenswert trotz seiner Phantasterei, wir nehmen das lebhafteste Interesse an seinen Thaten und Erlebnissen, weil in ihnen ebenso viel Edelmut wie Thorheit, ebenso viel allgemein menschliches Herzeleid, als selbstverschuldetes komisches Missgeschick zu Tage tritt. Lysis

dagegen ist nicht nur verrückt, sondern obendrein ein alberner Tropf, eitel, lüstern, feige und jeder tieferen Bildung baar. Dass ein solcher den Verstand verliert, von dem er nie allzuviel besessen, und wie sich ein Pinsel als Narr benimmt, das kann einem denkenden Leser, der nicht bloss eine spasshafte Geschichte hören will, nur wenig interessieren. Auch wird ja die Gefährlichkeit der Schäferromane dadurch am wenigsten bewiesen, dass ein Idiot wie Lysis über ihre Lektüre nürrisch wird, während dagegen seine normal begabte Umgebung sich ihrem schädlichen Einfluss mit Leichtigkeit entzieht. Wie anders gefährlich erscheinen dagegen bei Cervantes die Ritterbücher, da durch sie ein edler und bedeutender Geist aus der richtigen Spur gelenkt zu werden vermochte. Durch diese Herabdrückung des Lysis zur lediglich lächerlichen Person geht nun aber auch Sorel's Roman der ganzen tieferen, man möchte sagen allegorischen Bedeutung verlustig, durch welche der Don Quijote wie kaum eine andere Erzählung ausgezeichnet ist. Don Quijote birgt ja ausser der zunächst erkennbaren satirischen Tendenz wider die Ritterbticher noch eine ganze Welt allgemeinerer Gedanken und weittragender Betrachtungen. Der Junker von der Mancha ist überhaupt Repräsentant aller der Phantasten, welche eine einseitige Anregung des Gemütes zu Narren werden lässt; er ist der überspannte Mensch zat ¿ξογήν, seine Geschichte die ebenso tragische wie komische Geschichte derer, die hohen Idealen mit heroischem Opfermute nacheilen und dabei an den Klippen der Alltäglichkeit zerschellen.<sup>1</sup>)

Zum Don Quijote steht bei Cervantes Sancho Pansa im wirksamsten Gegensatz: jener hochbeanlagt, aber

<sup>2)</sup> Dem einfältigen Lysis vermag nun Sorel natürlich auch nicht derartige bizarr-geistvolle Standreden in den Mund zu legen, wie sie Cervantes seinen Helden so vielfältig halten lässt. Er sieht sich daher, um seinen satirischen Gedanken Ausdruck zu geben, zur Einführung einer eigens hierfür

verrückt, dieser geistig gesund, aber eine höchst mittelmässige, hausbackene Intelligenz. Zwischen Lysis und Carmelin fehlt dieser Kontrast zum besten Teile, denn Carmelin ist ebenfalls ein Narr und ebenso klug, oder richtiger beschränkt, wie sein Genosse. Anstatt daher dem Hirten als wirksame Folie zu dienen, ist er nichts weiter als dessen unntitze, ermtidende Wiederholung. Auch die Umgebung der beiden Narren, die mit diesen nur plumpe und teilweise sogar recht rohe Spässe treibt, besitzt nicht die geistreiche Ironie derer, welche aus der Überspanntheit des Don Quijote nicht allein Belustigung, sondern auch vielfach Anregung zu ernsteren Reflexionen schöpfen. Dagegen muss wohl anerkannt werden, dass Catherine im Gegensatze zu Dulcinea einige feinere und zum Teil recht lebenswahre Züge erhalten hat. Vor allem aber ergibt eine Parallele zwischen dem Don Quijote und dem Berger extravagant das zum Lobe des letzteren, dass Sorel es verstanden hat, die spanische Lokalfärbung in eine echt französische umzuwandeln. Wer den Überspannten Hirten läse, ohne die Dichtung des Cervantes zu kennen, der würde in der That durch nichts an eine ausländische Vorlage erinnert.

Hören wir zum Schlusse dieser Gegentiberstellung, welche für Sorel's Roman notwendigerweise eine wahre Feuerprobe sein musste, wie der Dichter selbst sein Verhältnis zum Don Quijote betrachtet und wie er tiber sein Vorbild urteilt (Rem., p. 542 ff.): Il ne faut pas oublier que quelques vns disent que mon liure n'est qu'vne imitation de Dom Quixote de la Manche, & que Fontenay (eine Person des Romans) reproche aussi à Lysis qu'il a quelque chose de l'humeur de ce Chevalier errant: mais excepté que ces deux hommes sont tous deux fols, l'on n'y

geschaffenen Persönlichkeit gezwungen. Es ist dies Clarimond, die farbloseste Gestalt des Romans, da sie eben nichts weiter ist als die verkörperte Didaxis, wie sich dies namentlich im XI. ausschließlich satirisch-lehrhaften Buche zeigt.

trouve point d'autre conformité. L'on me dira que mon berger a vn valet qui fait le plaisant, comme Sancho: mais voudrait-on qu'il n'eust personne pour le servir, & pour luy tenir compagnie & luy donner de la consolation quand les autres l'abandonnent? Et pour quoy ce valet ne deviendroit-il pas plaisant quand il ne le seroit point de nature à voir faire tant de sottises à son maistre & à ceux qui le frequentent? Il est vray que ie ne nie pas que ie n'aye eu connoissance du Dom Quixote, mais il y auoit douze ans entiers que ie ne l'auois leu quand i'ay fait cecy, & quand ie fy cette premiere lecture ie n'estois pas en un aage capable d'y remarquer beaucoup de choses. I'ay voulu attendre que mon histoire ait esté accomplie pour repasser les yeux par dessus le liure de ce valeureux Chevalier, & voicy le iugement que l'en puis faire (folgt die Hervorhebung einiger Unwahrscheinlichkeiten, namentlich sei es geradezu ein Wunder, dass Don Quijote den Verstand ohne Zureden anderer wiedergewinne; getadelt wird auch die Einschiebung einiger müssiger Episoden und die Redseligkeit fast aller Personen). Il faut considerer que Ceruantes auoit vne plus belle matiere que moy. Tout ce qui se peut imaginer au monde pouuoit tomber dans l'esprit d'un homme qui ne croyoit qu'aux enchantemens . . . Au lieu de cela que peut faire de beau vn Berger qui n'a qu'à garder ses moutons dans un pray de deux ou trois arpens ... A voir le stile de Ceruantes, ie croy qu'il se fust trouvé bien empesché en un suiect si sterile, & neantmoins le berger Lysis a eu de si rares fuccez qu'ils ne font pas moindres en nombre que ceux du Cheualier, quoy que mon liure ne soit pas de la moitié si gros . . . Aussi ay-ie bien affaire à d'autres hommes que non pas Ceruantes; ils s'est attaché à des liures monstrueux qui se condamnent assez d'eux mesmes, . . . mais moy l'ay à combattre des autheurs que l'antiquité à reuerez & que ce siecle-cy revere encore . . . pour dire tout en vn mot ce que ie pense de l'histoire de Dom Quixote, elle n'a garde de faire beaucoup contre les Romans, veu que mesme

elle est entremessée d'une infinité de contes tout romanesques, & qui font peu d'apparence de verité . . .

Von geringerem Interesse sind die Beziehungen des Berger extravagant zu der ebenso betitelten Pastorale burlesque des Thomas Corneille. So schlagend sich auch in dem Stückchen die Sprach- und Versgewandtheit und das grosse Verständnis des Dichters für szenische Effekte offenbart, steht die Komödie doch ganz erheblich hinter dem Roman zurtick. Corneille hat die satirische Tendenz der Dichtung, ihren besten Lebensnerv, erheblich abgeschwächt, indem alle seine Personen Lysis' Schäfertreiben zwar belachen, aber doch nachahmen, und sich dabei eigentlich ebenso albern benehmen wie er selbst. In den Vordergrund gestellt hat dafür Corneille die bei Sorel nur angedeuteten zärtlichen Beziehungen der Nebenpersonen zu einander, auch hat er diese Beziehungen zum Teil abgeändert. Wie bei Sorel ist Anselme Liebhaber Angelique's; Clarimond, der bei Sorel nur die Kunsttheorie des Verfassers verkörperte, ist zum Anbeter Charite's geworden, die bei Corneille nicht Dienerin, sondern Bergere & parente d'Angelique Carmelin wurde ausgeschieden. Das Stück, in ist. welchem die gelungensten Schwänke des Romans, vor allem Lysis' Verwandlung in ein Mädchen und seine Keuschheitsprobe, geschickt verwoben sind, muss der abweichenden Gruppierung und veränderten Tendenz halber auch anders schliessen als der Roman: Lysis heiratet Charite nicht und bleibt auch von seiner Narrheit ungeheilt: er wird am Schlusse des V. Aktes von angeblichen Nymphen bestimmt, sein Dasein als fruchtbarer Obstbaum zu beschliessen. "Man sieht", sagt Bobertag (a. a. O., S. 254) sehr richtig, "dass dadurch der Fabel eigentlich jede Pointe entzogen wird, und wir werden keineswegs durch die drei glücklich endenden Liebesverhältnisse, die uns nur eine geringe Teilnahme einflössen können, entschädigt".

Auf Gryphius' Lustspiel, das sich lediglich an H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. II. Corneille hält, ohne dass der Verfasser vielleicht auch nur eine Ahnung hatte, dass er lediglich eine Nachahmung reproduzierte, hier näher einzugehen liegt kein Anlass vor.

Eine Anzahl von Nachahmungen rief der Berger extravagant jedoch auch auf dem Gebiete des Romans selbst hervor. Als die wichtigste derselben darf wohl der schon öfter genannte Gascon extravagant') des sonst so gut wie nicht bekannten Clerville betrachtet werden, dessen im Titel genannter Held merkwitrdig hin- und herschwankt zwischen Don Quijote, dem Baron de Fæneste und Sorel's Lysis. Ziel der Satire sind die Ritterromane, ihre seltsamen Verwickelungen,

<sup>1)</sup> Dass auf der k. b. Staatsbibliothek zu München befindliche Exemplar dieser Dichtung, das uns einzig bekannte, führt den Titel: Le | GASCON | EXTRAVAGANT | HISTOIRE COMIQVE. | [Vignette mit der Umschrift: Ex dolore | gaudium.] A PARIS, | Chez CARDIN BESOGNE, au Palais à | l'entrée de la petite Gallerie des prison- | niers, aux Roses vermeilles. | M. DC. XXXIX. [1639]. Der eine Band — ein zweiter scheint nicht zu existieren — zählt (V +) 580 bezifferte Seiten und umfasst 5 Bücher, deren letztes einen Abschluss nicht darbietet. Privilége &c. fehlt.

Ahnlich wie *Francion* verspottet auch der *Gasc. extrav*. das preziöse Wesen, die nichtigen Gespräche und den Kleiderdünkel. Die Unterhaltung einer Dame - Dorphyse - mit dem Helden (p. 417 ff.) ist zu charakteristisch und überdies einer bekannten Szene der Molière'schen Précieuses ridicules zu eng verwandt, um hier nicht mitgeteilt zu werden... Vrayment, Monsieur, repondit la Dame, il est bien aysé à voir, que vous auez esté esteué auec vn grand soin, ... mais vous auez vn Rabat bien fait? d'où en est le Passement? Le Galand de vostre Moustache est parfaitement beau: Sans doute que c'est la couleur de vostre Maistresse: N'auons-nous point l'honneur de sçauoir qui elle est? ... Vostre habit est merueillesement bien fait, on diroit que vostre Pourpoint est collé sur vous: vos bottes n'ont point esté saites en ce Pays icy, car nous n'auons point de Cordonniers qui trauaillent si proprement. Mon Dieu que vos Gans ont vne senteur agreable, ie pense qu'ils sont de peau de Iasmin: vous estes l'homme le mieux ajusté que i'ay veu, on diroit que vous sortez d'vne boëte:

Abenteuer. Clerville ist kein verächtliches Talent, sein echt pikareskes Werk birgt eine Fülle reizender Schilderungen, von denen man bedauern muss, dass sie unwiderruflich unter dem Schutte des Vergessenen begraben liegen. In der feinsinnlichen Ausmalung erotischer Verhältnisse ist der Dichter geradezu Meister; gar manche Szene würde die Schilderungen eines Marivaux oder Prévost d'Exiles nicht verunzieren. Merkwürdig ist der Roman noch durch die sehr lebendige Schilderung einer Seelenreise in das unterirdische Reich (s. oben S. 86¹). — Eine andere bemerkenswerte Nachbildung des überspannten Hirten ist der Chevalier hypocondriaque¹) des

1) LE | CHEUALIER | HIPOCONDRIAQVE. | Par le S<sup>r</sup> du VERDIER. | A PARIS, | Chez PIERRE BILLAINE, ruë S. Iacques | à la bonne Foy, deuant S. Yves. | M. DC. XXXII. Auec Privilege

du Roy. 1 Bd. 8°.

Rien ne vous manque, vous estes parsaitement bien assorty. Y a-il long-temps que vous estes en ces quartiers? Hé bien! que dites-vous de nostre pays? Est-il pas vray que les Dames n'y sont pas si belles qu'au vostre? Auez-vous fait estat de demeurer long-temps en nos quartiers? ie meure, nostre Province se pourra dire heureuse, puis qu'elle a eu le pouuoir d'y arrester vn Caualier si accomply que vous. Ie n'ay iamais veu vne si belle Perruque que la vostre, ie pense que vous auez tous les matins vn Barbier pour vous la friser & peigner. Est-ce Poudre de Mont-pellier, Muse ou Ciuette, que vous portez sur vous? Que vostre Castor est luysant. Der Geck antwortet: Quant à moy, ie ne m'arreste qu'à considerer vostre Guirlande, ie m'asseure qu'estant belle comme elle est, il faut qu'vn Fauory vous en ayt fait present. Vous estes parfaitement bien coiffée. Vous auez la Garsette faite à rauir, vos doubles mouchoirs sont pliez à merueilles, le Passement en est fort rare. Etc. Danach geht er auf das Gebiet der Modelitteratur über: Auez-vous veu la Marianne [natürlich des Tristan l'Hermite], & le Cyd? Il y a de rauissantes choses. Pour des Romans, nous n'auons plus rien qui vaille. L'Astrée est vne vieille piece: la Polixene est divertissante: Polexandre embarasse trop l'esprit: Ariane [von Desmarets] a esté bonne en son temps: mais pour les Dames, la lecture de L'Honneste Femme semble plus agreable que pas vne autre. Etc.

Sieur du Verdier, welchen Sorel's Erfolge aus dem idealistischen Lager herübergelockt hatten, ohne ihn jedoch völlig für die realistischen Prinzipien zu gewinnen. Du Verdier schliesst sich fast mehr an den Don Quijote als an den Berger extravagant an, ja er schreibt Cervantes des öfteren unverfroren aus. Gleich dem spanischen Dichter richtet er seinen Spott auch fast ausschliesslich auf den heroischen Roman, namentlich auf den Amadís, wobei man leider nicht vergessen kann, dass doch wohl kein anderer als du Verdier selbst die zu einem ungeheuren Zyklus angeschwollenen Epen dieses Sagenhelden in einer zusammenfassenden Um- und Nachdichtung wenige Jahre vorher herausgegeben hatte. 1) Die Fahnenflucht des du Verdier ist, wie gesagt, keine vollständige; er verfällt, trotzdem er einen realistischen roman comique zu schreiben vorhat, doch sehr häufig in die elegisch-überspannte Manier der Idealisten, und im Punkte der Komposition unterscheidet sich der Chevalier hypocondriaque eigentlich gar nicht von einem Romane Gomberville's oder la Calprenède's.

Schon die Existenz dieser Nachbildungen beweist, dass der Berger extravagant seiner Zeit ein ebenso notwendiges wie heilsames Werk war. Eine an sich berechtigte Form der Romandichtung hatte sich ungebührlich ausgedehnt und einen täglich wuchernden Litteraturzweig gebildet; sie war auch von ihrer ursprünglichen relativen Vortrefflichkeit mehr und mehr zurückgekommen und bot statt der Idylle affektierte Schwärmerei. Trotzdem wurden die Erzeugnisse dieser Gattung von den Lesern aller Klassen verschlungen, in ihrer Hohlheit und Abgeschmacktheit aber nur von wenigen erkannt. Anfänglich Lektüre jener Kreise, in denen das Bedürfnis

<sup>1)</sup> Le Roman des Romans on la Conclusion de l'Amadis, du Chevalier du Soleil, & autres, Romans de Chevalerie. Paris 1626. 7 Bde. 8°. Vgl. Bibl. des Rom. p. 210. Allerdings könnte nur zufällige Namensgleichheit der Versasser vorliegen.

nach ihr entstanden war und wo die Bildung ausgereicht hatte, sie in ihrem tieferen Wesen zu verstehen, war sie allmählich in die unteren, ungenügend vorbereiteten Schichten gedrungen und hatte hier wirklich schon vielfach das greifbare Unheil angerichtet, welches Sorel, wenn auch mit ein wenig Übertreibung, im Berger extravagant schildert. Derartigen Missständen begegnet am wirksamsten die Satire, und das Verdienst, die Geissel des Spottes zuerst und rücksichtslos geschwungen zu haben, ist ein bleibender Ruhm Sorel's und sollte seine Dichtung, trotz poetischer Schwächen und Mängel, dauernd der Vergessenheit entreissen.

4. Wir gehen zu Sorel's drittem realistischen Romane, dem leider unvollendeten Polyandre über. Gegen die Mitte des Jahrhunderts entstanden, trägt er den früheren Romanen des Dichters gegenüber die erfreulichsten Merkmale grösserer Reife: er ist minder ausgelassen und naturalistisch als Francion, verrät aber die nämliche scharfe Beobachtung des realen Lebens; er ist weit weniger rücksichtslos satirisch als der Berger extravagant, predigt aber vielleicht noch eindringlicher — nämlich mit der Kraft des guten Beispiels — die ästhetischen Überzeugungen des Verfassers. 1)

Das Aduertissement au Lecteur sagt zunächst, was der Titel — der Name des Helden — bedeute: vn subtil & raffiné qui fait piece à tout le monde, & qui faisant son profit de toutes choses ou plusieurs, establit seurement sa fortune — man sieht, es ist eine neue Verkörperung des Picaro, die uns in dieser Dichtung entgegentritt. Sorel hält eine Entschuldigung sür geboten, warum er dem Helden und den übrigen Personen des Romans griechische Namen beilege: es sei aus Diskretion ge-

<sup>1)</sup> Bibliographisches. Der Titel der einzigen bekannten Auflage lautet: POLYANDRE | HISTOIRE COMIQVE. | A PARIS, | Chez la Vesue NICOLAS CERCY [80!] au | Palais, dans la Galerie Dauphine, | à la Bonne-Foy. | M. DC. XLVIII [1648].

schehen, indem all' die erzählten Abenteuer sich jüngst in der Hauptstadt zugetragen hätten.1) Schon hieraus ersieht man, dass Sorel abermals streng realistisch zu schildern vorhat, er verspricht in Polyandre: la vraye Histoire comique selon les preceptes des meilleurs Autheurs, eine Geschichte, die nichts anderes sein solle, qu'une peinture naiue de toutes les diverses humeurs des hommes, auec des censures viues de la pluspart de leurs deffauts. Die Typen, welche sich der Dichter auserlesen, sind "der Afterpoet, der thörichte Liebhaber, der Bramarbas, der oberflächliche Höfling, die kokette Frau, der lügnerische Philosoph und der betrügerische Goldmacher<sup>4</sup>. Sollte es ihm nicht gelingen, alle diese Figuren ganz naturwahr reden und handeln zu lassen, so bittet der Dichter, dies mit der Schwierigkeit zu entschuldigen, welche die Beobachtung so verschieden gearteter Menschen darbiete; c'est possible ce qui iusques à cette heure a destourné les Autheurs François de composer de tels liures, tellement qu'à peine auons nous deux de pareil genre qui soient originaires de France (offenbar meint Sorel selbstbewusst seine eigenen beiden Schöpfungen), car les autres sont des traductions de liures Espagnols composez selon les costumes de leur siecle . . . Die Vorrede endet mit einem Angriffe auf die

AVEC PRIVILEGE DV ROY. Partie I = Livres I-III, 592 bezifferte Seiten; Partie II (das Titelblatt trägt den Zusatz: Seconde Partie, und Verleger ist diesmal der bekannte Augustin Courbé, dans la Galerie du Palais, à la Palme) = Livres IV-VI, 618 Seiten. Privilége und Achevé d'imprimer (für beide Teile) vom 17. Juni 1647, bezw. 15. März 1648.

<sup>1)</sup> Sorel ist sonst ein Feind griechischer und überhaupt fremdländischer Namengebung, obschon er sie weder im Francion noch im Berger extravagant ganz vermieden hat. Berger extravagant p. 7: nous disons Francine au lieu de Françoise, Diane au lieu d'Anne, Hyante au lieu de Jeanne, Heleine au lieu de Magdeleine, Armide au lieu de Marie, Elise au lieu d'Elisabeth. Ces noms anciens sonnent bien mieux que les nouveaux dedans la bouche des Poëtes . . . und ib. p. 485: Parlerons-nous tousours moitié Grec & moitié François? la finesse en est trop vieille.

idealistischen Romane, von denen es 10000 Bände gäbe, und die leider nur allzu begierig gelesen würden ... mais il y a d'autres gents qui ayment mieux voir de petites auantures de Paris ou d'une promenade, telles qu'il en pourroit arriver à eux ou aux personnes de leur connoifsance, parce que cela leur parest plus naturel & plus croyable ... Eine Inhaltsangabe der sechs Bücher mag zeigen, inwieweit sich diese im Vorwort gegebenen Versprechungen und Theorien im Romane selbst erfüllen und praktisch bewähren.

Partie I, L. I. Polyandre, der eine Zeit lang fern von Paris gelebt hat, kehrt dahin zurück und ergeht sich, um alte Bekanntschaften zu erneuern und neue anzuknüpfen, auf der Promenade von Saint-Germain. Er lernt hier den albernen und ärmlichen Modedichter Musigene kennen; voll Dreistigkeit drängt sich dieser in eine Damengesellschaft, bleibt indes hierfür nicht lange ungestraft. Als er nämlich das Medaillonbild einer schönen Dame, das er bei sich trägt, bewundernd betrachtet, entreisst ihm plötzlich ein Vorübergehender das Portrait, ein anderer gleichzeitig den nur geliehenen Mantel, worauf Musigene im Eifer diesen wieder zu erhalten, das Bild einbüsst. Er stellt hierauf Polyandre dem jungen und reichen Neophile vor, der eben von einer angebeteten jungen Wittwe, Aurelie, die Aufforderung erhalten hat, sie zu besuchen. Ungeduldig eilt er in das Haus dieser Dame, wird aber von deren alter Kammerfrau, die sich an Stelle der Herrin das verhängte Bett gelegt, angeführt und dem Gelächter einer rasch versammelten Gesellschaft preisgegeben. Voll Zorn und Beschämung entfernt er sich, ohne Aurelie's Entschuldigungen anzuhören; er begegnet wieder Polyandre und Musigene; zwei andere Herren, welche Verwandten Aurelie's den Hof machen, gesellen sich zu ihnen, und die ganze Gesellschaft begibt sich nach Neophile's Wohnung, um ihn über sein missglücktes Liebesabenteuer zu trösten. Musigene sucht sich ihm

als Hausdichter aufzunötigen: habe er erst die Poesie von ihm erlernt, so werde ihm bei den Frauen nichts mehr fehlschlagen; ein anderer, der amoureux universel Orylan, gibt aus seiner reichen Erfahrung praktischere Ratschläge; sein Begleiter dagegen entpuppt sich als Alchymist: er nimmt Neophile bei Seite und verspricht ihm den Stein der Weisen und ungemessene Reichtimer, wofern er ihm nur einen kleinen Vorschuss für seine Experimente gewähre. Neophile opfert etliche Pistolen, erträgt auch, immer in seinen Gedanken bei Aurelie, das närrische Benehmen Orylan's, der fortwährend den Wagen halten lässt, um vorübergehende Lakaien und Zofen nach den Liebeshändeln ihrer Herrschaft auszuforschen, in die er sich verwickelt glaubt.

L. II. Orylan und Polyandre speisen bei Neophile und besuchen dann einen Ball, der in der Nachbarschaft abgehalten wird. Diese Lustbarkeit wird eine Zeit lang dadurch gestört, dass adelige Offiziere sich in die Gesellschaft eindrängen und die bürgerlichen Herren und Damen verhöhnen. Der schlimmste dieser Ruhestörer gerät schliesslich mit seinem Spotte an den Unrechten, einen Standesgenossen; er wird von diesem mit dem Degen bis auf die Strasse verfolgt und dort schwer verwundet. Damit ist für die Tischgenossen das fröhliche Behagen wiederhergestellt. Man unterhält sich namentlich auf Kosten Orylan's, in welchem beinahe jede der anwesenden Damen ihren Verehrer erkennt. Orylan geht auf die mit ihm getriebenen Scherze ein, da sie seiner Eitelkeit nur schmeicheln, und so erreicht das Fest am Morgen sein Ende.<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Wir geben als Stilprobe die nachfolgende auch kulturhistorisch merkwürdige Schilderung eines Balles in einer Bürgerfamilie (P. I, L. II, p. 177 ssq.). La maison où le bal se tenoit estoit chez vn homme d'affaires, c'est à dire chez vn homme de finance & de party selon la nouuelle saçon de parler, lequel s'estant marié depuis peu, & se voyant dans la haute sortune, vouloit que son bon-heur parust aux yeux de chacun, ne croyant pas

Polyandre übernachtet bei Neophile, der an ihm grosses Gefallen gefunden, und lernt am folgenden Tage dessen Vater, den reichen Finanzmann Aesculan kennen, der ihm ebenfalls mit grösster Zuvorkommenheit begegnet. Bei Tisch erzählt ein zu Gast gebetener Edelmann ausführlich ein Begebnis, welches eben das Stadtgespräch bildet. Cephize, eine vielumworbene Schönheit, um die sich namentlich Valere und Lycian bemühen, liess von einem geschickten Maler ihr Bild anfertigen. Valere

estre parfaitement heureux si les autres ne le sçauoient. Il faut croire qu'il desiroit premierement que ses richesses sussent connues par sa magnificence, & l'on y adioustoit encore, qu'aiant espousé vne tresbelle femme, il estoit de cette humeur, qu'il souhaitoit que l'on la vist, se glorifiant de la posseder apres qu'elle en auoit resusé beaucoup d'autres. Sa sale estoit parée d'vne tapisserie des plus exquises; il y auoit des chandeliers de cristal, attachez sort prés à prés au plancher, qui par leur reflexion & leur esclat redoubloient la clarté des flambeaux qu'ils portoient. Il y auoit douze violons des meilleurs de Paris, montez sur vn petit theatre, que l'on auoit fait au coin de la sale. Force chaises & tabourets auoient esté mis partout. Les Dames & les Demoiselles les plus qualifiées estoient assises au premier rang, & il y auoit quelques semmes que la beauté & la ieunesse mettoient à l'égal des filles. Elles faisoient plus d'vn demy cercle qui laissoit de l'espace pour danser, & derriere il y auoit des Dames plus agées, qui par leurs aiustements & leur contenance estudiée, témoignoient qu'elles pretendoient encore à la bonne mine, & qu'elles ne pensoient point estre au rebut. Quelques hommes estoient assiz en consusion parmy elles, & vers la porte il y en auoit vne grosse foule qui estoient debout. Les plus galands, entre lesquels estoit Neophile, refusans des chaises, quoy qu'ils sussent de condition, estendoient leurs manteaux par terre, & s'alloient coucher aux pieds des belles Dames, où ils se trouuoient encore trop honorez, & tantost les vns, & tantost les autres estoient pris pour danser.

Le bruit se fit grand & la place demeura petite, pour l'arriuée de quelques gens que l'on n'attendoit pas. C'estoit des hommes d'espée, qui alloient par tout sans y estre mandez, lesquels troublerent la tranquilité & le plaisir de l'assemblée. Ils se donnoient vne grande liberté, & parloient si haut qu'ils en estoient importuns. Ils se figuroient que tout ce qui estoit là estoit au dessous d'eux, n'estant qu'vne assemblée de gens de ville, & pource que les Demoiselles qu'ils abordoient les consideroient moins que quelques ieunes hommes de leur connoissance, ils eurent dessein de s'en vanger & de se railler d'eux, principalement

bewog den Künstler zur heimlichen Herstellung einer verkleinerten Kopie, aber Cephize, welche hiervon erfahren, verbot dem Maler den Verkauf des Medaillonbildes. Durch eine List setzte sich nun aber Lycian in den Besitz desselben, und liess sich erst, nachdem ihn der eifersüchtige Valere verraten, zur Herausgabe bewegen. Valere wollte Cephize das Bild auf der Promenade von Saint-Germain zurückerstatten, verlor es, hatte aber das Glück, es bald darauf dem Finder —

d'vn nommé Berynte, qui dansoit souuent, & qui faisoit trop l'entendu à leur gré. A la seconde courante qu'il mena, Lepanthe vn de ces determinez, se mit en place, & le suiuit comme s'il g'eust esté son ombre: Quand il faisoit la reuerence, il la saisoit pareillement; Lorsqu'il dansoit, il dansoit aussi auec les mesmes pas & les mesmes postures, de sorte que c'estoit vne mocquerie maniseste. Berynte vouloit faire bonne mine & donner à connoistre qu'il ne se soucioit point de cela, mais pourtant cela le lassoit, & quelques filles estoient honteuses de danser auec luy pour ce suiet, craignant de seruir de risée. Enfin la persecution de Lepanthe cessa par luy mesme, car en faisant toutes ses simagrées, il ne prit pas garde à vn carreau rompu qui se trouux sous ses pieds, & que quelqu'vn y fit peut estre glisser exprez, tellement qu'il fit vne grande glissade, & sust tombé tout à sait, s'il ne se fust retenu au bras d'vne chaise. Plusieurs se gardoient d'en rire auec éclat, pour ne point irriter la brutalité de cet homme, qui ne cherchoit que des occasions d'outrager quelqu'vn: Mais toute sa colere se tourna vers Berynte, comme s'il eust esté cause de cet accident; Il tascha de l'offencer de paroles, disant affez haut beaucoup de calomnies contre luy . . . mais Polyandre qui le connoissoit, le voulant apaiser, luy remonstra, que Berynte n'auoit rien dit pour l'offencer, & qu'au contraire, il s'estoit tenu dans l'humilité... Soit qu'il creust cecy ou non, il n'en parla plus. Il s'amusa à en attaquer d'autres auec ses compagnons, & leurs railleries s'adressoient mesme à quelques femmes qui ne leur plaisoient pas.

Plusieurs personnes pacifiques qui estoient là se trouuoient scandalisées du desordre que ces gens-cy aportoient, & des affronts qu'ils

vouloient saire à ceux qui n'estoient pas de leur prosession.

... Pendant ce discours la danse continuoit, & l'on croyoit qu'il eust esté honteux de la cesser à cause de la presence des gens d'espée. Neantmoins ils n'estoient guere plus modestes qu'au commencement, & causoient tousiours du mescontentement quelque part. Ce qui deplaisoit d'auantage, c'est que deux ou trois Demoiselles les ayant voulu prendre pour danser afin de voir ce qu'ils sçauoient saire, les vns

Musigene — wieder abnehmen zu können. Cephize bewies seitdem Valere scheinbar eine grössere Huld, und auch ihre Base Myrtille, welche Cleodame, ein Freund Valere's, liebte, zeigte sich diesem geneigter. Beide Herren waren daher hocherfreut, als am letztvergangenen Tage die Damen sie baten, ihren Wagen benutzen zu dürfen, um auf der Messe Einkäufe zu machen. Man fuhr zu viert ab, wobei Cephize noch versicherte, ihre Mutter von dem Ausfluge unterrichtet zu haben. Die Einkäufe auf der Messe waren indes nur ein Vorwand; Cephize hiess den

auoient dansé auec des postures ridicules, & les autres auoient resusé tout à plat, quoy qu'ils s'en sussent bien acquitez, s'ils eussent voulu. Cela estoit fort desobligeant; & l'on disoit qu'ils monstroient qu'ils n'estoient venus là, qu'afin que l'on leur donnast du passe-temps, ce qui n'estoit point suportable. Il y en eut mesme vn si sussissant, que comme vne Demoiselle le vint prendre pour vne courante continue; quoy qu'elle fust de bonne mine, & semme d'vn homme de robbe qui n'estoit point à mespriser, il luy dit d'vn ton desdaigneux; Je pense, ma bonne Demoiselle, que vous ne sçauez pas que je suis Calidon; ie n'ay iamais dansé ailleurs qu'au Bal du Louure. prenez-vous pour quelque Secretaire ou Auditeur? qu'est-ce que ie puis auoir qui me deguise tant? Est-ce que ie n'ay pas mes plumes? il disoit cecy, parce qu'estant nud teste de peur de gaster sa belle cheuelure, il tenoit son chapeau en main, qui estoit à moitié caché sous son manteau. Alors cette Demoiselle qui estoit semme d'esprit, & se sentoit fort piquée du resus de cet arrogant, luy repartit; Il est vray, Monsieur, qu'à la plume l'on connoist l'oyseau. Il demeura interdit de cette repartie, qu'il ne sçauoit comment prendre. Il iuroit que si c'eust esté vn homme, il luy en eust demandé l'explication; Et pource · qu'il n'osoit attaquer vne femme, il prenoit resolution de s'en vanger sur le premier bourgeois qui luy desplairoit. Lors qu'il estoit dans cette pensée, de nouveau monde arrivant dans la salle, il se trouva vn peu poussé & s'adressant à celuy qui estoit derriere luy, qu'il prenoit pour vn homme de peu de consequence, il luy dit sierement, ie vous prie de ne pas m'incommoder d'auantage. L'autre luy repartit assez doucement, que c'estoit vne soule d'hommes qui se iettoit sur luy, lesquels ils ne pouuoit retenir. La dessus il vint vn second choc plus fort que le premier, ce qui fascha Calidon de telle sorte, que se tournant vers le mesme, il luy dit en iurant; Je te donneray cent coups d'esperon, Bourgeois, si tu ne t'arrestes. Il sut sort estonné lors que cét homme luy respondit resolument; Je suis aussi bien Gentil-homme que vous. En mesme temps, Calidon luy voulut donner vn soufflet,

Kutscher weiter und weiter fahren, so dass Valere und Cleodame schon auf den Gedanken kamen, die Mädchen wollten ihnen eine Entführung nahelegen. Aber plötzlich liess Cephize vor einem Kloster halten und schlüpfte mit Myrtille rasch hinein, nachdem sie ihren verdutzten Begleitern bündig erklärt, nie wieder in die Welt zurückkehren zu wollen.

Die Mutter Cephize's war anfänglich ausser Stande, dem Berichte des tiefbetrübten Valere Glauben zu schenken, ja sie schickte sich an, ihn als den Entführer

mais l'autre le repoussa, & se faisant saire place, il tira du fourreau vne espée qu'il portoit. Il sut mis incontinent hors de la salle, & de la maison, par quantité de gens, mais Calidon estant sorty apres, prit l'espée d'vn page, & sçachant que son ennemy estoit passé dans vne ruë prochaine, il l'alla assaillir à la clarté de la Lune, qui estoit sort belle alors. Il se dessendit genereusement, & donna vn coup dans le bras de Calidon, & vn autre dans le ventre, & le voyant abattu il se sauua. Quelqu'vn de ceux qui l'auoient remarqué, dirent que c'estoit Hermodan Gentil-homme d'aussi bonne maison que Calidon, lequel ce Calidon auoit pris pour vn homme de ville, l'ayant veu habillé modestement, parce qu'il portoit le deuil, & son humeur brutale auoit fait qui'il l'auoit attaqué indiscrettement. Lors que l'on sçeut au Bal, comment Calidon auoit esté traité, plusieurs dirent que c'estoit vne iuste punition, de ce que ces gens-cy estoient venus troubler leur assemblée, & que l'ordonnance du Ciel en estoit d'autant plus à admirer, qu'ils auoient esté punis les vns par les autres, Calidon prenant Hermodan pour vn Bourgeois, qui estoient vne condition qu'ils haissoient possible tous deux autant l'vn que l'autre, & que l'vn ayant esté bassoué, l'autre en recompense estoit assez bien blessé pour s'en souueuir. Il y eut peu de gens d'vne autre opinion, sinon qu'il s'en trouua qui sonstindrent qu'Hermodan n'estoit pas du nombre des insolens, & qu'il s'estoit aussi comporté genereusement cnuers Calidon. Lepanthe & ses compagnons les auoient suiuis pour les separer, mais ils n'y furent pas assez à temps, & ne seruirent qu'à faire porter le blessé chez soy, pour penser ses playes. L'on disoit qu'il n'en rechaperoit pas, comme de fait, il en mourut deux iours apres; Mais la pluspart de ceux qui estoient demeurez au Bal, ne surent gueres esmeus de la nouvelle qu'ils eurent de ses blessures, estant vne chose ordinaire dans Paris d'entendre parler de duels, de rencontres. & de meutres. Il n'y auoit là porsonne qui trempast en cette querelle, & puis le combat s'estoit sait dehors, tellement que le Bal ne laissa pas de continuer encore quelque temps.

ihrer Tochter anzuklagen, aber ein Brief Cephize's, in welchem diese ihren Entschluss, Nonne zu werden, wiederholte, konnte sie nicht länger an Valere's Unschuld zweifeln lassen.

Die Tischgesellschaft zerbricht sich den Kopf darüber, was wohl die Mädchen zu ihrem Schritte bewogen haben möchte. Polyandre erklärt Neophile insgeheim, nur aus enttäuschter Liebe zu ihm, Neophile, sei Cephize weltslüchtig geworden; er habe Cephize, mit der er eine glückliche Jugendzeit verlebt, ja später leichtherzig verlassen.

Zu den Tischgästen gehören auch Musigene und der gefrässige Parasit Gastrimargue. Zwischen beiden entspinnt sich um einer Ode willen, die Musigene Aesculan überreicht hat, ein heftiger Streit, den Gastrimargue, nachdem er sich hinlänglich gesättigt, durch raschen Abschied beendet. Mit boshafter Übertreibung erzählt nun Musigene den Gästen die Lebensgeschichte seines Gegners, welchen er als einen Schmarotzer schildert, dessen Gier und Bettelhaftigkeit in Paris selbst nicht seines Gleichen habe.1) Für die gute Unterhaltung, die Musigene gewährt, findet sich Aesculan mit einer Anweisung auf fünfhundert écus ab, worüber der Dichterling vor Freude nahezu den Verstand verliert. Er soll am Abend mit Polyandre bei Aurelie erscheinen, um eine Versöhnung zwischen dieser und Neophile anzubahnen: schon auf der Fahrt dahin bestellt er beim Schneider einen neuen

<sup>1)</sup> Diese überaus satirische Charakterschilderung, welche im V. und VI. Buche noch weiter ausgeführt wird, ist ohne jeden Zweifel ein vom Übelwollen des Dichters entworfenes "Portrait"; wen Sorel hat abbilden wollen, vermögen wir nicht zu sagen, und Vermutungen zu äussern wäre ja zwecklos. Ein "Portrait" ist gewiss auch Musigene, in dem sich der Melibée des Francion und der Musardan des Berger extravagant wiederholt. An möglichen Vorbildern für diese Gestalt fehlt es übrigens nicht, denn der poète crotté, dessen vollendete Personifikation Gastrimargue ist, war damals in Paris eine ebenso häufige Gestalt wie heutzutage.

Anzug und setzt seinem Begleiter ausführlich auseinander, wie nützlich ein stattliches Kleid sei. Polyandre aber macht sich, ohne dass Musigene die ihm geltende Verspottung merkte, über diejenigen lustig, die mit knurrendem Magen in Samt und Seide stolzieren wollen.

L. HI. Ehe die beiden bei Aurelie anlangen, hat Musigene den Verdruss, von Sergeanten festgehalten zu werden, da seine Hutschnur gegen die Kleiderordnung verstossen soll. Es stellt sich indes heraus, dass die Schnur nur von gelbem Stroh geflochten, nicht, wie verboten, eine goldene ist. Ehe Aurelie, die ausgegangen, zurückkehrt, unterhalten sich Polyandre und der Dichterling mit der Zofe. Das Mädchen macht Musigene Vorwürfe, dass er die versprochenen Liedchen noch nicht mitgebracht, was diesem Anlass gibt, sich über seine vermeintliche grosse Popularität zu verbreiten. zeigt dann die grösste Liebenswürdigkeit; sie bedauert, dass Neophile in ihrem Hause so tible Erfahrungen gemacht, doch sei sie daran völlig unschuldig. Kammerfrau, Guerinette, an die er irrtümlich geraten, sei eine Verrückte, die häufig die Rolle der Herrin spiele und so auch Neophile als Aurelie habe empfangen wollen. Man belustigt sich eine Weile mit der komisch verwirrten Person, 1) dann empfehlen sich Polyandre und sein Begleiter und nehmen Aurelie's Versprechen mit, sie werde bei nächster Gelegenheit Neophile durch doppelte Liebenswürdigkeit entschädigen.

Neophile verbringt mit Polyandre, Orylan und anderen den Rest des Tages auf der Messe, deren buntes Treiben ihnen viel Zerstreuung und jezuweilen auch Anlass zu ernsteren Betrachtungen bietet. Orylan spielt auch hier den Galanten; er ist fortwährend auf Ausschau nach schönen Mädchen und macht den Verkäuferinnen in den Buden in seiner exzentrischen Weise

<sup>1)</sup> Mitleid mit Idioten und Wahnsinnigen kennt das XVII. Jahrhundert noch ebensowenig wie das Mittelalter.

den Hof. Später gesellt sich Cleobule, ein alter Bekannter Polyandre's, zu ihnen und gibt diesem, den er bei Seite genommen, den gewünschten Aufschluss über den Charakter und das Vorleben Neophile's.

Dieser führte im Verein mit Geliaste, einem der Handlungsdiener seines reichen Vaters, ein echtes Don Juan-Leben, indem er mit unzähligen Mädchen namentlich der niederen Stände sich in Liebeshändel einliess. Meist that er dies in geschickt gewählter Verkleidung, und stets wusste er das Verhältnis zu lösen, sobald ihm eine ernstere Verpflichtung zu erwachsen drohte. Seit einiger Zeit jedoch ist Neophile's Wesen verändert; man merkte ihm wohl an, dass er des frivolen Spieles überdrüssig sei und eine wahre Liebe entweder bereits hege, oder sich nach ihr sehne.

L. IV. Polyandre macht am nächsten Nachmittag der sehr schönen und koketten Clorinie einen Besuch, die er von früher her kennt. Clorinie nimmt ihn zavorkommend auf, denn Polyandre, der vorher ihr Gespräch mit der Kammerjungfer belauscht und ihre grenzenlose Eitelkeit kennen gelernt hat, weiss ihr aufs beste zu schmeicheln. Als noch Cleobule und dessen Freund Melinte dazugekommen, geht das Gespräch auf einen Alchymisten, Theophraste, über, der um diese Zeit ganz Paris in Aufregung versetzt und auch Clorinie ein Lebens- und Schönheitselixir, sowie unendliche Reichtumer in Aussicht gestellt hat. Melinte, welcher Theophraste genauer kennt, versucht die Dame darüber aufzuklären, dass der Alchymist nur ein gefährlicher Gauner sei; weit abgefeimter als vor Jahren, wo er schon einmal in Frankreich gewesen, spekuliere er jetzt, nebenbei auch unter dem Vorgeben Rosenkreuzer zu sein, auf die Börsen der Vornehmen.¹) Übrigens war jener Herr, der

<sup>1)</sup> Die in diesem Buche und überhaupt so vielfach im Realromane des XVII. Jahrhunderts niedergelegte Satire auf Goldmacher und andere Zauberkünstler war keineswegs aus

Neophile unter grossen Versprechungen um ein Darlehn bat, kein anderer, als eben dieser Theophraste.

L. V. Polyandre fasst um diese Zeit eine ziemlich lebhafte Zuneigung zu Aurelie und sucht daher Neophile von ihr auf eine andere Dame, Hyperide, abzulenken, was ihm bei Neophile's unbeständigem Sinn leicht gelingt. Aber eine gefährliche Nebenbuhlerschaft erwächst Polyandre, als der reiche Aesculan, der verwittwet ist, Absichten auf Aurelie zu erkennen gibt.

Ein erneuter Besuch bei Aurelie wird durch einen komischen Zwischenfall ausgezeichnet. Es langt nämlich plötzlich aus der Provinz Aurelie's Grossmutter an, Madame Ragonde, eine Frau aus der guten alten Zeit, von strengen Sitten, eingesleischten Vorurteilen und erschreckender Mundfertigkeit. Die jungen Damen, deren Amusement in Frage gestellt, sind bestürzt, aber als Polyandre, der sich bei Ankunft der Alten leise entfernt hatte, als frömmelnder Hofmeister Neophile's verkleidet zurückkehrt und die Entrüstung der Grossmutter über das hauptstädtische moderne Leben durch bigotte Reden besänftigt, wird die unangenehme Überraschung schliesslich noch zur angenehmsten Belustigung.

L. VI. Polyandre erzählt einzelne Episoden aus Gastrimargue's Leben. Einst kam der Schmarotzer durch einen Glücksfall zu Wagen und Pferden, beide allerdings äusserst altersschwach und gebrechlich. Nun las er, um seinen Besitz zu zeigen, in dem Wagen sogar seine

der Luft gegriffen. Wir sehen vielmehr in der ersten Hälfte des Jahrhunderts Frankreich geradezu überschwemmt von namentlich italienischen Cagliostro's und alle Stände angesteckt von einem Aberglauben, der heute nur noch in den untersten Schichten ein obskures Dasein fristet. Der hier von Sorel ausserordentlich scharf gezeichnete Schwarzkünstler Theophraste dürfte vielleicht den berühmten florentiner Charlatan Ruggeri porträtieren, der im Gefolge der Maria de' Medici nach Frankreich gekommen war. Vgl. Th. de Puymaigre, Folk-Lore. Paris 1885, p. 193 ff.

Korrekturen und erledigte ebenso in umständlichster Weise seine Briefschaften. Schliesslich wurden ihm Wagen und Pferde abgepfändet, aber von den Gläubigern als wertlos zurückgegeben. Auf einer Fahrt ging die Karosse entzwei; da gerade Fasching war, bemächtigten sich Masken der Bruchteile und nötigten Gastrimargue zur Teilnahme an ihrem tollen Treiben.

Ein andermal wurde Gastrimargue von Musigene in Aesculan's Haus gelockt, unter dem Vorwande, es finde ein grosses Gastessen statt. Da dies nicht der Fall war, sah sich Gastrimargue einer grossen Hunger- und Geduldsprobe ausgesetzt. Spottlustige Köche und Lakaien hänselten ihn und zwangen ihn zu einer langen feierlichen Rede — einer Lobpreisung der Kochkunst und ihrer Jünger —, ehe sie dem Hungrigen einen Bissen verabreichten.

Auch Liebschaften hat Gastrimargue hinter sich. Indes der Wunsch des Schmarotzers, sich durch eine Geldheirat aus aller Verlegenheit zu ziehen, scheiterte mehr als einmal, und schliesslich wusste man es sogar dahin zu bringen, dass Gastrimargue sich genötigt sah, ein fremdes, vor seiner Thür ausgesetztes Kind als das seine auferziehen zu lassen. Endlich aber fand Gastrimargue doch — der Erfahrung gemäss, dass ein redefertiger Parasit immer an sein Ziel gelangt — einen hohen Gönner, der ihm Wagen und Pferde ersetzte und ihn mit reichlichen Geldmitteln versah.

Als Musigene sich über dies unverdiente Glück des Rivalen beklagt, verspricht Aesculan, ihm ein ebenso freigebiger Protektor zu sein.

Damit bricht leider Polyandre schon ab. So wie die Dichtung vorliegt, ist sie kaum schon mit vollem Rechte als ein Roman zu bezeichnen. Sie ist eine Folge von Bildern ohne geistiges Band, und noch vermögen wir den Plan nicht zu erraten, nach welchem sie gruppiert werden sollten. Indessen ist doch von einem so

geschickten und geübten Erzähler wie Sorel anzunehmen, dass er es verstanden haben würde, aus diesen allerdings weitschichtigen Anfängen einen wirklichen Roman herauszubilden.

Was bei der Lekture des Polyandre vor allem ins Auge springt, ist der ganz eminente Wert der Dichtung in kulturhistorischer Beziehung. Mit einziger Ausnahme des Roman bourgeois Furetière's ist nirgends in der Litteratur des XVII. Jahrhunderts das Leben der mittleren Stände von Paris mit grösserer Treue und Anschaulichkeit, mit mehr Behagen und Humor geschildert Polyandre mit seinen vielfach wechselnden, aber stets ansprechenden Szenen, seiner nichts übersehenden, liebevollen Einzelmalerei, seinen mannigfachen, häufig zwar karrikierten, aber doch stets der Wirklichkeit entnommenen Typen, vor allem auch seiner durchaus lokal gefärbten, in gemütlich-familiären Wendungen sich ergehenden Sprache, gemahnt an ein Chodowiecki'sches Bilderbuch, in welchem niemand blättern kann, ohne sich wie durch Verzauberung in längstverschollene Tage zurückversetzt zu fühlen. 1)

<sup>1)</sup> Um die kulturhistorische Bedeutung der Romane Sorel's im allgemeinen zu erweisen, bieten wir nachstehend einige Lesefrüchte, die vielleicht Interesse zu erwecken geeignet sein dürften.

Berger extravagant p. 227 f. (Es ist vorher erzählt worden, dass zwei Liebende während einer Trennung dadurch in geistigen Konnex treten, dass sie gleichzeitig, zu vereinbarter Stunde, in den Mond blicken.) Danach fährt Sorel fort: Tous les Amants ne regardent pas dans la lune pour se communiquer leurs affections. Il y a vn autre secret... Deux Amants estoignez l'vn de l'autre, auoient chacun vn quadran, où au lieu des heures les lettres de l'alphabet estoient marquées & les aiguilles estans faites d'une mesme trempe, & touchées d'un mesme aymant, auoient ceste vertu, que quand l'une estoit mise sur vne lettre, l'autre s'y mettoit aussi toute seule: de sorte que les Amants ayant pris l'heure pour escrire, declaroient ainsi tout ce qu'ils desiroient l'un apres l'autre. L'on fait un

5. Was wir bisher von Schriften Sorel's angeführt haben, ist keineswegs alles, was der fruchtbare Autor hinterlassen hat. 1) Aber was wir noch zu nennen hätten,

conte d'un Hermite qui trouva cette invention d'une autre sorte. Ayant pris vne certaine pierre sur vn rocher, & la faisant vn peu remuer dans ses mains, il remarqua qu'vne autre pierre de la mesme couleur qui estoit à ses pieds se remuoit. Il la prend encore, & voyant que quand l'on tournoit l'une d'un costé, l'autre s'y tournoit tousiours: il admira long-temps leur sympathie & apres avoir bien songé à quoy cela pouvoit estre propre, il enchassa chaque pierre au bout d'une aiguille, & fit deux quadrans où les lettres estoient escrites tout autour, puis ayant esprouvé que quand vn homme mettoit l'aiguille de l'vn de ces quadrans sur quelques lettres, l'aignille de l'autre s'y alloit mettre en pareil ordre, quoy qu'ils fussent fort separez, il s'en alla faire present à vn Roy, qui envoyant vn Capitaine de marine en vne expedition lointaine, luy en donna vn afin qu'il luy peust faire sçauoir de ses nouvelles en peu de temps: mais il arriva qu'il fit naufrage & son quadran aussi, tellement que l'autre demeura inutile entre les mains du Roy: car la pierre de l'aiquille estant trop petite pour estre sendué en deux, Ton craignoit qu'elle ne perdift sa vertu si l'on la rompoit, & pour en trouver une autre, l'on eust beau chercher une chose s extraordinaire.

2. Sorel und die orthographische Frage. Francion V, 312: il vaudroit beaucoup mieux retrancher tant de choses mauvaises qui sont superfluës en nos mœurs, & en nos coustumes, que non pas songer à retrancher des lettres

qui ne sont mal à personne, les pauures innocentes.

3. Sorel's Liebe zur Muttersprache, die er vor jedem Neuwort eifrig behüten möchte. Remarques, p. 121: Tous ceux qui escriuent des liures ont vn particulier interest à ne laisser perdre aucun de nos mots, asin d'en auoir de divers pour chaque chose. L'on me demandera, d'où vient ce mot emmy: mais d'où vient ce mot parmy, & d'où viennent tant d'autres? Il n'y a personne qui ne le puisse dire au vray: car tous nos mots ne sont compensez que de plusieurs autres langues corrompuës, desquels la grande longueur du temps a sait perdre la memoire. Le meilleur est de nous servir du langage tel que nous le trouvons. Il n'y a point de mots qui valent moins les vns que les autres: car il sont tous bons quand l'vsage les reçoit. Vgl. dazu Bibl. Franç. 321 f., und Bayle III, 551u.

1) Sorel arbeitete ausserordentlich rasch. Zweiunddreissig Druckseiten waren sein tägliches Pensum. Er gesteht freilich trägt vielfach den Stempel der Hast und Oberflächlichkeit, oder ist Elaborat einer heute gänzlich ungeniessbaren Gelehrsamkeit. Es genüge daher die Angabe von Titeln, die wir nach dem jeweiligen Inhalte der Schriften gruppieren. 1)

Dass diese Werke heute so gut wie vergessen und mit Ausnahme etwa der Science universelle und der Bibliothèque Françoise, die man übrigens für gewisse Fragen der französischen Litteratur- und Kulturgeschichte noch heute nicht ohne Nutzen zu Rate zieht, zu

1) A. Poetische Werke:

La Solitude ou l'amour philosophique de Cleomede. Paris 1640. 4°.

La Maison des Jeux, contenant les divertissements d'une compagnie par des narrations agreables et par des jeux d'esprit. Paris, chez Sercy, 1642. 8°. Nach F. Bobertag's (a. a. O., S. 257 ^) Vermutung "ein ähnliches Unternehmen, wie Harsdörffer's Gesprächsspiele."

(?) Recueil de pieces les plus agreables de ce temps, en suite des Jeux de l'inconnu. Paris 1644. 12°. (Vgl. Furetière, Rom. bourg., p. p. Fournier, p. 142, Note.)

Les Recreations galantes, ou suite de la Maison des Jeux. Paris 1671. 120.

Nouvelles Françoises. Paris 1688 (?). 8°. (Vgl. Fournel, Litt. indép., p. 232.)

B. Satirische Allegorien:

Le Description de l'île de Portraiture. Paris 1659. 12°. (Vgl. Fournel, Litt. indép., p. 231.)

Relation de ce qui s'est passé au royaume de Sophie, depuis les troubles excitez par la Rhetorique et l'Eloquence. Paris 1659. 12°. (Vgl. hier Bd. I, S. 451.)

C. Geschichtliche Werke:

Genealogie de la Maison royale de Bourbon &c. Paris 1634. 2 vol. folio.

selbst (im Francion, Buch XI), dass er häufig mehr mit der Hand, als dem Kopfe geschaffen habe. Auch pflegte er das Geschriebene nie wieder durchzulesen und zu verbessern.

<sup>(?)</sup> Avantures satiriques de Florinde, habitant de la basse region de la Lune. Paris 1625 (vgl. Scarron, Rom. com., p. p. Fournel, p. XXIX). Diese uns leider nicht zugängliche Dichtung hätte hohe Bedeutung für die sich an Cyrano's Mondreise knüpfende Quellenfrage.

bibliographischen Kuriositäten herabgesunken sind, ist völlig begreiflich.

Schwer aber mag man sich erklären, wie auch der Erzähler Sorel, von dem wir hier ein Bild zu zeichnen versuchten, bereits am Ende seines Jahrhunderts von der Tagesordnung abgesetzt werden konnte. Das XVIII. Jahrhundert übernahm diese Geringschätzung: Bayle erwähnt Sorel nur beiläufig und zitiert ausschliesslich aus dem Berger extravagant und den gelehrten Werken; Abbé Lenglet zeigt für Sorel eine Missachtung, die geradezu auffällig ist (Bibl. des Rom., p. 42: Ch. S. qui a fait force Romans affez médiocres . . .; p. 37: Ch. S., très-médiocre Ecrivain. U. ö.).

Histoire de Louis XIII jusqu'à le guerre declarée contre les Espagnols en 1635. Paris 1646. 1 vol. folio (beide Werke waren schon von Charles Bernard begonnen worden).

Histoire de la monarchie Françoise. 2 vol. 8°. Abregé du règne de Louis XIV . . . 2 vol. 12°.

Droits de France . . . 1 vol. 22°.

D. Streitschriften gegen die Academie:

De l'Academie Françoise établie pour l'embellissement du langage, et si elle est de quelque utilité aux particuliers et au public. Paris 1664. 12°.

Rôle des présentations faites aux grands jours de l'Éloquence Françoise (als Anhang zur 1. Ausgabe von Saint-Évremond's Comédie des Académistes).

E. Allgemein wissenschaftliche Werke:

La Science universelle, divisée en trois volumes. Paris, chez Touss. Quinet, 1641 u. ö. 3 vols. 12°.

La Bibliothèque Françoise de M. Charles Sorel, ou le choix et l'examen des livres François qui traitent de l'éloquence, de la philosophie, de la dévotion et de la conduite des mœurs, et de ceux qui contiennent des harangues, des lettres, des œuvres mêlées &c. Paris 1664 u. ö. 12°.

De la connoissance des bons Livres, ou examen de plusieurs auteurs. Paris 1671 u. ö. 12°.

(?) De la Prudence. Paris 1673. 12°.

Gewiss mit Unrecht schreibt Fournier in seiner Ausgabe des Rom. bourg., p. 136, Note, Sorel (= N. de l'Isle) noch zu: Talismans ou figures peintes sous certaines constellations. Paris 1636. 8°.

In unserer Zeit hat ein Deutscher zuerst wieder Sorel mit Ehren genannt: O. L. B. Wolff war es, der auf die in "neuerer Zeit fast gänzlich vergessene Histoire comique de Francion" aufmerksam machte und sie als eine "reiche Quelle für die Kenntnis der damaligen Lebensverhältnisse" bezeichnete (Allg. Gesch. des Romans, S. 141).

## Viertes Kapitel.

## Lannel's Roman satyrique.

§ 1. Charakteristik des Roman satyrique. 2. Leben des Dichters und Erfolge seines Werkes. 3. Inhaltsungabe. 4. Personnages déguisés.

Die Reihe der Romane Sorel's hat uns bereits bis gegen die Mitte des Jahrhunderts geführt. Kehren wir mit diesem und dem nächsten Kapitel noch einmal in das Jahrzehnt zurück, in welchem die ersten Auflagen des Francion und des Berger extravagant ans Licht kamen.

Jean de Lannel, dessen Roman satyrique mit Francion nahezu gleichzeitig ist, steht in der Geschichte des Realromans ungefähr in einer Reihe mit Barclay, du Verdier und dem später zu nennenden Abbé de Pure. Wie diese ist er der realistischen Erzählungsmanier nur mehr äusserlich gewonnen worden. Gleich dem Euphormio, dem Chevalier hypocondriaque und der Précieuse schmiegt sich der Roman satyrique zwar in der sich alltäglicher Redeweise annähernden sprachlichen Form, in der satirischen Tendenz, sowie durch reichliche Einstreuung von Anekdotenhaftem und Laszivem realistischer Kunstauffassung an, bleibt aber nach Plan, Handlung und Anwendung gewisser Kunstmittel (Träume, Weissagungen) doch den alten romantisch-idealistischen Prin-Es ist Lannel und den mit ihm genannten Dichtern im Gegensatze zu Sorel nicht klar zum Bewusstsein gekommen, dass der Real- und der Idealroman der Zeit als himmelweit verschieden in unversöhnlicher Gegnerschaft standen; sie versuchen daher gedankenlos eine Verquickung beider, wodurch natürlich beide den besten Teil ihres Wesens einbüssen mussten. Auch fehlt Lannel gänzlich Sorel's so klar ausgesprochener und sich überall bethätigender litterarischer Reformdrang: der Roman fatyrique, soweit er seinen Titel verdient, enthält fast nur moralische und politische Satire. Gleichwohl lohnt es sich, auf die Schöpfung Lannel's — seine einzige von allgemeinerem Interesse — einmal näher einzugehen, zumal dies, seitdem die Herausgeber der Bibliothèque universelle des Romans im September 1783 (p. 63 ff.) eine von ausführlichen Vorbemerkungen begleitete Analyse gaben, nicht geschehen ist. Fournel's Urteil über den Roman fatyrique (a. a. O., p. XXXII f.) muss als allzu hart bezeichnet werden.

2. Über Jean de Lannel's Leben und Persönlichkeit ist nur wenig überliefert worden. Geboren war der Dichter, dessen Titel Sieur du Chaintreau dem Etymologen eine hohe Vorstellung vom Besitzstande der Familie nicht erwecken kann, in den letzten Dezennien des XVI. Jahrhunderts; wo ist unbekannt. Von einem Oheim, dem Staatsrate de Hillerin, erzogen - also vermutlich früh verwaist -, wurde er später dem Marschall Cossé de Brissac zugesellt, trat aber nach dessen 1621 erfolgtem Tode in das Gefolge des Herzogs Ludwig von Lothringen, Prinzen von Pfalzburg, eines natürlichen Sohnes des Kardinals de Guise († 1588), über. Dieser hegte Sinn für Kunst und Wissenschaften: eine kleine Dichterakademie zu Paris erfreute sich seiner Protektion, und Mitglied dieser Akademie war Jean de Lannel. Ebenso sehr jedoch wie Poet und Schriftsteller scheint Lannel Soldat gewesen zu sein; Edelleute, die das Schwert und beiläufig die Feder führen, sind ja im XVII. Jahrhundert eine überaus häufige Erscheinung. Über die sonstigen Schicksale Lannel's ist nichts bekannt; das Jahr seines Todes ist ebenso unsicher wie das seiner Geburt.

Der Roman satyrique hat zu seiner Zeit ungewöhnliches Aufsehen erregt. 1) Nur zum geringen Teile aber erklärt sich dies aus dem dichterischen Werte der Erzählung. Vielmehr dankte Lannel seine Erfolge dem wohlbekannten zugkräftigen Kunstmittel der personnages déguisés: gleich den idealistischen Romandichtern und jedenfalls in weit grösserem Umfange als die Realisten, hatte er eine grosse Anzahl vielgenannter Zeitgenossen unter durchscheinender Maskierung eingeführt und ihre persönlichen Beziehungen und mehr oder minder pikanten Erlebnisse in die Dichtung eingeflochten. Beifall erwarb Lannel sich auch durch die ausgesprochene Laszivität seines Romans; unter dem Deckmantel der Satire schiebt der Dichter das Obszöne derart in den Vordergrund, dass selbst die losen Szenen des Francion und des Gascon extravagant im Vergleich mit einzelnen Partien des Roman satyrique harmlos erscheinen müssen.

Die Dichtung ist dem Gönner Lannel's (à tres Haut & tres puissant Prince Monseigneur Louis de Lorraine, Prince de Phalzbourg) zugeeignet. Die nachfolgende Analyse wird ergeben, dass der Plan des Romans ein zwar echt romantischer, aber doch gut angelegter zu nennen ist. Trotz des Episodengewirs verliert man bei einiger Ausmerksamkeit nicht den Faden

<sup>1)</sup> Bibliographisches. Die Editio princeps, eine bibliographische Rarität (die Bibliothèque Nationale besitzt nur ein beschädigtes Exemplar) führt den Titel: LE | ROMANT | SATYRIQVE | DE IEAN DE LANNEL | ESCUYER SEIGNEUR DU CHAINTREAU | & DU CHAMBORT. | [Vignette.] A PARIS, | Chez TOUSSAINCT DU BRAY, | ruë Sainct-Iacques, aux | Epicsmeurs. | M. DC. XXIIII. [1624.] | 1 Bd., 1115 Seiten kl. 8°. Eine 2. Auflage erschien bereits 1625 bei demselben Verleger unter dem Titel Le Roman des Indes. Der Verfasser hut hier mit gutem Grunde seinen an Zeitbezügen und personnages deguises überreichen Roman von Frankreich (Galatie) nach Indien verlegt und die Namen der Personen abgeändert, im übrigen jedoch seine Schöpfung unverändert gelassen. Eine dritte Auflage soll zu Paris 1637 erschienen sein und wieder mit der ersten übereinstimmen.

der Erzählung; sicher fühlt sich durch alles Imbroglio hindurch der Leser von der Hand eines zielbewussten Dichters geleitet. Auch die Charakterzeichnung ist nicht ganz verfehlt; aber alle Figuren zeigen eine merkwürdige Mischung von konventionellen und individuellen Zügen. So ist z. B. der Held eine Verschmelzung des ritterlichen Amadis mit einem sich in komische Abenteuer stürzenden Picaro; gleichzeitig aber ist er auch Verköperung der satirischen Idee, die sein Name (Ennemidor = ennemi d'or) hinlänglich zu erkennen gibt, und obendrein Maske für eine reale Persönlichkeit (wohl den Widmungsträger, Ludwig von Lothringen). Die äussere Form der Erzählung gewinnt durch Anschaulichkeit und behagliche Breite; ganz wie im Idealromane — etwa wie bei Gomberville — sind sogenannte Réflexions moralischsatirischen Inhalts eingestreut und durch Kursivdruck der besonderen Aufmerksamkeit des Lesers anempfohlen worden. Fesseln will der Dichter ausserdem durch Mitteilung seiner pseudomedizinischen und -pharmazeutischen Kenntnisse, in dieser Hinsicht abermals einem der idealistischen Autoren — François de Gerzan — verwandt.

8. (Inhaltsangabe des Roman satyrique.) Bei sinkendem Tage reitet der schöne Junker Ennemidor die Strasse nach Sirapis (Paris) entlang, auf einem müden kleinen Gaule, ein Köfferchen rückwärts aufgeschnallt. Da bemerkt er in der Ferne zwei Männer, die im Begriffe sind, ein Duell auszufechten, während ein dritter sie zurückzuhalten sucht. Er eilt herzu und hört, dass jener dritte den Streit der anderen deshalb zu hindern strebt, weil sein eigener Gegner — Boittantual — noch ausgeblieben. Scherzend über Ennemidor's unscheinbare Ausrüstung fordert er ihn auf, einstweilen für Boittantual einzutreten. Ennemidor geht sofort auf den Vorschlag ein, zieht seinen Degen und kämpft mit soviel Mut und Geschicklichkeit, dass er bald seinen Gegner — Prinz Voltandon — tot hinstreckt. Hierauf springt er dem

schwächeren der beiden anderen Kämpfer, Gardenfort, bei und zwingt dessen Gegner, den Herzog von Meuridas, seinen Degen abzugeben. Gardenfort schwört seinem jugendlichen Retter ewige Dankbarkeit, Ennemidor aber zieht weiter, ohne auch nur seinen Namen genannt zu haben. Nach einer kurzen Strecke trifft er auf den säumigen Boittantual, dem er das Vorgefallene erzählt. Boittantual, unzufrieden, dass ihn Ennemidor um die Ehre eines Zweikampfes mit Prinz Voltandon gebracht, fordert den Junker heraus, wird aber von diesem bald besiegt.

Der Ausgang dieser Kämpfe wird in Sirapis bekannt. Boittantual's Verwundung stürzt die Königin von Regnant-Chanfort in tiefe Betrübnis, denn der Ritter ist ihr Geliebter. Die Königin ist Witwe, sie ist die Schwester des getöteten Voltandon und des entwaffneten Meuridas. Gleichwohl wünscht sie, als sie hört, wer der im dreifachen Kampfe siegreiche gewesen - le plus ioly enfant du monde, monté sur le plus petit bidet, & portant une chetiue mallette — bereits im Stillen, den Junker kennen Als sie sich am Abend zurückgezogen, hört sie Klagetöne vor ihrer Thür. Rosanne, ihre Zofe und Vertraute, steigt herab und findet einen Verwundeten. Die mitleidige Fürstin lässt ihn sogleich in einen abgelegenen Gartenpavillon schaffen. Es ist Ennemidor. Die Königin findet ungemeines Gefallen an dem Jüngling. Ohne noch weiter Boittantual's zu denken, pflegt sie Ennemidor's Wunden und bewundert dabei seine Wohlgestalt, seine noch so zarte Haut. Sie findet die ganze Am anderen Morgen fühlt Nacht keine Ruhe. jugendliche Ritter seine Schmerzen gelindert und er erzählt der Königin die Geschichte seiner Verwundung. Räuber überfielen und plünderten ihn, als er eben dabei war, einer Dame ritterliche Dienste zu erweisen. mit Mühe schleppte er sich in den Garten der Königin, ohne noch eine so mitleidsvolle Aufnahme zu ahnen. Mehr und mehr verliebt sich die Fürstin in den Jüngling, und der stille Gartenpavillon wird bald Zeuge eines uppigen Liebeslebens.

Aber Ennemidor fühlt in den Armen der Königin kein wahres Glück, namentlich seit er deren schönere Schwester, die zurückhaltende Prinzessin Gonzanvert, erblickt. Indes vergeblich ist bei dieser jeder Versuch der Annäherung. Dem alten Marquis Argentuare gibt sich Ennemidor als Neffen zu erkennen, worauf ihn dieser adoptiert. Die Königin stattet ihn so reich aus, dass er bald als einer der glänzendsten Kavaliere bei Hofe erscheinen kann. Mit dem Oheim zerfällt der Junker bald wieder, abgestossen von dessen schmutziger Habsucht.

Dass er der petit homme portant mallette, der Mörder Voltandon's und Besieger von Meuridas und Boittantual, sein könne, ahnt niemand. Die Königin, welche einen richtigen Verdacht hegt, drängt ihn immer wieder zurtick, da sie doch dann Ennemidor als Mörder ihres Bruders etwas weniger lieben müsste. Bald hat sie den Gram, den Geliebten mit einem Male und auf rätselvolle Weise verschwinden zu sehen.

Ennemidor hatte die Leidenschaft für die Prinzessin de Gonzanvert keine Ruhe gelassen. Mit Hilfe seines Knappen Glacidas und dessen Schwester verkleidete er sich daher als Mädchen, und näherte sich, nachdem er sich alle Manieren des anderen Geschlechts angeeignet, der Prinzessin als Hilfeslehende. Liebreich aufgenommen, darf er als Zofe in der Nähe der Fürstin bleiben. Chrysolite — so nennt sich Ennemidor, seit er in Weiberkleidung steckt - bleibt wirklich auch unerkannt und erwirbt sich die volle Gunst seiner Herrin. muss stets um sie sein, darf zur Nachtzeit sogar ihr Lager teilen. Welches Entzücken für ihn, aber auch welche Pein, die ihm die Zurückhaltung auferlegt! Callionne, die älteste Kammerfrau, ist die einzige, welche Chrysolite bisweilen mit besonders prüfenden Blicken betrachtet.

Indessen empört sich der Gemahl der Fürstin gegen den Souverain und fordert seine Gattin auf, sich zu ihm nach Gonzanvert zu begeben. Doch dieser Plan ist der Kriegswirren halber schwer ausführbar, nur in Männer-kleidung können die Prinzessin und ihre Frauen, darunter Chrysolite, entweichen. Unterwegs befreit diese einen schönen Knaben, der sich Delphis nennt, aus der Hand von Räubern. Delphis schliesst sich ihnen an. Der Mut und die Waffenfertigkeit, die hier Chrysolite zeigt, setzen alle in Erstaunen. Callionne aber sieht nun ihren Verdacht bestätigt.

In dem gastlichen Hause eines alten würdigen Landedelmanns finden die Reisenden Unterkunft. Zwei Betten nur stehen ihnen zur Verfügung; das eine soll die Fürstin und Callionne, das andere Chrysolite und Delphis einnehmen. Aber Delphis weigert sich hartnäckig. Chrysolite-Ennemidor entdeckt bei ruhiger Betrachtung viel Bekanntes in den schönen Zügen dieses Knaben. Er erinnert ihn an Filatée, seine erste Liebe, die ihm wohl für immer entrissen wurde, seit er so unglücklich war, im Zweikampfe Filatée's Bruder zu töten.

Man will am folgenden Tage weiterreisen. Aber die kaiserliche Armee hat bereits den Weg nach Gonzanvert abgeschnitten und nötigt die Reisenden, noch weiter auf dem Landsitze zu bleiben.

Während dieser Zeit fühlt Chrysolite ihr Vertrauen zu Delphis derart wachsen, dass sie ihm das Geheimnis ihrer Verkleidung, und was sie dazu bewogen, offenbart. So erfährt Delphis — der, ohne dass es Chrysolite-Ennemidor ahnt, wirklich Filatée in männlicher Kleidung ist —, wie der, um deswillen sie sich in grosse Gefahren begeben, eine andere liebt.

In der nächsten Stadt teilt Chrysolite wieder einmal das Lager der Prinzessin. Aber wiewohl sie sich ebenso zurtickhaltend zeigt, wie zuvor, entdeckt diese doch ihr Geschlecht. Als Ennemidor morgens erwacht, ist er allein und Callionne kündigt ihm an, dass er sich sofort aus der Nähe der tiefgekränkten Fürstin zu entfernen. habe. Indessen erwirkt Ennemidor doch die Erlaubnis, bleiben zu dürfen und der Prinzessin mit samt den Ihren mit seinem männlichen Mute einen Weg zu Fürst Gonzanvert zu bahnen. Er entdeckt sich der Fürstin als der petit homme portant mallette, der leider den Prinzen Voltandon tötete, den Herzog Meuridas zur Übergabe zwang und Boittantual verwundete. Die Prinzessin, gerührt von der stets bewiesenen Zurückhaltung im weiblichen Gewand und seinem als Mann bewiesenen Mut, verzeiht ihm.

Ennemidor erzählt Delphis alles, was vorgefallen und dieser frohlockt natürlich unendlich, dass nun das Verhältnis mit der Fürstin ein Ende erreicht hat. Freilich muss sie nun — als Knabe — mit Ennemidor gemeinsam schlafen; sie benutzt die Nächte, die alte Liebe zu Filatée wieder im Herzen Ennemidor's wach Die Vorgeschichte dieser Liebe ist folgende: Als Ennemidor auf der Akademie zu Darde-Roy studierte, verliebte er sich in die Schwester seines Freundes Oristhène. Nachdem er ihr mundlich seine Liebe gestanden, sendet er ihr auch ein liebeglühendes Billet; dies fällt in die Hände des Bruders, der unlautere Absichten argwöhnend Ennemidor, der ihn vergeblich aufzuklären sucht, fordert und fällt. Hierauf flieht Ennemidor aus der Stadt, da er die Liebe Filatée's für immer eingebüsst zu haben glaubt. Er begibt sich nach Sirapis und bestand hier die Abenteuer, die er bereits früher berichtete. Filatée fühlt mit unendlicher Beglückung, dass Ennemidor sie noch immer liebt und dass er seine Abenteuer bei der Königin und der Prinzessin unternommen, um die Leere seines Herzens auszufüllen. Bald gelingt es Ennemidor durch Mut und List, die sich ihm anvertrauenden Frauen durch das kaiserliche von Gardenfort kommandierte Heer hindurch nach Gonzanvert zu führen. Hier sieht er die Königin und den von Meuridas. Beide erkennen ihn beide verzeihen ihm: die erste, dass er sie verlassen letzterer, dass er von ihm besiegt wurde. Der Prinz de Gonzanvert aber ist glücklich, einen so tapferen Kavalier auf seiner Seite zu haben. Die Königin sucht vergeblich mit Ennemidor das alte Verhältnis wieder anzuknüpfen; er vernachlässigt sogar die Prinzessin und denkt nur noch an Filatée, ohne noch zu ahnen, dass sie als Delphis neben ihm lebt. Dieser erfindet ein Märchen, um sich mit Ennemidor immer wieder von der alten Liebe unterhalten zu können: er gibt sich für einen Vetter Filatée's aus, der diese erfolglos liebe — erfolglos, weil ihr Herz auch nach der Ermordung ihres Bruders ganz Ennemidor gehöre.

Eine Zeit der Heldenthaten beginnt für Ennemidor. Er verursacht der feindlichen Armee erhebliche Verluste und entgeht glücklich ihren Nachstellungen. Eines Tags aber fordert ihn ein unbekannter Ritter aus der Zahl der Feinde zum Einzelkampf heraus. Ennemidor besiegt seinen Gegner, aber er wird verräterischer Weise von den Feinden gefangen genommen. Boittantual, dies ist der Gegner, hatte eben beschlossen, sich um jeden Preis an dem sieghaften Junker zu rächen, von dem er überdies erfahren, dass er ihn aus der Gunst der Königin verdrängt. Während seiner traurigen Kerkerhaft erhält Ennemidor einen Brief von Filatée, die ihn ihrer unentwegten Liebe versichert. Inzwischen bedroht ihn bereits der Tod: der Kaiser schickt sechs Soldaten in den Kerker, um den Junker ermorden zu lassen; aber einer von diesen ist Ennemidor's Diener gewesen, und er beschliesst seinen Er berauscht die Genossen früheren Herrn zu retten. und entflieht mit dem Gefangenen nach Gonzanvert.

Niemand war über Ennemidor's Haft untröstlicher gewesen als die Prinzessin. Ihre Freundschaft für Chrysolite hatte sich in die heftigste Liebe zu Ennemidor verwandelt. Tief kränkte sie darum das Gerücht, Delphis sei ein Mädchen und die wahre Geliebte des Junkers. Aber auch die Untreue hätte sie ihm verziehen, wäre Ennemidor nur nicht, wie sie noch meint, in

Gefahr, für sie einen schimpflichen Tod im Kerker zu sterben.

Plötzlich tritt nun der befreite Ennemidor vor sie hin. Dem Übermass der Freude hält ihr Körper nicht stand — sie stirbt. Wohl erschüttert ihr Tod den Junker, aber die Freude, Delphis wiederzusehen und einst noch Filatée angehören zu können, überwiegt doch den Schmerz.

Das Heer der Aufständigen hat durch seinen Arm die beste Kraft wiedergewonnen, und damit gute Aussicht, Gonzanvert gegen die Armee der Belagerer zu halten. Aber die Nachricht, dass der Kaiser jetzt gegen seinen Günstling Gardenfort, dessen Übermut in erster Linie den Aufstand herbeigeführt, mit Strenge vorgehe, entwaffnet die Rebellen. Es wird Friede geschlossen.

Der Prinz Gonzanvert nimmt nach dem Tode seiner Gattin eine Nichte, Clarice, bei sich auf und beabsichtigt diese zu seiner Erbin zu machen und mit Ennemidor zu vermählen. Aber Clarice glaubt mit einem Ritter unbekannter Herkunft nicht glücklich werden zu können. Diese Abweisung kommt Ennemidor nicht ungelegen, indes wäre er leider nicht im Stande, seine edle Abstammung nachzuweisen, denn der "kleine Koffer", mit dem er nach Sirapis zog, und der sein Kostbarstes enthielt, ist ihm ja von Räubern gestohlen worden.

Ohne dass es Ennemidor ahnte, ist nun aber Delphis im Besitz dieses Koffers. Jene Räuber, die sie entführten, waren dieselben gewesen, die Ennemidor geplündert hatten; sie gaben ihr den Raub zum Tragen und so besass sie Ennemidor's Schatz, als dieser sie befreite. Das Köfferchen, das Ennemidor zurückerhält, birgt vier Porträts, einen Mann, eine Frau und zwei Kinder darstellend.

Auf einem Spaziergang begegnen Ennemidor und Delphis einen Klosterbruder, der in Ennemidor's Zügen etwas Bekanntes findet. Er forscht nach und erfährt dass Ennemidor über seine Herkunft eigentlich im Unklaren sei. Nur wäre sein wahrer Name Agnostos. Er erzählt von den Porträts; der Klosterbruder hat diese kaum gesehen, als er Ennemidor als den Sohn seines früheren Gebieters, des Prinzen Petruperyon, begrüsst. Seine Mutter, Cariergie, war allerdings nicht mit dem Prinzen vermählt, aber gleichwohl tugendhaft und edelgesinnt. Die Kinderporträts selbst stellen Ennemidor und seine Schwester Diane dar.

Jetzt könnte Ennemidor die Prinzessin Clarice, die Adoptivtochter Gonzanvert's, heiraten, aber er bleibt Zur Belohnung dieser dem Andenken an Filatée treu. Treue entdeckt sich jetzt Delphis. Überglücklich fällt ihr Ennemidor zu Füssen. Nun freilich müssen sich die Liebenden aus Rücksichten der Schicklichkeit trennen. Filatée findet im Hause der Clarice freundliche Auf-Aber hier verliebt sich der Kaiser, Hercule de Bournonvarre, der eigentlich Clarice zu heiraten gesonnen gewesen, in die noch schönere Filatée. Lange muss sich das Mädchen seine oft zudringlichen Bewerbungen gefallen lassen, und oft verliert Ennemidor den Mut, sich die Geliebte erhalten zu können. Aber schliesslich gelingt es Filatée, nachdem sie Hercule mit den Fingernägeln zur Raison gebracht, ihn endgiltig abzuschrecken und seine Neigung Clarice wieder zuzuwenden.

So steht endlich der Verbindung Ennemidor's und Filatée's nichts mehr im Wege. Ihre Hochzeit und die des Kaisers mit Clarice werden an einem Tage gefeiert. Auch Cariergie und Diane, welche die Bemühungen des Klosterbruders mit dem wiedergefundenen Agnostos vereinigt haben, können den schönen Tag mitbegehen.

4. Man ersieht, der Roman Lannel's ist eine in die Form einer galant-chevaleresken Amadis-Geschichte gehüllte Satire auf die sittlichen Zustände der hohen und höchsten Gesellschaftskreise unter den beiden Heinrich und zu Beginn der Regierungszeit Ludwig's XIII. Dass nebenbei auch das verlotterte Finanzwesen der

Epoche gegeisselt werden soll, verrät fast allein der Name Ennemidor. Obwohl Lannel, wie alle Autoren in ähnlicher Lage, abgestritten hat, bestimmte Personen in satirischer Absicht gezeichnet zu haben und namentlich keinem der Mitlebenden weh gethan haben will, sind seine personnages déguisés doch vielfach und zum Teil mit Glück enträtselt worden. Den Anfang mit der Deutung machte der Abbé d'Artigny im VI. Bande seiner Nouveaux Mémoires d'histoire, de critique et de littérature; die Herausgeber der Bibl. univ. des Rom. setzten dann sein Beginnen fort. Soweit diese Enthüllungen von Interesse sein können, seien sie hier mitgeteilt.

In Ennemidor, dem so vorteilhaft gezeichneten Helden, haben wir sicherlich den Widmungsträger der Dichtung, Ludwig von Lothringen, zu erblicken, obschon es in der Geschichte der Zeit keineswegs an Männern fehlt, auf welche die drei Hauptmerkmale Ennemidor's: Jugend, Schönheit und - Bastardtum, ebenfalls passen wurden. Die Reine de Regnaut-Chamfort, 'la voluptueuse' beigenannt, soll die durch zügellose Lebensführung bertichtigte Margarethe von Frankreich, die (geschiedene) Gattin Heinrich's IV., darstellen; der Prince und die Princesse de Gonzanvert demnach den Prinzen und die Prinzessin von Nevers-Gonzaga, welch letztere sich ja, wie im Romane, mit ihrem Gemahl und ihrem jüngeren Bruder, dem Herzog Karl von Mayenne, gegen Ludwig XIII. auflehnte. Anlass zur Empörung gab bekanntlich der übermässige Einfluss, welchen der Marschall d'Ancre und seine Gemahlin, Leonora Galligai, auf die Regierung austibten; beide sollen mit den episodischen Gestalten des Gardenfort und der (in unserer Analyse übergangenen) Duchesse de Conforliche gemeint sein. In dem "Kaiser" Hercule de Bournonvarre wäre nicht, wie man denken sollte, Heinrich (IV.) von Bourbon und Navarra zu suchen, sondern vielmehr Ludwig XIII. An ähnlichen absichtlichen Verschiebungen fehlt es nicht,

und vielfach versagt plötzlich der Schlüssel, der das eine oder andere Geheimnis aufgethan.

Heute ist der Reiz des Versteckspieles, das Lannel in seiner Dichtung getrieben, stark abgestumpft; ausschliesslich für seine Zeit geschrieben, hat der Roman fatyrique diese Zeit auch kaum um ein Jahrzehnt zu überdauern vermocht. Gelegentliche von psychologischer Beobachtung, namentlich vom Studium des weiblichen Charakters zeugende Bemerkungen aber erscheinen herzlich unbedeutend, wenn man erwägt, dass nur wenige Jahre nach Lannel eine Dichtung, zu deren Betrachtung wir im folgenden Kapitel übergehen, in dieser Hinsicht eine Entfaltung aufweist, die noch heute Bewunderung abnötigen muss.

## Fünftes Kapitel.

## Mareschal's Chrysolite.

§ 1. Bemerkungen über Leben und Persönlichkeit des Dichters. 2. Litterarische Bedeutung der Chrysolite. 3. Theorie Mareschal's. 4. Bibliographisches; Analyse. 5. Sprache; eingestreute Reflexionen.

Über das Leben André Mareschal's, des Dichters des Romans La Chrysolite, ou le Secret des Romans, vermögen wir trotz wiederholter, auch von anderer Seite unterstützter Nachforschungen nichts mitzuteilen. können nur annehmen, dass, da er im Jahre 1627, wo sein Werk zum ersten Male erschien, ein bereits ausgereifter und welterfahrener Mann war, das Jahr seiner Geburt noch in das XVI. Jahrhundert fallen dürfte. Der Umstand, dass La Chrysolite demselben Prinzen von Pfalzburg zugeeignet ist, der auch der Widmungsträger des Roman satyrique war, lässt weiterschliessen, dass Mareschal gleich Lannel der kleinen von diesem Grand-Seigneur protegierten Dichter- und Gelehrtenakademie als Mitglied angehörte. Manches in der Chrysolite deutet ferner darauf hin, dass Mareschal nicht, wie Lannel, Soldat, sondern Rechtsbeflissener war. Und wirklich begegnen wir auch in den ausführlichen Darstellungen des Jugendlebens Molière's einem Parlamentsadvokaten André Mareschal,1) aber auf die Identität beider lässt sich bei der Häufigkeit des Namens allerdings ohne

<sup>1)</sup> Er unterzeichnete mit anderen am 30. Juni 1643 den Assoziationskontrakt des *Illustre Théâtre*. Vgl. W. Mangold, *Ztschr. f. neufrz. Sprache u. Litt.* VIII<sup>1</sup> (1886), S. 44.

weiteres nicht schliessen. Der Roman verrät uns noch, dass Mareschal katholisch und Gegner des Protestantismus, 1) aber auch der Jesuiten 2) war; mit Molière, Lafontaine, Boileau, Cyrano de Bergerac und vielen anderen Zeitgenossen begegnet er sich im Hasse gegen die Ärzte ([qui] nous prestent cette admirable charité de nous faire mourir pour nostre argent, p. 168). Seine Bildung war eine hohe: Mythologie, Geschichte und Philosophie des Altertums sind ihm wohlvertraut. Über Zeitverhältnisse und -begebnisse fällt er selbständige und unverzagte Urteile; 3)

1) La Chrysolite, p. 44.

<sup>2) ...</sup> Ceux-ci s'appeloient Deliens, & avoient pris ce nom assez audacieusement de celuy du grand fils de Jupiter, de qui la Divinité a rendu tant d'Oracles dans l'Isle de Delos, comme s'ils eussent voulu cacher sous vn noms divin tant d'impersections humaines, & tant de mauvaises qualitez qui tiennent de l'homme, & qu'on remarquoit tous les iours en eux. Ces Deliens ne s'estoient retirez du monde que pour en estre avecque plus d'authorité & de credit, & pratiquer leur malice avecque moins & plus d'impunité: on a descouvert beaucoup de mauvais desseins qu'ils avoient contre l'Arhaye, & des intelligences secrettes avecque l'Estranger, qui ne se pouvoient mieux cacher que sous leurs robes, car on eust dit que c'estoit vn habit à couvrir tout. Au reste, ils estoient tous hommes d'esprit &c. Ib., p. 646.

<sup>3)</sup> Man lese z. B., wie Mareschal die Unsitte, junge Mädchen dem Familieninteresse zu liebe wider ihren Willen ins Kloster zu schicken, bekämpft: ... quels furent les mounements qu'il eut . . . contre la superstition des hommes, & contre les Dieux mesmes, qui souffrent qu'on abuse & que l'on se pare de la Religion pour en couurir nos interests particuliers, & par vne damnable & feinte pieté auancer nos affaires? Voila . . . l'auare deuotion des parents qui pensent obliger les Dieux de leur donner ce qui leur pese, & qu'ils ne veulent point; quel artifice & quelle impieté d'offrir d'une main sacrilege des victimes innocentes? quelle nouvelle barberie au milieu de la Grece [i. e. France] qu'vn pere puisse desheriter son enfant, en le mettant au service des Dieux? Vous estes iustes, puissantes Divinitez, & vous souffrez que les hommes se servent de vostre bonté pour couurir leur malice, qu'ils tournent l'amour, le respect & le service qu'on vous doit, en des supplices qu'ils font endurer à ceux que la Nature les oblige de cherir &

seine Gesinnung streift an fatalistischen Pessimismus und, wenn man will, Atheismus: jedenfalls hat er die Menschen seiner Dichtung ganz auf sich selbst gestellt und jede "höhere Fügung" eliminiert.

Die hohe Bedeutung der Chrysolite, welche unseres Wissens bis heute noch nicht zum Gegenstande einer ästhetisch-litterarischen Untersuchung gemacht worden ist,1) beruht in der im folgenden näher zu erweisenden Thatsache, dass sie der erste psychologische Roman Frankreichs, nach Inhalt wie Form eine der merkwürdigsten und vollendetsten Schöpfungen des gesamten XVII. Jahrhunderts ist; eine Schöpfung, der wir an Reife und Tiefe auf dem Gebiete des gleichzeitigen Romans nichts, auf dem der gleichzeitigen Poesie überhaupt nur die Meisterwerke Molière's an die Seite setzen möchten. Stellt sich doch Mareschal - und das im Jahre 1627, nahezu ein halbes Jahrhundert vor dem Misanthrope, zu einer Zeit, wo die fade Sentimentalität der Astrée noch nicht überwunden war, wo Polexandre und der Endymion Triumphe feierten, im selben Jahre, wo F. de Gerzan unter lautem Beifall seine stellenweise aberwitzige Sophonisbe veröffentlichte - die ganz moderne Aufgabe, einen "problematischen" Charakter sich in seinen feinsten Schattierungen entwickeln und in seinen innersten Regungen offenbaren zu lassen; gruppiert er dann doch um diesen Charakter als anziehenden Mittelpunkt eine Anzahl anderer, ebenso sorgsam ausgeführter und lebenswahrer Menschenbilder; lässt er schliesslich doch aus den notwendigen gegenseitigen Konflikten dieser

d'esleuer? Vous permettez que les peres soient les bourreaux de leurs enfants, que le voile d'vne Religion soit le bandeau dont ils masquent la leur, soit l'espée qui leur tire la vie, puisqu'elle leur en arrache toutes les douceurs & tous les consentements? Etc.

<sup>1)</sup> Die Bibl. univ. des Rom. gibt im September-Bande von 1783, p. 171 ff. eine Analyse, ohne jedoch den litterarischen Wert der Chrysolite näher zu erörtern.

Charaktere eine Handlung hervorwachsen, die, weit entfernt durch buntes Durcheinander und effekthaschende Unwahrscheinlichkeiten sich eine unnatürliche Aufmerksamkeit zu erzwingen, vielmehr den Leser lediglich durch ihren inneren Fortschritt interessiert. Erst Furetière versucht wieder ähnliches, und kaum hat fünfzig Jahre später Frau von Lafayette Mareschal übertroffen.

Dass neben dem Lichte auch der Schatten nicht fehlt, ist selbstverständlich. Unser nervöser Geschmack findet die Chrysolite vor allem zu lang, in einigen Partien allzu behaglich breit und gelegentlich auch doktrinär. Ein Makel der Dichtung ist auch, dass Mareschal in den eigentlichen, durchaus realistisch-psychologisch gehaltenen, Roman eine lange höchst romantische Episode (Les Amours de la Princesse Helione dans l'Isle de Latoa) eingesprengt hat. Gewiss hegt hierbei der Dichter die Absicht, die idealistische Manier zu verspotten; auch entschuldigt er sich damit, dass der Zeitgeschmack ein Opfer von ihm gefordert habe; 1) aber man kann nicht leugnen, dass Mareschal seine Satire nur sehr schwach zum Ausdruck gebracht und der Mode des Tages allzu bereitwillig gehuldigt hat. Bedauerlich ist auch, dass Mareschal, ganz wie Sorel im Polyandre, Personen und Ortlichkeiten griechisch maskiert,<sup>2</sup>) und dass er, gleich so vielen realistischen Autoren der Zeit, sein Werk nicht zu einem wahren, befriedigenden Abschluss gebracht hat.

<sup>1) ...</sup> pour satisfaire la pluspart des Courtisans, qui s'offenceroient de nager dans vne eau qui ne fust aussi haute que l'air, & qui ne veulent lire dans vn Liure autre fortune plus basse que celle d'vn Prince ou d'vn Roy, i'ay ioint à la vie priuée de mon Clytiman les amours de la Princesse Helione dans l'Isle de Latoa ... (Presace).

<sup>2)</sup> Der Dichter rechtfertigt dies mit drei Gründen: einmal habe er durch nichtfranzösische Namen seinem Werke den Reiz der Fremdartigkeit verleihen, und ferner der Medisance vorbeugen wollen; endlich sei in einzelnen Fällen es ihm willkommen gewesen, schon durch den Namen auf den Charakter hindeuten zu können (Preface).

- 3. Die Epistre besagt u. a.: ce n'est pas vn Roman que ie presente, mais le secrét des autres, ou celuy qu'ils deuroient auoir. Diese Worte erläutern hinlänglich den Nebentitel der Chrysolite: Secret des Romans ist eben die vom Dichter angebahnte neuartige Manier, "die auch andere befolgen sollten", was freilich noch auf Jahrzehnte hinaus ein frommer Wunsch war. Weitere Aufschlüsse über Mareschal's dichterisches Wollen gibt uns die Preface. Nachdem er für sein Werk sowohl die Bezeichnung Roman in Anspruch genommen, weil es Ereignisse in dichterischer Umkleidung darbiete, als auch die Bezeichnung Histoire, weil es nur wirklich Geschehenes schildere, gibt er mit folgenden Worten gleichsam sein Programm, stellt er sich mit aller Entschiedenheit den romantisch schreibenden Autoren gegenüber: Voyant ... que iusques ici tous ceux qui se sont picquez en ce genre d'escrire nous ont vendu le fard pour le vray teint, & ont donné vne face à leurs liures qui pour estre pleine de piperies, de mensonges & d'impossibilitez, a pû entretenir & abuser beaucoup d'esprits qui sans reconnoistre le charme d'une fable, touchez des mesmes mouvements de leurs Autheurs, se sont emportez avec eux dans des imaginations esloignées du sens commun, & encore bien plus de la raison; i'ay voulu reduire à nostre portée ce faste menteur, & cet orgueil qui ne sert que pour faire vne pompe au dessus des nuës. Aux autres tu ne verras que des ballons enflez parmy l'air qui creuent en atomes, des monstres composez de mille contradictions, vn quadran qui n'a ni de soleil, ni d'esquille, & des choses qui n'auroient de place dans le monde, s'il ne se faisoit une reformation generale pour l'imagination des hommes: ici ie n'ay rien mis qu'vn homme ne peust faire, ie me suis tenu dans les termes d'une vie priuée afin que chacun se peust mouler sur les actions que ie descry, & ie ne me suis mis de l'antiquité que pour donner vne couleur estrangere au bien ou au mal de nostre temps . . .
  - 4. Aber es ist Zeit, den Roman für sich selbst

sprechen zu lassen. Unsere Inhaltsangabe, die bei der ausserordentlichen Seltenheit der Chrysolite nicht über-flüssig genannt werden kann, schliesst sich an den Text der Editio princeps an, welcher vielfach und zu seinem Vorteil von dem der späteren Ausgaben abweicht.<sup>1</sup>)

L. 1. Der junge Clytiman, gebürtig aus Megara, ist von dort nach Athen (Paris) gekommen, um, nachdem er sich durch Waffenthaten ausgezeichnet, die höhere Bildung der Hauptstadt zu erwerben. Er lernt Chrysolite kennen, die Tochter des reichen Bürgers Mironte, an Schönheit und Geist die erste unter den Jungfrauen

<sup>1)</sup> Bibliographisches. Die Editio princeps führt den Titel: LA CHRYSOLITE, | OV | LE SECRET | DES ROMANS. | PAR LE SIEVR MARESCHAL. | A PARIS, | Chez TOVSSAINCT DV BRAY, ruë fainct lacques | aux Espics-meurs. | M. DC. XXVII. [1627] | AVEC PRIVILEGE DV ROY. 4 Liures auf 910 bezisferten Seiten (die Zahlen von 900 ab sind verdruckt, so dass die letzte Seite irrig als 810. bezeichnet ist) 8°. Privileg vom 3. Febr. 1627. Achevé d'imprimer fehlt. Fehlt auf den pariser Bibliotheken; ein wohlerhaltenes Exemplar auf der Herzogl. Bibliothek zu Wolfenbüttel. Neuauslagen: Paris 1634, "chez Nicolas & Iean de la Coste", desgl. "chez Antoine de Sommaville."

<sup>1)</sup> Wir geben nachstehende Charakteristik von Held und Heldin als Stilprobe (L. I, p. 1 ssq.). Chrysolite n'auoit encore fait aucun dessein sur Clytiman; & toutesois, comme si elle eust eu quelque interest en ses amours, elle sembloit estre saschée qu'vne autre le possedast; quoy qu'à peine l'eust elle voulu pour soy mesme si elle en eust eu le choix, leurs humeurs ne se rapportans aucunement l'vn à l'autre. Elle estoit glorieuse, & portoit son esprit & sa beauté au dessus de toutes les filles les mieux qualifiées d'Athenes: Clytiman n'estoit pas moins recommandable, & soit qu'on considerast son extraction, l'opulence & les richesses de sa maison & l'authorité que ses parents auoient dans le pays & la ville de Megare, où il auoit esté nourry; soit qu'on iettast les yeux sur ses perfections particulieres, il auoit de quoy tenir vn mesme rang parmy les hommes de qualité, que Chrysolite entre les filles des meilleures maisons de la premiere ville de Grece. La fortune estoit assez esgalle à tous deux; tous deux auoient l'esprit fort bon, par où ils se saisoient admirer en toutes leurs actions, & de tous les accords il ne leur manquoit que celuy de s'aymer autant qu'ils estoient aymables: mais c'est cela mesme qu'ils se resusoient, comme si la gloire de Clytiman n'eust pû souffrir qu'auec enuie l'esclat

Athens. Sie wurde mit grösster Sorgfalt erzogen, so dass alle Eigenschaften ihres Geistes und Körpers zur herrlichsten Entfaltung kamen. Als sie sechszehn Jahr alt geworden, gestattete ihr der Vater nur noch den Umgang gereifterer Männer, indessen im Hause ihrer vier lebenslustigen Basen, welche die Athener die vier Uranien getauft hatten, sah sie doch bisweilen Jünglinge und übte mit ihnen früh die Koketterie, die später ein Hauptmerkmal ihres Wesens bilden sollte. Hier verkehrte

de celle de Chrysolite, ou que pour estre tous deux si agreables à vn chacun, ils deussent se hayr par vne maxime de vanité. Chrysolite treuuoit à redire à tout ce que faisoit Clytiman, c'estoit vn homme à son aduis, qui auroit peine de descendre à de petits seruices où il saut que les plus superbes se relaschent pour complaire aux Dames: Clytiman blasmoit toutes les actions de ceste fille, son humeur arrogante le piquoit, & son orgueil qui estoit tousiours present deuant les yeux, estoit comme ces verres qui nous sont voir toutes choses de trauers, & trompent d'vn mesme temps nostre veüe & nostre imagination. Je croy qu'Amour diuisoit ainsi ses esprits, asin d'auoir plus de gloire apres à les ioindre; que comme ce Dieu ne trauaille guere qu'il ne sasse des miracles, il se faisoit de la matiere pour en produire vn de ceste contradiction où il les nourrissoit.

Clytiman estoit lors engagé dans vne prison de quinze iours sous la puissance de Rosine, à qui pour toutes il n'auoit encore parlé qu'vne sois; & quoy que cette amour ne sust pas beaucoup eschaussée, & par consequent ne deust estre diuulgée pour sa nouueauté en son commencement, Chrysolite comme voisine en auoit eu le vent, & par vn mouuement aueugle, qu'on pourroit appeller jalousse si elle eust aymé Clytiman, elle ressentoit en soy-mesme quelque desplaisir de ce que Rosine en estoit aymée.

Cette Dame estoit belle & cedoit à peu d'autres apres Chrysolite; aussi Clytiman, qui ne faisoit l'amour que par divertissement, sans dessein de s'attacher à aucune chose, ayma en elle sa beauté tandisqu'il y treuua ce qu'il cherchoit. Mais comme vne sieure qui luy suruint en eust essacé tous les plus beaux traits, les premieres impressions qu'ils auoient faictes en l'esprit de Clytiman s'esuanoüirent aussi-tost, comme legeres & qui n'auoient pas encore assez de force: si bien que la mesme maladie qui luy sit perdre sa santé, luy sit perdre son seruiteur. Apres cette double perte il sembloit qu'elle n'auoit plus rien à quitter ny à acquerir: toutessois quelque temps apres elle sit l'vn & l'autre; elle quitta son mal, & gaigna Lyuion frere de Clytiman, qui voyant depuis le mesme Clytiman engagé d'affection auecque

sie auch zuerst mit Clytiman, der auch in der Hauptstadt rasch zu Ansehen gelangt war, indem er sich trotz seiner Jugend zum Mitglied des Areopags (lies: Parlamentsadvokaten) aufgeschwungen hatte. Anfänglich stiessen sich die beiden als eng verwandte Naturen ab, denn beide waren leidenschaftlich, hochfahrend, beide neidisch auf die Erfolge, die sie wechselseitig durch Schönheit, Witz und Gewandtheit in den geselligen Kreisen davontrugen. Lange Zeit mag sich keines dem anderen, und

Chrysolite, s'adressa à Rosine qui auoit desja repris son en-bon-point, auecque sa beauté, que sa maladie auoit encore augmentée par vne certaine blancheur qu'elle luy auoit laissée; & sit en sorte d'auoir aupres d'elle la place que son frere auoit tenüe autressois. On dit que ce sut mesme Clytiman qui le porta à ce dessein, pour donner à Rosine quelque satisfaction, en luy rendant autant qu'il luy auoit osté: mais comme il auoit disposé de son amour passée, Chrysolite luy sit connoistre qu'il y a diuerses chances en amour, & que tel sait pour autruy ce qu'il ne peut saire pour soy-mesme.

Lyuion se mit donc assez bien auecque Rosine: mais Clytiman ne pût treuuer le mesme accés auprés de Chrysolite; il l'auoit abordée desja plusieurs sois, & autant de sois elle l'auoit renuoyé auprés de sa malade. Il faut croire qu'ils eurent des mouuements estranges à leur premiere veue, ou pour le moins à la premiere sois que Clytiman parla d'amour à Chrysolite, puisqu'vn tremblement soudain surprit l'vn & l'autre, sans pouuoir presque parler; presage asseuré des maux qui leur deuoient arriuer, & dont cette Histoire sera remplie. Ils se regardoient tous deux en tremblant, leur presence sembloit les effrayer, comme deux ennemis qui ne sçauroient se voir sans tressaillir, & au poinct que l'amour se vouloit declarer, la parole leur manquoit auecque le cœur; tellement que celuy-ci ne sçauoit que dire, & celle-là ne sçauoit que penser. Chrysolite iugeoit bien que Clytiman auoit quelque esmotion; mais comment croire que ce fust d'amour? elle ne l'osoit esperer, & peut-estre l'eust-elle desiré: tantost elle s'imaginoit que ce fremissement de Clytiman ne prouenoit que du respect, ou de la peur qu'il auoit euë en l'abordant, & lors ce luy estoit quelque sorte de satisfaction, d'auoir rendu vn esprit si absolu capable de crainte, si ce n'estoit plustost d'amour. Mais par la mesme raison elle n'estoit pas exempte de l'vne ou de l'autre de ces passions, puisque son tremblement n'auoit pas esté moindre que celuy de Clytiman; qui cependant proferoit mille choses dans son cœur, & n'en disoit pas vne, & qui parloit mieux par ce rauissement d'esprit & par cét estonnement, que s'il eust dit beaucoup.

am wenigsten in Liebe, unterordnen, ja es kommt dazu, dass sie sich offen ihren Hass eingestehen. Indessen bald schlägt dieser in sein Gegenteil um. Wie es in Wahrheit um beider Herz steht, zeigt sich zuerst als Clytiman eine Liebschaft mit einer gewissen Rosine eingeht. Er findet hier so wenig Befriedigung, dass er sich von dem Mädchen bald abwendet und eine Neigung seines Bruders zu Rosine begünstigt; Chrysolite dagegen beobachtete, ohne doch Clytiman bereits zu lieben, dessen Verkehr mit Rosine mit Augen der Eifersucht. mehr aber fühlt sich Clytiman an Chrysolite gefesselt, als ihn sein Vater Lycaste, in der Absicht ihn zu verheiraten, nach Megara zurückruft. Es gelingt ihm, die Verbindung aufzuschieben, und bald befindet er sich wieder in Athen. Chrysolite begrüsst seine Rückkehr mit Freuden, und der Augenblick ist da, wo in die vorher so stolzen und selbstsüchtigen Gemüter uneigennützige Aber Chrysolite ist eine Natur, die zum Liebe einzieht. Danke für ihre Hingebung den Geliebten ausschliesslich und allein besitzen will, und so verlangt sie, er solle mit Amelite, der ältesten der "Uranien", für die er freundschaftliche Empfindungen hegt, durch eine absichtliche Kränkung brechen. Clytiman will, so hart es ihm ankommt, den verlangten "Beweis seiner Liebe" nicht verweigern; er führt jene Kränkung wirklich aus, wobei freilich Amelite das Motiv erkennt und Clytiman's Schwachheit bedauert.

Nachdem diese ersten peinlichen Szenen vorübergegangen, stört ein Rivale, Clymanthe, das Glück des Paares. Doch Clytiman schlägt ihn bald aus dem Felde, obschon er damit die Eitelkeit der gern vielumworbenen Chrysolite verletzt. Die Folge ist überdies, dass Mironte das Verhältnis seiner Tochter und Clytiman's erfährt. Er verbietet diesem sein Haus und hält das Mädchen unter strengstem Verschluss. Indessen Dank dem Umstande, dass das Haus Mironte's an jenes der "Uranien" angrenzt, gelingt es den Liebenden, sich, wenn auch nur gleich Pyramus und Thisbe durch den Spalt einer Mauer,

zu sehen und zu sprechen. Es ist gerade harter Winter, beide zittern oft vor bitterem Froste, aber ihre Liebe, durch die Hindernisse zu hellerem Brande als je zuvor angefacht, lässt sie diese Leiden kaum empfinden.

Währenddem stellt sich ein neuer Bewerber um Chrysolite's Hand ein: Félismon, von Mironte um seines Reichtums willen gar gern gesehen. Aus Furcht vor dem Vater, fast mehr aber um ihrer Eitelkeit willen, die ihr nicht gestattet, eine Huldigung, woher sie auch komme, zurückzuweisen, wagt Chrysolite nicht, Félismon jede Hoffnung zu benehmen. Clytiman, der davon hört, glaubt sich verraten und verlässt, in seiner Liebe und seiner Ehre gleich verwundet, Athen, nachdem er gleichwohl seinen Bruder Lyvion aufgetragen, ihn von allem zu unterrichten, was mit Chrysolite vorgehen würde. Diese erschüttert die Abreise Clytiman's heftig: die alte Liebe, die Reue, Überdruss am galanten Spiele mit Félismon, der Wunsch, da doch noch zu triumphieren, wo sie gefehlt, erwachen in ihr, und sie lässt durch Lyvion Clytiman zurückrufen. Der Geliebte folgt dem Rufe und sieht sich bald wieder in Chrysolite's Banden, obwohl ihm bewusst ist, dass diese nicht nur aus Liebe seine Wiederkehr gewünscht hat. Auch lässt die bessere Erkenntnis von Chrysolite's Charakter Clytiman auf ein Mittel sinnen, einer neuen Untreue für immer vorzubeugen. Er glaubt dies Mittel darin zu finden, dass er Chrysolite Gunstbezeugungen abringt, durch welche ein Mädchen von Chrysolite's Gemütsart sich dauernd gebunden glauben muss. Wirklich scheint nun Chrysolite von ihrem Unbestande geheilt. Sie bricht mit Félismon völlig ab und sucht sogar, wenn auch ohne Erfolg, ihren Vater einer Verbindung mit Clytiman gunstig zu stimmen. Als eine ausbrechende Pest sie mit Mironte nach Eleusis vertreibt, folgt Clytiman der Geliebten und naht sich ihr unter mannigfachen Verkleidungen. Beide erneuern die Versuche, von den Vätern eine Einwilligung zu erlangen, und da diese Bemühungen jetzt nicht mehr völlig

scheitern, könnten die beiden in ihrer Liebe glücklicher sein als je zuvor, fehlte ihnen nicht der Liebe bester Teil, völliges gegenseitiges Vertrauen.

[L. II bietet zunächst die Vorgeschichte Clytiman's, verwoben in ihrem späteren Verlaufe mit der Helione-Episode,1) von welcher bereits die Rede war. Nachfolgendes wird von Lyvion der Rosine, seiner Geliebten, Clytiman hatte, als er Chrysolite's Bekanntschaft machte, bereits ein romantisch bewegtes Liebesleben hinter sich. Schon als sechszehnjähriger Jüngling liebte er voll Leidenschaft ein Mädchen, das ihm jedoch die Eltern bald entzogen, indem sie es zur Priesterin Danach gewann er die Neigung der weihen liessen. Philistée, einer Tochter des Feldhauptmannes Teronde, unter welchem er mit Lyvion Dienste genommen. der Feldzug begann, legte Philistée, um Clytiman stets nahe zu sein, Männerkleidung an, in der sie ihrem in der Ferne verschollenen Bruder Martian völlig glich, und angeblich als dieser kehrte sie auch zu dem Vater zurück, ohne von ihm und ohne von Clytiman als Philistée erkannt zu werden.

Man bekriegte damals Helione, die Tochter des Königs von Korcyra. Ihr hatte der Vater als Heiratsgut die Herrschaft tiber Kephalonien geschenkt, aber damit nicht zufrieden, hatte die ehr- und herrschsüchtige Prinzessin den jüngeren unmündigen Bruder ums Leben bringen lassen und einen Aufstand gegen den Vater erregt, um vollends alle Macht an sich zu reissen. Nun aber hatte ganz Griechenland die Waffen wider die Entartete erhoben, und Clytiman, einem der tapfersten Anführer im Heere Teronde's, war die Belagerung der Festung, in welche sich Helione geworfen, anvertraut worden. Kaum erblickte die Fürstin bei einer zufälligen Begegnung diesen ihren Feind, als sie sich auch schon

<sup>1)</sup> Diese Zwischenerzählung lehnt sich an den Medeamythus an, auf welchen auch öfters direkt Bezug genommen wird.

aufs leidenschaftlichste in ihn verliebte. Da Lyvion in ihre Gefangenschaft geraten war, hoffte sie, ein Mittel zur Annäherung an Clytiman zu besitzen, und sie war daher keineswegs zur Einwilligung gesonnen, als eines Tages Philistée-Martian sich ihr zur Auslösung Lyvion's anbot. Vielmehr sandte sie den vermeintlichen Krieger an Clytiman mit einem Briefe zurück, der die Aufforderung enthielt, sich auf ihr Wort vertrauend Nachts durch einen unterirdischen Gang in die Festung zu begeben und ihrer Liebe zu geniessen. Clytiman wies den Vorschlag empört ab, so verführerisch ihm auch Philistée, um seine Treue zu prüfen, die Schönheit Helione's schilderte. Entzückt von der Standhaftigkeit des Geliebten gab sich danach Philistée zu erkennen. Clytiman aber bestrafte Helione für ihre Verbrechen und ihren unziemlichen Antrag, indem er auf ihre Aufforderung scheinbar eingehend, mit einer Schaar Bewaffneter durch jenen Gang in die Burg eindrang, deren überrumpelte Besatzung kaum Widerstand versuchte. Helione aber gab sich reuevoll den Tod:

> Mon amour a causé ce sort, Mon crime ainsi m'a poursuiuie, Comme indigne de cette mort, Le su indigne de la vie.

Voll Freude tiber den Sieg segelten Clytiman, Lyvion und Philistée nach der Heimat zurück, unterwegs aber ereignete sich schreckliches: Philistée fiel vom Borde des Schiffes und ertrank im Meere.]

L. III. Während sich Clytiman nach Megara begeben hatte, um die völlige Zustimmung seines Vaters zu erwirken, stirbt Mironte. Chrysolite, welche ihre Mutter Cleriane stets beherrscht hat, wird dadurch völlig unabhängig und könnte Clytiman angehören, wäre ihr Unbestand und ihre Neigung, stets im neuesten Anbeter auch den liebenswertesten zu sehen, überhaupt einer Fessel fähig. Sie beginnt um diese Zeit, während sie Clytiman's Hoffnungen nie zu schmeicheln aufhört, ein

neues Verhältnis mit Validor, das schliesslich zu so vielfachem Gerede der Leute Anlass gibt, dass auch Clytiman, bis dahin sorgfältig getäuscht, davon erfährt. Er gerät über den erneuten Treubruch ausser sich, aber obgleich er schon jetzt darauf hinarbeitet, sich für den unerhörten Betrug zu rächen, nicht mehr darauf, die Kokette aufs neue an sich zu fesseln, leidet er doch unsäglich unter seinem Geschicke und erst nach abermaligen bitteren Erfahrungen und erneuten Beweisen der Arglist Chrysolite's entschliesst er sich, von den Waffen, die gegen die einstige Geliebte in seiner Hand sind, Gebrauch zu machen. Er besitzt zahllose Briefe von ihr, auch ein förmliches Eheversprechen, Beweise der vertraulichsten Hingabe. Er droht sie zu veröffentlichen, er teilt sie Validor mit, der ihn als Freund und Amtsgenossen zwiefach verraten hat. Vergeblich sucht ihn Chrysolite durch Thränen und durch den ganzen Reiz ihrer Schönbeit aufs neue zu rühren. Er hat sie endgiltig durchschaut, auch andere aber zweifeln nicht mehr an ihrer Herzlosigkeit, ihrer Selbstsucht, ihrer subtilen Falschheit. Man will sie in ein Kloster schicken, zuvor aber versucht Validor, der zwar den Plan, Chrysolite zu heiraten, aufgegeben hat, der sich aber doch auch weiterhin der Gunst des schönen Mädchens erfreuen möchte, Clytiman jene Beweise der Untreue Chrysolite's zu entlocken.

L. IV. Diese Bemthungen scheitern indes an der Klugheit und Festigkeit Clytiman's. Er unterdrückt die Leidenschaft für Chrysolite von Tag zu Tag mit besserem Erfolge und empfängt jeden Tag auch neue Beweise für den Unbestand des Mädchens. Chrysolite nämlich, zum Überfluss beraten von eigennützigen Verwandten und einer verräterischen Freundin, sinkt tiefer und tiefer; die Zahl ihrer Liebhaber, von denen sie keinen einzigen abweist, und die sie klüglich zu einander in Schach zu halten und gegenseitig zu Eifersucht und aufopfernden Liebesbeweisen anzuspornen versteht, mehrt sich fort

und fort, ohne dass sie darum die Hoffnung, Clytiman wiederzugewinnen, je aufgegeben hätte. Halb liebt sie, halb hasst sie ihn, sie möchte ihn heute ganz zurückerobern, morgen ihm nur das Heiratsversprechen abschmeicheln, dessen Existenz sie an der Verbindung mit einem anderen hindert. Doch Clytiman besteht darauf, es ihr persönlich, angesichts ihrer Verwandten, zu überreichen und dieser Demtitigung mag sich ihr Stolz nicht So vergeht Jahr auf Jahr, Chrysolite's preisgeben. Schönheit schwindet und damit enthüllt sich auch ihrem glühendsten Verehrer mehr und mehr die Hohlheit ihres Wesens. Sie sieht sich verlassen, verhöhnt, und erntet so den Lohn, den Gefallsucht, Untreue, Herzenskälte und Mangel an unterwürfig weiblichem Sinne stets davontragen sollten.

5. Damit bricht leider die Erzählung ab, denn noch ist ja Clytiman's und Lyvion's Schicksal unentschieden. Zwar verspricht der Autor am Schlusse eine Fortsetzung dans peu de iours, aber er hat diese Zusage nicht gehalten. Indes hat Mareschal mit dem, was er geschrieben, genug gethan. Er hat einen eigenartigen Charakter sich bis zur letzten Konsequenz entwickeln lassen¹) und aus seiner Entfaltung eine Erzählung gesponnen, der wir um ihrer für die Zeit ungewöhnlichen Gedankentiefe den Mangel an Abrundung wohl verzeihen können. Mareschal schuf ohne Vorbild, lediglich gewarnt durch anderer Beispiel; die Chrysolite ist aller

<sup>1)</sup> Auch andere, für den Gang der Erzählung minder bedeutende Charaktere sind fein und sauber ausgeführt. Clytiman ist die ins männliche übersetzte Chrysolite; Lyvion, der heitere, redliche und unbefangene, sein wirksames Gegenbild; Félismon ein unerträglicher Geck, Validor der herzlose, wortbrüchige Lüstling und Egoist, Cleriane die schwache, in die eigene Tochter verliebte Mutter, Incalie die geschäftige Freundin, Spinelle eine Kokette, jedoch ganz anderer Art als Chrysolite.

H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

Vermutung nach sein erstes Werk — darf man es ihm verargen, wenn der grosse Wurf einer psychologischen Erzählung nicht ganz und völlig gelang?

In Hinsicht der Sprache verdient der Dichter alles Lob Von preziöser Künstelei wie von altertümelnder Nachlässigkeit gleich weit entfernt, hat er die Feder gewandt und selbstbewusst geführt. Ihm steht jede Nuance zu gebote: bald schreibt er im einfachsten, aber um so eindringlicheren Lapidarstil, bald mit dem ganzen Wortreichtum des Pathos, bald im Ton des Sarkasmus oder des Humors, bald in dem wohlmeinender Belehrung. Grundzug seines Stiles aber ist vorwärts treibende Unruhe, wie dies das Thema der Dichtung, die Schilderung unsteter, schwankender Menschen, mit sich brachte. Dem Geschmacke der Zeit entsprechend hat Mareschal in den Fluss der Erzählung häufig Sentenzen eingestreut, von denen einige vielleicht wert sind, hier mitgeteilt zu werden.

- p. 178: vne fille en amour ne donne pas peu quand elle reçoit.
- p. 257: ... les louanges qu'on nous donne en nostre presence, sont des armes contre nous, de qui la poincte est cachée dessous le flatterie, & ... il ne faut pour meriter du blasme que de souffrir d'estre loisé.
- p. 474: Les mariages se font en terre & ... ils sont preparez & ordonnez dans le Ciel.
- p. 564: il semble que ce soit vne maxime de nostre infirmité qu'il faille auoir esté trompé pour estre sage.
- p. 699: La vertu est comme un cristal qui se ternit au moindre mauuais air; les plus petits obiets du dehors font de grands changements au dedans, & l'habitude qu'on prend à se former à la vie d'un autre a tant de force sur la nature des inclinations qu'on peut dire qu'on ne peche que par autruy.

# Sechstes Kapitel.

## Der Page disgracié des Tristan l'Hermite.

§ 1. Tristan's Leben. 2. Seine Werke ausser dem Page disgracié; la Coromène. 3. Der Page disgracié (Bibliographisches; Charakteristik; Inhaltsangabe mit Hervorhebung der kulturhistorisch wichtigen Momente; Sprache und Stil).

Tristan l'Hermite, einst durch Jahrzehnte hindurch der Lieblingstragöde des Maraistheaters, durch seine Marianne sogar der Nebenbuhler eines Pierre Corneille, Dichter eines bis an das Ende des Jahrhunderts gern gesehenen Lustspiels, um seiner persönlichen Verhältnisse willen eine geradezu prototypische Erscheinung in der Litteraturgeschichte der Zeit, darf auch in der Geschichte des Romans der Epoche nicht ungenannt bleiben. Allerdings ist der Page disgracié, dessen Betrachtung die nachfolgenden Seiten gewidmet sind, seinem Kerne nach eine Autobiographie, aber der Bericht des Selbsterlebten und Selbstgeschauten ist doch mit soviel Fiktion durchsetzt, das Ganze mit voller Absichtlichkeit derart in das Gewand der Dichtung eingekleidet worden, dass diese Erzählung von den Kinder-, Lehr- und Wanderjahren eines liebenswürdigen Poeten getrost den hier behandelten Romanen angereiht werden darf, und zwar um so eher, als ja dem realistischen Romane autobiographische Momente nie völlig abgehen werden.

1. Der Page disgracié würde es ermöglichen, vom Charakter des Dichters und seinen Lebensschicksalen bis zum Jahre 1619, wo die Erzählung abbricht, ganz

ausführliche Rechenschaft zu geben; da aber über den Roman selbst nur wenig mehr zu sagen bliebe, nachdem sein Inhalt vorweggenommen, so geben wir an dieser Stelle doch nur die übliche biographische Skizze.')

Geboren war François Tristan l'Hermite im Jahre 1601 auf dem in der ehemaligen Provinz la Marche gelegenen Schlosse Souliers (oder Soliers). 2) Die Familie war eine altadelige, 3) aber in ihren Vermögensverhältnissen herabgekommen. Bereits im zarten Knabenalter kam Tristan nach Paris; er wurde einem natürlichen Sohne Heinrich's IV., dem jugendlichen Marquis de Verneuil, als Page zugesellt. Nach dem autobiographischen Berichte nötigte ein tragischer Vorfall den erst Dreizehnjährigen zur Flucht: er hatte einen Leibwächter erstochen und suchte nun nach abenteuerlichen Fahrten durch die nördlichen Provinzen Schutz in England. Von dort beabsichtigte er, nachdem er Abenteuer bestanden, über die wir ausführlicheres noch vernehmen werden, nach Spanien zu gehen, um sich dort unter den Schutz eines mächtigen Verwandten zu stellen. In Poitou jedoch vermochte der von allen Mitteln entblösste jugendliche Abenteurer die Reise nicht fortzusetzen; er trat als Sekretär in die Dienste eines Neffen des Scævola de Sainte-Marthe, dann in die jenes damals hochbetagten

<sup>1)</sup> Vgl. namentlich Bayle und die Histoire de l'Académie Françoise &c. (1729), T. I, p. 303 f., 360 f.; ferner den Recueil des plus belles pièces des poëtes françois depuis Villon jusqu'à Benserade. T. IV. Paris 1752 (12°); endlich Fournel, Contemporains &c., I, p. 3 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Danach benannte sich Tristan häufig Sieur de Souliers, zum Unterschied von seinem jüngeren, als Genealog und Historiker ausgezeichneten Bruder, dem Sieur de Vauselle. Vgl. Bayle IV, p. 397 f.

<sup>3)</sup> Tristan rühmte sich der Abkunft nicht nur von Louis. Tristan l'Hermite, dem berüchtigten Grand-Prévôt Ludwig's XI. (vgl. Bayle IV, p. 396), sondern sogar der Abstammung von Pierre l'Hermite, jenem sagenhaften ersten Kreuzzugsprediger (Le Page disgracié. Anfang des I. Kapitels), allerdings ohne für beides authentische Beweisstücke beibringen zu können.

! 3

ı.

....

į

Feldherrn und Historikers selbst. In dieser Stellung offenbarte sich zuerst seine dichterische Begabung. Wie bei Sainte-Marthe, lebte Tristan auch auf dem Touraineschlosse seines nächsten Gebieters, des Emmanuel Philibert des Prés, Marquis von Villars-Montpezat, unter angenommenem Namen, da das über ihn als Totschläger gefällte Urteil noch zu Recht bestand. In seiner nächsten Stellung beim Herzog von Mayenne in Bordeaux wurde jedoch der Dichter erkannt, aber der Gnade Ludwig's XIII. empfohlen, der ihm auch verzieh. Dies geschah im Jahre 1619, mit welchem Datum der ausführliche Bericht des Page disgracié abbricht. Das spätere Leben des Dichters ist infolge dessen nur zum geringen Teile bekannt. Er befand sich fortwährend in abhängiger Stellung; seine äussere Not war teils Folge eigener Verschuldung, 1) teils Folge der damaligen sozialen Verhältnisse, welche den mittellosen adeligen Dichter fast stets zum Parasiten und beinahe Spassmacher reicher Grands-Seigneurs herabdrückten.<sup>2</sup>) Tristan vermählte

Elie, ainsi qu'il est écrit,

De son manteau joint à son double esprit

Recompense son serviteur fidele.

Tristan eût suivi ce modele;

Mais Tristan qu'on mit au Tombeau

Plus pauvre que n'est un Prophete,

En laissant à Q(uinault) son esprit de Poëte,

Ne put lui laisser de manteau.

<sup>1)</sup> Es fehlte Tristan an aller und jeder Selbstbeherrschung. Namentlich eine nicht zu bemeisternde Leidenschaft für das Würfel- und Kartenspiel riss ihn schon seit seinen Knabenjahren aus einer Verlegenheit in die andere. Selbst grosse und wiederholte Geldgeschenke seiner Gönner zerrannen wieder und wieder unter seiner stets unglücklichen Hand.

<sup>&</sup>quot;) Über Tristan's Armut, ja Bettelhaftigkeit kursieren zahlreiche charakteristische Anekdoten. So erzählen z. B. die Menagiana (vgl. Bayle IV, p. 396 B): Mr. Q(uinault) etoit valet de Mr. Tristan. Mr. de Montausier disoit qu'en mourant il lui avoit laisse son esprit de poëte, qu'il auroit bien voulu lui laisser aussi son manteau; mais qu'il n'en avoit point. Mr. de Montmor sit cette Epigramme que Mr. de Furetiere a rapportée:

sich; sein einziger Sohn starb in jungen Jahren, und seitdem wandte der Dichter seine väterliche Liebe dem später so bertihmten Philippe Quinault zu, dem er auch durch Vertrieb seiner Rivales zuerst litterarische Erfolge verschaffte.<sup>1</sup>) 1649 erfolgte Tristan's Aufnahme in die Académie,<sup>2</sup>) die er ausser reichlichen Verdiensten wohl auch den guten Beziehungen verdankte, in denen er zu Richelieu gestanden hatte.<sup>3</sup>) Ein Lungenleiden scheint schon lange an seinem Leben gezehrt zu

Wie Tristan das Leben betrachtete, zeigt das nachfolgende Sonnet, das auch von der lyrischen Begabung des Dichters Zeugnis ablegen kann.

> Misère de l'Homme du monde. Venir à la clarté sans force & sans adresse; Et n'ayant fait long-temps que dormir & manger, Souffrir mille rigueurs d'vn secours étranger, Pour quitter l'ignorance en quittant la soiblesse:

Apres, seruir long-temps vne ingrate Maistresse, Qu'on ne peut acquerir, qu'on ne peut obliger; Ou qui, d'vn naturel inconstant & leger, Donne fort peu de ioye & beaucoup de tristesse.

Cabaler dans la Cour: Puis, deuenu grison, Se retirant du bruict, attendre en sa maison Ce qu'ont nos derniers ans de maux inéuitables,

C'est l'heureux sort de l'homme. O miserable sort!

Tous ces rattachements sont-ils considerables,

Pour aymer tant la vie, & craindre tant la mort?

(Recueil &c., p. 90).

1) Histoire de l'Académie (1729), II, p. 213: Tristan l'Hermite, qui avoit vieilli dans la carrière du Théatre, jugea que M. Quinault pourroit un jour s'y distinguer; & par un zéle asser rare dans les vieux auteurs, il entreprit de le sormer dès l'enfance, au hazard de se voir surpasser par son disciple...

S) Ib. I, p. 182.
S) ... Toutesfois le grand Richelieu
Fait quelque estat de mes ouurages!
Ce qui plaist à ce demy-Dieu
Ne deuroit pas desplaire aux sages.

(Resuell &c., p. 68; Ode & Mile. DD).

- haben, 1) ehe er am 7. September 1655 der Krankheit erlag. Er verstarb im Hause des Herzogs von Guise, der nach dem Herzog Gaston von Orléans sich des Dichters angenommen hatte, "fort chretiennement sans vouloir être visité de ses amis; & il les oublia tous pour penser à Dieu. 12)
- 2. Die Werke Tristan's ausser dem Page disgracié haben an dieser Stelle nur insofern Interesse, als sie von der Vielseitigkeit und der Fruchtbarkeit seines Talentes zeugen.<sup>3</sup>) Besondere Hervorhebung verdient jedoch, dass der Dichter, gleich Sorel, neben seinem
  - 1) Man lese folgende rührende Verse:

L'Art a beau venir à mon aide,

Le Mal a vaincu le remede,

La Medecine & ses secrets

Ne sont plus en moy de progres;

Mes poumons ne meuuent qu'à paine;

Et ie n'ay plus assez d'haleine

Pour vous dire dans ces douleurs:

Belle Duchesse, ie me meurs.

(Recuell &c., p. 63; Epistre à Mme. la Duchesse de ..., Str. 3).

Bayle IV, p. 396. — Welcher Hochachtung sich Tristan bei seinen Zeitgenossen erfreute, zeigen verschiedene Äusserungen Cyrano de Bergerac's, der gewiss zu unzeitigem Lobe wenig geneigt war: c'est une honte aux grands de la France, de reconnaître en lui, sans l'adorer, la vertu dont il est le trône... il est tout esprit, il est tout cœur, et il a toutes les qualités dont une jadis suffisoit à marquer un héros... Enfin, je ne puis rien ajouter à l'éloge de ce grand homme sinon que c'est le seul poète, le seul philosophe, et le seul homme libre que vous ayez. Jacob's Ausgabe der Mondund Sonnenreise, p. 55.

3) Es sind:

1636 La Marianne aufgeführt im Maraistheater.

1637 La Marianne zuerst gedruckt in Paris bei A. Courbé. 4º.

1638 Les Amours.

1639 La Panthée, tragédie. Paris, A. Courbé. 4º.

1641 La Lyre.

1642 Lettres mèlées.

(1648 Le Page disgracié).

1643 Plaidoyers historiques.

realistischen Roman, und zwar nach diesem, auch einen unzweifelhaft idealistischen gedichtet hat, der allerdings nie zu Ende gedruckt worden zu sein scheint und heute jedenfalls verschollen ist. Es heisst nämlich in einer Vorbemerkung (L'IMPRIMEUR A QUI LIT) des 1654 erschienenen Lustspiels Le Parasite (s. u.): Vous pouuez donc vous divertir en cette Lecture, attendant de ce mesme Autheur vn ouurage plus magnifique, & qui demandera toute vostre attention. Mes presses se preparent pour l'impression de son roman de la Coromene, qui est une autre piece dont le theatre s'estend sur toute la mer Orientale, & dont les personnages sont les plus grands princes de de l'Asie. Ceux qui sont versez dans l'histoire n'y prendront pas un mediocre plaisir, & mesme les personnes qui n'auront fait lecture d'aucun liure de voyage en ces quartiers ne laisseront pas, à mon auis, de gouster beaucoup de douceur à lire les merueilleuses auantures qui s'y trouueront comme peintes, de la plume de M. Triftan. In Übereinstimmung damit bemerkt die Geschichte der Académie (S. 303): Il (Tristan) travaille à un Roman de plusieurs volumes, qu'il appelle la Coroméne, Histoire Orientale.

Der Verlust dieser Dichtung, den man vielleicht Quinault, der den litterarischen Nachlass Tristan's erbte, zur Last legen muss, ist schwerlich sehr zu beklagen.

<sup>1645</sup> La Folie du Sage, tragi-comédie. Paris, Toussainct Quinet. 4°.

<sup>1645</sup> La Mort de Sénèque, tragédie. Desgleichen.

<sup>1645</sup> La Mort de Crispe, ou les Malheurs domestiques du grand Constantin. Paris, Cardin Besogne. 4º.

<sup>1648</sup> Vers héroïques. 4°.

<sup>1653</sup> Amaryllis, ou la Célimene de Rotrou, accommodée au théâtre et augmentée de l'épisode des Satyres. Paris, Antoine de Sommaville & A. Courbé. 4°.

<sup>1653</sup> Heures de la Ste Vierge avec des prières, tant en vers qu'en prose.

<sup>1654</sup> Le Parasite, comédie en cinq actes. Paris A. Courbé. 4°. (Neuabdruck bei Fournel, Contemp. III, p. 9-67.)

<sup>1656</sup> Osman, traq. posthume, p. p. les soins de Quinault. Paris, G. de Luynes. 12°.

Am Lebensabende und von einem Schwerkranken gedichtet, scheint la Coromene, nach jener Buchhändlerreklame zu urteilen, eine der gewöhnlichen exotischen Phantastereien im Geschmacke Gomberville's oder gar de Gerzan's gewesen zu sein, obschon es allerdings ein Autor wie Tristan an originellen Zügen vielleicht nicht ganz hat fehlen lassen.

Bänden erschienen, unvollendet, aber zweimal neuaufgelegt, wird vom Dichter selbst in der Vorrede wie folgt charakterisiert: Ie n'escris pas un Poëme illustre, où ie me veuille introduire comme un Heros; ie trace une Histoire deplorable, où ie ne parois que comme un obiet de pitié, & comme un joüet des passions, des Astres, & de la fortune. La Fable ne fera point éclatter icy ses ornemens auec pompe; la Verité se presentera seulement si mal-habillée qu'on pourra dire qu'elle est toute nuë. On ne verra point icy une peinture qui soit stattée, c'est une sidele Copie d'un lamentable Original, c'est comme une restexion de miroir.

Damit ist die Dichtung in der That nahezu vollständig gekennzeichnet: der Autor bekennt seine Absicht realistisch zu schildern; er verrät bereits den abergläubischen Fatalismus, den er zum einzigen Leitstern seines Helden machen wird; er spricht auch schon in dem Tone der eigentümlichen Verzagtheit, den sein

<sup>1)</sup> LE | PAGE | DISGRACIÉ. | OV L'ON VOID DE VIFS | caracteres d'hommes de tous ! temperamens, & de toutes | professions. | PAR MR DE TRISTAN. | PREMIERE [SECONDE] PARTIE. | A PARIS, | Chez TOVSSAINCT QVINET, au Palais &c. M. DC. XLIII. [1643; auf dem Titelblatte des II. Bandes steht: M. DC. XLII]. AVEC PRIVILEGE DV ROY. 8°. Bd. I = 46 Kap. = 534 bezifferte Seiten (die letzte irrig 524 beziffert); Bd. II = 54 Kap. = 509 Seiten. Privileg vom 2. Juli 1642; Achevé d'imprimer vom 28. Okt. 1642 bezw. 5. Nov. 1642 — danach könnte auch die Jahreszahl auf dem Titel des I. Bandes verdruckt sein. Jeden Band ziert ein gestochenes Frontispice. Neuauslagen Paris 1665, 12°; ib. 1667, 12°, 2 Bde.

Roman tiberall da anschlägt, wo er nicht ausgelassen ist. Somit erraten wir, dass der Page disgracié ein doppeltes Interesse darbieten wird: ein kulturhistorisches, indem er uns in die intimen und höchst wechselvollen Erlebnisse eines Individuums einweiht, das scharf zu beobachten imstande und wahrheitsgetreu zu schildern gewillt war; ein psychologisches, insofern dies Individuum in Folge eigentümlicher Veranlagung seine Schicksale in einem besonderen Lichte erblickt und an die Darstellung derselben Reflexionen knüpft, für deren in jener Zeit ungewöhnliche Färbung man damals nur das Wort melancolie, heute das bezeichnendere Weltschmerz hat.

Bd. I. Nachdem der Dichter gleich zu Anfang des Romans auf seinen illustren Ahnherrn Pierre l'Hermite hingedeutet, erzählt er von der mehr und mehr erfolgten Verarmung seiner Familie, und wie es daher von den Seinen als ein Glücksumstand begrüsst worden sei, dass eine Grossmutter zu Paris ihn schon als Dreijährigen bei Frühzeitig entwickelte sich sein sich aufgenommen. geistiges Leben, weniger allerdings durch rechte Schulung, indem das Latein dem jugendlichen Kopfe wenig zusagen wollte, als vielmehr durch eigenmächtige Lektüre von Romanen und anderen Unterhaltungsschriften. Einem fast gleichalterigen natttrlichen Sohne des Königs als Page beigegeben, wurde Tristan, oder, wie er im Romane heisst, Ariston, in das zügellose Treiben der adeligen Knaben und Jünglinge hineingezogen. Unheilvoll war eine mit einem verderbten Genossen geschlossene Freundschaft, indem dieser zuerst in Tristan die Neigung zum Würfel- und Kartenspiel weckte und ihn der Lust zu aller ernsten Thätigkeit entfremdete. Nur die Phantasie, nicht aber der Verstand des Knaben suchte und fand Nahrung: i'estois le viuant repertoire des Romans, & des comptes fabuleux; l'estois capable de charmer toutes les oreilles oysiues; ie tenois en reserve des entretiens pour tous les aages. Ie pouvois agreablement & facilement debiter

toutes les Fables qui nous sont connuës, depuis celles d'Homere & d'Ouide, jusqu'à celles d'Esope & de Peau d'asne (I, p. 37 ff.).

Charakteristisch für Tristan's Jugendleben am Hofe ist nachfolgendes Geschichtchen Von einem Hänfling. Äusserst lebendig und klar erzählt, lässt es uns einen tiefen Einblick in das Knabenherz des Dichters thun. Leider sehen wir neben harmlos fröhlichem Jugendmute und überraschender geistiger Schlagfertigkeit auch minder erfreuliches: es offenbart sich schon in diesem Schwanke jener Mangel an moralischem Gefühl, an geradem Wesen und Selbstbemeisterung, von dem leider der spätere Verlauf der Dichtung noch häufig Zeugnis ablegen wird.

### D'VNE LINOTE

qui auoit cousté dix pistolles au Maistre du Page disgracié, & qui ne sceut iamais siffler.

M On Maistre auoit passé de mauuaises nuicts, & comme il estoit d'une fort delicate complexion, on n'osoit pas se hazarder à luy faire prendre des potations dormitiues. On employa pour cet effect des Fontaines Artificielles qui par leur doux bruit, et la fraischeur qu'elles exhaloiet dans sa chambre, luy causerent vn salutaire assoupissement, & pour diversifier le remede, on se seruit aussi d'vn lut, dont l'harmonie fit le mesme effet. Ie me messay là dessus d'inuenter vne autre saçon de l'endormir les matins agreablement; ie luy proposay d'auoir quelque excellente linote qu'on mit dés le poinct du iour à la senestre de sa chambre; & ie sus assez effronté pour luy dire que i'en sçauois vne qui estoit vne merueille entre les autres, tant elle siffloit agreablement: & sçachant que difficulté accroist souvent le desir des choses, et fait saire de grands efforts, & de grandes depenses pour les posseder: ie luy dis que la personne à qui appartenoit la linote, en estoit comme ensorcolée: & qu'on ne la feroit iamais resoudre à la vendre, à moins que de luy en offrir beaucoup d'argent; & luy protester, qu'elle estoit necessaire pour auancer la guerison de sa Grandeur. Ie sis tant en peu de paroles que i'eus dix pistolles pour l'achepter, & ie faisois desia mes diligences pour en descouurir quelqu'vne qui fut de reputation; lors que ie rencontray par mal-heur, trois ou quatre Pages de ma connoissance qui iouoient au dez sur les degrez d'vne grande porte.1) Ie sus quelque temps à les considerer sans vouloir iotter; mais à la fin la tentation que i'en

<sup>7)</sup> Diese Szene stellt das Frontispice des I. Bandes dar.

eus fut si forte qu'elle vint à bout de ma resistance. Ie m'imaginay que ie gagnerois; ou du moins que ie me retirerois du jeu quand i'aurois perdu la moitié de mon argent, mais ie ne fis ny l'vn my l'autre: ie iouay dés le commencement de crainte, et apres auoir perdu vne partie de mon argent, ie voulus combattre mon mal-heur auec vne obstination qui me fit perdre l'autre; si bien que de la rançon de la linote imaginée, ie ne me vis plus que deux cars-d'escu que i'empruntay sur mon dernier reste. Ainsi gros de douleur, rouge de honte, & sans sçauoir à quoy me resoudre, i'allay courant par la ville, sans penser en quel lieu ie me conduirois. Enfin apres mille pensers desesperez, ie pris vne forte resolution de payer d'audace en cette auanture; & d'essuyer constammet l'orage qui me menaçoit. Ie me rendis aussi tost dans vne certaine place où l'on vend ordinairement vne grande quantité de petits oyseaux: mais ie sus si mal-heureux que ie n'y en trouvois point, pourceque ce n'estoit pas vn iour où l'on fit traffic de cette marchandise; à force de m'informer à beaucoup de gens, où ie pourrois recouurer quelque linote, on m'adressa chez vn Oyseleur qui faisoit profession de fournir beaucoup de volieres. Il n'estoit pas alors au logis, & sa semme estoit si scrupulente, où si craintiue qu'elle n'osoit mesme me saire voir de ses oyseaux en son absence, ce qui saillit à me saire desesperer. Enfin comme i'estois sort en peine pour auoir vn oyseau promptement à cause qu'il y auoit long-temps qu'on m'attendoit auec impatience: ie vis reuenir l'oyseleur qui apportoit sur son espaule vn filet plein de Chardonnerets, & de Bruyans, parmy lesquels nous rencontrasmes par bon-heur vne assez belle linote. Ie luy demanday à vendre, & ie l'eus pour trente sols auec vne cage. Ie reuins aussitost au logis, & prenant vn visage plus gay que n'estoit mon ame; i'exposay hardiment ma linote sauuage aux yeux de mon Maistre: qui ne sut pas peu resiouy d'apprendre de moy, que i'auois surmonté mille difficultés pour luy faire auoir cet animal incomparable. essayer de iouir au mesme temps du plaisir qu'il deuoit receuoir par cette chere acquisition, & fit fermer toutes les fenestres de sa chambre, & retirer tout le monde, afin d'assurer ce petit oyseau qui estoit moins effrayé de voir des personnes aupres de sa cage, que d'auoir senty le bec des bruyans que l'on auoit pris au filet auecque luy. le trouuay facilement des excuses pour son silence le premier iour que ie l'apportay, mais quand on l'eut veu muët deux ou trois iours, on ne receuoit plus mes deffaites. Cependant ie saisois mille vœux secrets au ciel, afin qu'il luy desliast la langue; car pour peu que ma linote eust gringoté quelque ramage, i'eusse fait passer cela pour vne merueille tout au moins, tant ie m'estois preparé d'en dire louanges extraordinaires. Mais ne pouuant receuoir cette consolation qui deuoit couurir aucunement ma sriponnerie, & me trouuant vn iour ennuyé de ce que mon Maistre ne saisoit autre chose que de me dire en la regardant, Que veut dire cela, petit Page, vostre linote ne dit mot? Ie luy repondis ingenuëment, Monsieur, ie vous reponds que si elle ne dit

mot, elle n'en pense pas moins; là dessus toute la compagnie se prit à rire, & mon Maistre mesme qui estoit le plus interessé dans cet assaire, ne peut s'empescher de saire comme les autres: il est vray qu'apres estre reuenu de cette plaisante esmotio, il en eut aussi-tost vne autre qui ne me fut guere agreable, tesmoignant auoir quelque doute que ie ne l'eusse duppé dans mon achapt. Ie paray cette attainte auec affez d'adresse protestant tousiours que cette linote estoit excellente; & que si-tost qu'elle se seroit asseurée, son petit bec produiroit de grandes merueilles; & par bonne sortune, comme ie respondois pour elle, il arriua qu'elle respondit aussi pour moy, desgoisant quelque petit ramage qui fit taire mes accusateurs, & fit que mon Maistre esbranlé de croire à ma veritable friponnerie, reprit aussi-tost le party de mon innocence imaginaire. Enfin le temps qui a accoustumé de descouurir la verité, trauailloit tous les iour à me conuaincre de mauuaise foy, & i'estois prest d'en porter la peine: lorsque les Astres qui me regarderent fauorablement me donnerent le moyen de me détourner de ce coup. Vn Gentil-homme de mes parens me vint voir durant ce temps-là, qui m'ayant trouué d'vn esprit & d'vne humeur fort agreable, me donna deux pistolles pour les employer à iouer à la paume: ie les semay incontinent apres sur vne table si seconde à la saveur de trois dez qui la cultiuoient qu'en moins de rien elles multiplierent jusqu'à vingt-cinq ou trente, & dés que ie me fus retiré du jeu, ie me proposay de r'acheter franchement de dix pistolles vingt coups de verges que i'attendois. Pour cet effet, i'allay chercher vn Acteur pour seruir à ma Comédie: ce sut vn laquais volontaire que i'instruisis admirablemet de tout ce qu'il auroit à dire, & à faire pour me mettre l'esprit en De là ie vins trouuer mon Maistre auec vn visage assuré, & luy dis qu'il ne se mist point en peine pour le silence de sa linote; & qu'on en rendoit de bon cœur l'argent qu'il en auoit donné, & que de plus ce seroit saire vne grande charité à la personne qui l'auoit vendue, que de luy rendre pour le mesme prix, pource qu'elle auoit conceu vn si grand regret de la perte de son oyseau qu'elle en estoit tombée malade. Là dessus ie luy presentay dix pistolles que i'auois tirées entre celles de mon nouveau gain, mais comme nos esperances sont vaines, & comme les apparences sont trompeuses, ce discours & cette action que i'auois si bien concertez, pour me deliurer d'vne iuste aprehension, ne seruirent qu'à m'embarasser d'auantage. Mon Maistre conceut au discours que ie luy fis vne estime toute particuliere de ce qu'il venoit de mespriser, & creut qu'il auoit acheté à vil prix vne marchandise precieuse; Plus ie sis d'efforts d'esprit pour luy persuader de se detromper, & plus il s'obstina dans la creance que sa linote estoit miraculeuse. le faillis à enrager de ses resus que ie trouuois peu raisonnables, à cause de la science certaine que i'auois de son erreur, & pource que le m'y connoissois interessé.

Voicy de quelle sorte ie crus enfin venir à mon honneur d'vne usée si fort messée; & c'est possible vne inuention assez subtile pour auoir esté rencontrée par vn enfant qui n'auoit qu'onze ou douze ans. Apres m'estre apperceu que ie n'auancerois rien de parler à mon Maistre de se dessaire de la linote; i'allay treuuer nostre Precepteur, & luy presenter les dix pistolles qui deuoient expier mon crime: luy faisant croire que ceux de qui i'auois acheté la linote, les auoient renuoyé pour en demeurer possesseurs: & luy sis du mesme temps parestre le visage que i'auois pratiqué pour confirmer mes paroles. Desia nostre Precepteur ne s'arrestoit plus qu'à la difficulté qu'il y auoit d'enleuer l'oiseau sans le contentement du Prince, qui estoit assez ferme à vouloir maintenir les choses qu'il auoit en fantaisse. Lors qu'vne semme sanglotante, & qui auoit presque la saçon de celles qui sont possedées, se jetta brusquement parmy nous, demandant instice & misericorde; c'estoit la semme d'vn certain Maistre d'hostellerie peu iudicieux, st grand joueur: à qui i'auois tiré quelque argent, comme il estoit en deroute, & comme il acheuoit de perdre cinq ou six cens escus; sa semme auertie de cette disgrace n'auoit point deliberé sur sa maniere de proceder, elle auoit creu qu'il ne falloit qu'aller crier chez ceux qui auoient gagné l'argent, pour le r'auoir asseurement: que l'on auroit aussi-tost égard à son mesnage, & au peu de prudence de son mary. Cette demoniaque ayant appris que i'estois vn de ceux qui auoient eu part en la somme perduë par son mary s'en vint faire vn tel vacarme en la chambre de nostre Precepteur, que i'en perdis le sens & la parole; il me sut impossible de luy resprondre vn mot à propos, tant ie me trouuay confus dans cette auanture. Nostre Precepteur s'auisa de mon interdiction, & soupçonna que les dix pistolles qu'il auoit en sa main fussent venuës de ce costé: mais il ne l'eust pas plustost ouuerte pour les montrer à cette endiablée, qu'elle se jetta dessus auec vn grand cry, remarquant toutes leurs especes & faisant des relations de diuers Ecots qu'on auoit fait chez elle, pour luy donner le moyen de les assembler: le fus fouillé tout à mesme temps, & l'on trouua d'autres medailles dans mes poches qui donnerent matiere à d'autres Histoires. Le laquais aposté qui se trouua present à ce tumulte, fit ce qu'il peut pour s'euader; mais on empescha sa retraite; & dés qu'il se vid pourpoint bas, il fit voir à mon dam la verité toute nuë. L'intrigue que i'auois noué à tant de neuds, fut dissous par cet accident, & ie sus souetté de bonne sorte, tant pour auoir ferré la mule, que pour auoir inuenté tant de mensonges, & pour auoir joué à trois dez.

Von Interesse für die Bühnengeschichte der Zeit ist, dass der Knabe frühzeitig Umgang mit Schauspielern pflegt. Drei bis vier Mal gab eine Truppe mit vielem Beifall aufgenommene Vorstellungen bei Hofe. Il me fouuient, erzählt der Dichter, qu'entre ces Acteurs, il y

en auoit un illustre pour l'expression des mouvemens tristes & furieux; c'estoit le Rossius de ceste Saison, & tout le monde trouvoit qu'il y auoit un charme secret en son recit (I, p. 87 f.). Vielleicht war der so gerühmte Künstler Alexandre Hardy, der ja nicht nur Dichter und Leiter, sondern auch ausübender Künstler des häusig an den Hof zitierten Maraistheaters war.

Eine ganze Reihe fesselnder Porträts entrollen sich in diesen Erinnerungen an die Knabenjahre, obschon viel Karrikatur mit unterläuft: so das eines komischen Dichterlings<sup>1</sup>) (chap. XII); das des *Precepteur*, eines echten kurzsichtigen, bald tyrannisch strengen, bald mehr als nachgiebigen Bakelmeisters. Ein loser Streich reiht sich an den anderen — alle in dem moralisch etwas zweideutigen Geschmacke der Geschichte vom Hänfling.

Bald ist auch von ernsteren Verwickelungen und Verlegenheiten zu berichten. Der Page ist nicht nur leichtsinnig, sondern auch leidenschaftlich und händelsüchtig, rasch mit der Hand am Degen, den er trotz seiner jungen Jahre nur schon zu gut zu führen versteht. Einer ersten abenteuerlichen, auf einen bloss komischen Beweggrund zurückgehenden Flucht (chap. XV) folgt eine zweite, ernste und notwendige: der Jüngling hat — in seinem vierzehnten Lebensjahre! — in einem zwecklosen Raufhandel einen adeligen garde du corps erstochen. Nun durchzieht er mit magerem Beutel abenteuernd das Land, immer in Besorgnis, gefangen und zur Rechenschaft gezogen zu werden, aber ohne besonders tiefgehende Reue über die Blutthat zu empfinden.

kann an Komik wohl mit Mascarille's dichterischem Erguss wetteifern.

<sup>1)</sup> Die von ihm mitgeteilte "Ode" (I, p. 117):

Ma Clorie, ma Clorie,

A qui i'ay donné mon cœur,

Ie seray toute ma vie

Vostre tres-humble seruiteur!

Eine merkwürdige Begegnung leitet endlich seine Gedanken nach einer anderen Richtung. Er macht die Bekanntschaft eines Alchymisten, drängt sich ihm auf und erlangt durch List und Schmeichelei wenn auch nur unvollkommene Einblicke in die Kunst Gold zu machen und Schönheit und Gesundheit des Leibes über die natürlichen Grenzen hinaus vor dem Untergang zu bewahren.<sup>1</sup>)

Aber das Zusammenleben mit dem "Philosophen" währt nicht lange. Dieser, des neugierigen und eigennützigen Beobachters mitde, weiss sich desselben zu entledigen. Er sendet ihn nach London, mit dem Versprechen, ihn von dort nach Ablauf einer kurzen Frist zu weiten Weltreisen und völliger Einweihung in die schwarze Kunst abzuholen. Natürlich ist und bleibt der "Weise" seitdem für den Pagen verschwunden, obschon ihn dieser noch Jahr um Jahr mit Sehnsucht erwartet.<sup>2</sup>)

Es fehlt auch in England nicht an wundersamen Erlebnissen. Hier empfindet der Page zuerst den Zauber der Weiblichkeit, durchlebt er seine erste Liebe. Nach kurzem Aufenthalte nämlich im Hause eines Kaufmanns, an welchen der Alchymist Tristan empfohlen hatte, und wo die Liebe ihm zunächst in abschreckender Gestalt entgegengetreten war, wird der Page in den Haushalt einer vornehmen Dame aufgenommen, mit dem Auftrage, die schöne einzige Tochter des Hauses durch sein Erzählertalent zu unterhalten und sie die französische Sprache geläufiger reden zu lehren. Nun wird, wie vorauszusehen, die Poesie die Dolmetscherin zwischen den beiden jugendlichen Herzen: ... comme elle se fust

<sup>1)</sup> Hier, I, p. 207, wird wiederum das mysteriöse Talköl genannt, von dem schon de Gerzan fabelte. Vgl. Bd. I, S. 387.

<sup>2)</sup> Diese romantische Begegnung mit dem Alchymisten stellt Tristan ausdrücklich als wahr hin; er erzählt II, p. 461 sogar, dass er sie seinem Bruder als thatsächlich beschwor. Ein neuer Beweis, wie sehr zu damaliger Zeit noch Aberglaube die Geister umnachtete (siehe oben S. 1111).

vn peu accoustumée à mon visage, & m'eût temoigné qu'elle prenoit plaisir à m'entendre, ie trouuay de certains biais pour m'insinuer à luy faire de petits contes, puis à luy reciter des auantures de Romants: Et tout cela me fit faire quelques progrez dans le dessein de me mettre en ses bonnes graces. Elle sauait quelques euenemens particuliers arrivez à des Amans de cette Isle, & c'estoient pour moy des histoires toutes nouvelles. Mais elle sçauoit fort peu de la Fable (i. e. Mythologie) & presque rien de ces Romans heroïques dont on fait estime; elle n'auoit encore iamais fait de reflexions sur cet industrieux ouurage qui fut balancé auec l'or & les perles d'une mythre,1) elle n'auoit iamais rien appris de ces ingenieuses nouvelles, par qui l'excellent Arioste empescha son nom de vieillir; elle n'auoit encore rien sçeu de ces glorieux trauaux, par qui la sublime plume du Tasse rendit sa reputation immortelle, en conduisant le grand Godefroy à la Terre-Saincte . . . (I, p. 275).

Bald wird die Liebe der belle Angloyse zu dem Pagen offenbar; sie äussert sich zunächst in eiferstichtigen Regungen wider eine ebenfalls in Tristan verliebte Base,<sup>2</sup>)

Remarques &c., p. 685.

<sup>1)</sup> Gemeint sind die Æthiopika, deren Verfasser um ihretwillen gern seinen Bischofssitz aufgegeben haben soll; vgl. Nicephor., Hist., l. XII, cap. XXXIV und Sorel,

<sup>3)</sup> Ihnen beiden erzählt Tristan in höchst anziehender Weise das Märchen von Amor und Psyche (I. 286 ff.); ein andermal (I, 373) von der Astrée: Nous continuasmes paisiblement nostre voyage; & durant ce temps, i entrepris de conter à ma maistresse tout ce que s'auois lu de l'Astrée. (Sie war nämlich, da wir uns hier etwa im Jahre 1615 befinden, noch nicht vollständig erschienen.) Personne ne n'ignore que c'est vn des plus sçauans, & des plus agreables Romans qui soient en lumière, & que son illustre Autheur s'est acquis par là vne reputation merueilleuse. I'en entretenois tous les iours cinq ou six heures ma maistresse sans que ses oreilles en fussent fatiguées, non plus que celles de sa sauorite, & c'estoit vn charme dont i endormois la mere, & vne de ses confidentes, afin qu'elles ne peussent prendre garde aux œillades que nous nous lancions, & aux petits mots que nous nous dissons souvent à l'oreille.

H. Korting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

dann durch die Zeichen, welche zu allen Zeiten bei allen Völkern die nämlichen gewesen sind. Tristan hat sein Herz völlig verloren. Man lese folgenden Passus: vielleicht die schönste Charakteristik der Liebe im gesamten Romane der Epoche: ... C'est vne chose estrange que les sensibilitez que donne l'amour, soit pour la joye ou pour la douleur; & ceux qui ont vescu sans les ressentir, peuvent estre accusez avec raison d'estre morts stupides. Ce feu subtil & viuifiant éveille les ames les plus assoupies, & subtilise facilement les sentimens les plus grossiers; dés que l'esprit en est embrasé, il prend vne certaine activité qui n'est naturelle qu'à la flamme, mais dans cette delicatesse, que l'ame acquiert pour tout ce qui concerne la chose aymée, si l'on est sensible aux moindres faueurs, on n'est insensible aux moindres injures ... Comme vn regard fauorable, vn petit souris, vn mot indulgent, rauissent de joye en de certaines occasions, aussi ne faut-il en quelques rencontres qu'vn petit refus, qu'vn coup d'œil altier, & mesme vne legere froideur pour faire mourir de deplaisirs? Amour est un tyran desordonné qui fait connoistre sa grandeur sans aucune moderation, quand il donne, ce sont des profusions estranges, mais quand il exige, il n'oste pas seulement la franchise, & le repos à ses subjets; il les despouille de toute sorte de bien, & ne leur laisse pas mesme l'esperance de voir diminuer leurs maux (I, p. 305 ff.).

Der Page hat in seiner doch so zarten und zurückhaltenden Liebe zu der belle Escoliere einen gefährlichen
Nebenbuhler. Dreimal trachtet ihm dieser nach dem
Leben — mit Gift und Schwert; dreimal entrinnt Tristan
dank einem wunderbaren Pulver, das ihm noch der
Alchymist geschenkt, der schwersten Gefahr, aber beim
dritten Male weiss der Rival den Verdacht, eine Speise
vergiftet zu haben, auf den Pagen selbst zu lenken. Es
folgen peinliche Verhöre und Kerkerhaft, denn die sonst
so gütige Herrin des Hauses ist von der Schuld des
Angeklagten überzeugt. Nur die Geliebte und deren

Vertraute zweiseln nicht an seiner Unschuld. Endlich aber bleibt doch die Flucht das einzige Rettungsmittel, indem die Verleumder den Schein, der wider Tristan ist, mehr und mehr auszubeuten verstehen. Mit Hilse der Zose Lidame und eines treuen eingeborenen Dieners<sup>1</sup>) entrinnt der Page.

#### Ende des I. Bandes.

Obschon gewillt nach London zurückzukehren (das vorausgegangene hat sich auf einem Schlosse unweit der schottischen Grenze zugetragen), wo er noch immer den "Philosophen" und mit ihm Reichtum und Ehren zu finden hofft, lässt der Page sich doch durch das Gebot der Klugheit bestimmen und eilt nach Edinburgh, wo ihn eine Tante Lidame's eine Zeit lang vor den Verfolgern birgt. Als auch in der schottischen Hauptstadt seine Sicherheit gefährdet erscheint, begibt er sich mit einem Kauffahrer nach der norwegischen Kilste. Diese Reise, auf der Tristan einträgliche Handelsgeschäfte betreibt, wird nur flüchtig erzählt (und ist daher offenbar Fiktion). Das wichtigste Erlebnis in Norwegen ist die Bekanntschaft mit einem schottischen Edelmanne, welcher mit Tristan Freundschaft schliesst und seine Melancholie durch Erzählung tragischer Liebesgeschichten - nach dem Satze: Est solamen miseris zu heilen sucht. Die erste dieser Novellen erinnert in mehr als einem Zuge an Romeo und Julie (ein Stück, das der gewiss schon damals theaterfreundliche Tristan sehr wohl in England hat kennen lernen können) und sei daher hier auszugsweise mitgeteilt: . . . elle (l'Histoire) contenoit les secretes affections d'un Gentilhomme, & d'une fille de qualité, qui s'eftans rencontrés plusieurs fois tous seuls sur les bords d'une riviere, dont leurs maisons estoient separées, se prirent d'amour l'un pour l'autre, & establirent entre eux un agreable commerce, qui ne fut iamais descouuert

<sup>1)</sup> II. p. 87: Il estoit né pres de Limerick, fils d'un assez honneste homme, son nom estoit Jacob Cerston.

par leurs parens, entre lesquels il y auoit une querelle immortelle. Cette pratique amoureuse ayant duré quelque temps, & ces deux Amans brustans d'envie de se pouvoir parler de plus pres, la jeune Demoiselle prit un soir la hardiesse d'entrer dans vne nacelle qui estoit attaché de son costé, & s'estant mise en devoir de pousser une perche au fonds de l'eau pour aller à l'autre bord le cours de ce petit fleuue, qui estoit assez roide, sit engager la perche qu'elle tenoit sous le bateau, si bien que par cet effort elle tomba la teste deuant dans la riviere. Son serviteur troublé de cet accident, ne balança point à se jetter dans l'eau pour la fauuer, encore qu'il ne sçeust pas nager: & la force que luy donna son amour fut si grande, qu'il attaignit au fonds de l'eau cette chere personue qu'il aymoit, mais l'art manqua malheureusement, où la force de la Nature abonda si fort. Ils furent noyez de compagnie: & l'on trouua leurs corps embrassez dans un filet de pecheur, qui estoit à un quart de lieue de là. On remarqua qu'estans morts le visage l'un contre l'autre, leur amour auoit imposé du respect aux violences de la mort, & qu'ils ne s'estoient point offencez dans leur derniere rage. Leurs communs parens auertis de cet accident, furent egalement attendris à ce trifte recit: & d'un mesme consentement, s'enuoyerent consoler les vns les autres sur cette nouvelle: prenans sujet de là de quitter leurs vieilles haynes, pour se reconcilier ensemble, & pleurer en corps l'accident de ces deux illustres Amans, qui devoient n'avoir qu'vn mesme lict, & pour lesquels on n'ouurit qu'vne sepulture. Depuis ces deux grandes Maisons qui auoient esté longtemps divisées, se reunirent parfaitement, & l'on bastit de leur consentement un pont commun pour passer à iamais de l'une en l'autre au mesme lieu où les deux Amans s'estoient abouchez.

Über Plymouth begibt sich Tristan alsdann nach London zurück, wo er sich jedoch, in fortwährender Todesangst, von seinen Verfolgern erkannt zu werden, nur kurze Zeit aufhält. Es treibt ihn hinweg aus England; er will indes sein Heimatland nur durchreisen, um sich in Spanien unter den Schutz eines einflussreichen Verwandten zu stellen.

So finden wir den Pagen bald in Calais und von da aus rüstig dem Süden zustrebend. Wieder reihen sich hier in einer langen Folge von Kapiteln pikareske Schwänke aneinander. Die Gestalt der belle Angloyse ist dem Gedächtnis des jugendlichen Abenteurers ganz entschwunden. Nur einmal noch (I, p. 487) wird ihr Name genannt; der Page geht andere Liebschaften ein, obschon dieselben meist nur flüchtiger und grobsinnlicher Art sind. Mehr als einmal stürzt den Wanderer die unselige Leidenschaft für Würfel und Karten in peinliche Nöte, und nur die Bekanntschaft mit einem wunderlichen Avare liberal (chap. XI) rettet ihn aus der schlimmsten Endlich tritt — im Poitou — Tristan Verlegenheit. wieder in vornehmen Häusern in Stellung. wohlgelitten, ja sogar verhätschelt, ist seines Bleibens doch nirgends lange. Hochstrebender Ehrgeiz erfüllt seine Brust, vor allem die Meinung, eine ausserordentliche Dichtergabe zu besitzen, und so bentitzt er eigennützig seine verschiedenen Ämter eines Sekretärs, Erziehers, Gesellschafters nur als Sprungbrett zu höherem. Häufig aber bricht doch noch in seinem Reden und Thun das unerzogene Kind durch; so in seinen einem boshaften Zwerge und dessen dem Pagen abgeneigter Herrin gespielten Streichen, denen mehrere höchst gelungene, ihrem Inhalte nach ganz an mittelalterliche Farcen erinnernde Kapitel gewidmet sind. Auch in den wilden Reigen des damaligen studentischen Treibens wird der Page mit hineingerissen (chap. XXXVII); ein tragisches Begebnis — einer der Escoliers wird von empörten Bauern erschlagen — hebt sich erschütternd von diesem burlesken Hintergrunde ab.1)

<sup>1)</sup> Bei der Erzählung dieses Vorfalls und der dafür genommenen Rache (chap. XXXVIII f.) bekundet der Dichter

In ihren letzten Zeilen verliert die Erzählung mehr und mehr den Charakter des Romans und deckt sich mit der bereits mitgeteilten Biographie, ohne dadurch freilich an kulturhistorischem Interesse einzubüssen. Hervorzuheben wäre namentlich das Bild, welches Tristan von dem Docte Vieillard Scævola de Sainte-Marthe (der jedoch nicht genannt wird) entwirft; von grosser Bedeutung für die Geschichte des Dramas in dieser Zeit ist der Bericht über Aufführungen komischer Stücke, die Tristan auf dem Touraineschloss Précigny seines (ebenfalls nicht genannten) Gebieters, des Marquis de Villars-Montpezat, veranstaltet. Gewiss lohnt in dieser Hinsicht das folgende (XXIX.) Kapitel der Wiedergabe:

## D'VNE FARCE

dont vn iardinier voulut eftre.

E tesmoignage de l'affection de mon Maistre ne sit qu'augmenter l'auersion que sa semme auoit pour moy; mais ie n'en ressentis pas si-tost les essets, & pour m'affermir de ce costé de ce bon Seigneur, il n'y eut rien que ie n'inuentasse. Bien souuent, ie luy contois quelque auanture nouuelle, que i'auois apprise, d'autres fois, c'estoit vne vieille histoire renouuelé que i'auois prise, ou dans le decameron de Bocace, ou dans Straparole, Pauge Florentin, le Fugilosio, les Serées de Bouchet,1) & autres Autheurs, qui se sont voulus charitablement appliquer à guerir la melancholie. l'employois quelquesois deux ou trois Pages, & autant de jeunes Officiers de sa maison, pour representer les foirs deuant luy quelque espece de Comedie, dont i'auois ajusté les paroles, selon la sorce de mon esprit. Ie sçay bien que nous luy donnasmes beaucoup de plaisir, en introduisant vn nouuel Acteur en cette troupe. Ce fut vn gros garçon iardinier qui nous auoit à demy resusé des raues, & des artichaux à desieuner, par vn mescontentement qu'il auoit de n'estre pas employé dans les jeux, dont nous diuertissions nostre Maistre. Nous fismes semblant de l'associer auec nous, & representasmes le soir la farce d'vne accouchée, dont ce personnage joua

wiederum jenen beklagenswerten, aber aus den Anschauungen der Zeit erklärbaren moralischen Stumpfsinn, auf den bereits hingewiesen wurde. Tristan ahnt nicht, was dem modernen Leser selbstverständlich erscheint, dass die That der Bauern wenn auch nicht gesetzlich zu rechtfertigen, so doch menschlich vollkommen verständlich war.

<sup>1)</sup> Vgl. Bayle I, 628.

l'enfant: ce ne sut pas vn petit diuertissement à nostre Maistre de voir ce gros coquin emmailloté, & ayant les bras serrez estroitement contre le corps: quand on le tira de dessous la iuppe qu'auoit prise vn jeune Page que la concierge du logis auoit coiffé de nuict fort plaisamment. Sur tout quand l'enfant vint à crier d'vne façon qu'il auoit estudiée, & que la Nourrice qui tenoit vn poësson de bouillie, luy en eust flacqué deux ou trois poignées dans le visage. Le maraud d'enfant voulut jurer sur ce qu'il en auoit eu dans les yeux, mais à mesure qu'il ouuroit la bouche, on la luy remplissoit de tant de boüillie, qu'elle estoussoit ses violentes imprecations. Nostre Maistre rit extremément de cette ridicule comedie, & tout le monde en approuua l'inuention, fors la Maistresse du chasteau, qui ne s'y trouua point disposee à cause de la hayne secrete qu'elle auoit pour moy, de plus, elle tesmoigna se scandaliser fort de ce que le jeune Cuisinier qui saisoit le mary de l'accouchée, auoit dit, sans penser qu'elle sût presente à la naissance de son ensant, Voila un fort beau garcon, il a desia du poil au derriere. Etc.1)

Weiterhin berichtet Tristan in gleich anziehender und wahrheitsgetreuer Weise von Kriegsabenteuern, die er gemeinschaftlich mit seinem Bruder bestand; von seiner Erkrankung an der fürchterlichen Purpurpest (chap. LII f.), deren Qualen und Schrecknisse mit einer Anschaulichkeit geschildert werden, welche kaum von den bekannten ergreifenden Kapiteln des Thukydides übertroffen wird. Der Roman bricht ab mit einem langen Gedichte an "S. S., qui gouvernoit alors les finances", in dem der Dichter seine Leiden schildert und gedrängt von der ihm aus seiner Krankheit erwachsenen Not, den mächtigen Gönner um eine Unterstützung bittet:

Depuis, ie n'ay fenty ny douleur ny tristesse, Fors seulement le iour que mon auare Hostesse, Vn gros Apoticaire, & deux vieux Medecins, Me venans assaillir comme des assassins, Sans beaucoup s'enquerir quelle estoit ma ressource M'en compterent si bien qu'ils vuiderent ma bourse (II, p. 506).

Wie schon erwähnt, reicht dieser autobiographische Roman bis etwa in das 18. oder 19. Lebensjahr des

<sup>1)</sup> Es verdient lobende Hervorhebung, dass Tristan nur selten wie hier seine Erzählung durch obszöne Witze entstellt.

Dichters, obschon man manche Abenteuer, die gleichwohl den Stempel des Selbsterlebten tragen, einem so jugendlichen Helden kaum zutrauen sollte. Der Schluss lautet (II, p. 508 ff.): excusez les puerilitez d'une personne de cet aage, & me faites l'honneur de me preparer vostre attention pour ce qui reste. Vous allez apperceuoir un assemblage de beaucoup de choses plus agreables, & qui respondront mieux de vostre humeur. Vous allés entendre des auantures plus honnestes & plus ridicules; dont la Diversité peut soulager de differentes meslancholies. vais vous rendre raison du desgout que j'ay pour toutes les professions du monde, & ce qui m'a fait prendre en hayne beaucoup de diverses societez. C'est en ces deux volumes suivans que vous sçaurés l'apprentissage que i'ay fait en la cognoissance des hommes: & si j'ay quelque tort ou quelque raison de ne les vouloir hanter que rarement.

Sprache und Stil des Page disgracié, um dies noch zu erwähnen, zeigen im Vergleich zu anderen Romanen der Epoche vielfache Härten und Altertümlichkeiten, so dass man kaum glauben möchte, dass um die nämliche Zeit die formvollendeten Dramen eines P. Corneille geschrieben wurden. Aber vielleicht liegt gerade in der minder abgeschliffenen Darstellung des Page disgracié ein Teil des Reizes, den er noch heute auf jeden Leser ausüben muss.

Unter den in die Form eines Romans gekleideten Memoiren, jener für die französische Litteratur so bezeichnenden Dichtungsgattung, nimmt der Page disgracié auch noch in anderer als rein litterarischer Hinsicht eine ehrenvolle Stellung ein. Mit den Confessions z. B. Rousseau's verglichen — wenn eine derartige Parallele überhaupt gestattet ist —, gewinnt die Dichtung Tristan's durch eine Wahrheitsliebe, deren heimlicher Zweck nicht wie bei dem Genfer Philosophen Selbstbeweihräucherung ist, und durch das Zartgefühl, mit der die intimeren Verhältnisse aller der Personen behandelt werden, denen der Autor Dank und Rücksichtnahme schuldig zu sein glaubte.

## Siebentes Kapitel.

# Die phantastischen Reiseromane des Cyrano de Bergerac.

- § 1. Stellung Cyrano's in der Geschichte des französischen Realromans. 2. Allgemeine Kennzeichnung der Romane Cyrano's. 3. Des Dichters Leben und 4. Charakter. 5. Seine Werke ausser den Romanen. 6. Die Mond- und die Sonnenreise (Bibliographie; Abfassungszeit; Inhaltsangabe; ästhetische Würdigung der Romane; ihre Bedeutung für die Geschichte der Philosophie). 7. Quellen und Nachahmungen. 8. Litterarische Beurteilung Cyrano's im XVII.—XVIII. Jahrhundert und in der Gegenwart.
- Die Stellung, welche Cyrano de Bergerac in der Geschichte des französischen Realromans einnimmt, entspricht im allgemeinen derjenigen, welche A. Mareschal, Tristan l'Hermite und Sorel als dem Verfasser des Polyandre eingeräumt werden muss. Wie diese nämlich übt Cyrano an den Schwächen der idealistischen Romandichtung eine Art positiver Kritik, d. h. er sucht das mangelhafte und falsche, ohne es weiter zu analysieren nnd dem Tadel oder Spotte preiszugeben, einfach durch die Kraft des besseren zu verdrängen. Indessen steht Cyrano zu den Idealisten doch in einem anderen Gegensatze als jene Dichter. Mareschal, Tristan und der Verfasser des Polyandre bekämpften den Hyperidealismus, insoweit er in den von ihm eingegebenen Schöpfungen den Menschen zum farblosen Schattenbilde herabsinken und die natürlichen Menschenschicksale in die unmöglichen Abenteuer einer Phantasiewelt hatte ausarten lassen. Cyrano dagegen wird Antipode der pseudoidealistischen Richtung, insofern diese die un-

belebte Natur gänzlich übersehen, ihre mannigfachen, dem Menscheninnern so wunderbar entsprechenden Stimmungen unverwertet gelassen hatte. Cyrano ist naturbegeisterter Dichter, er sucht zuerst wieder eine Verbindung zwischen dem seelischen Leben und der äusseren Welt, er zuerst findet wieder Musse zu ruhiger Betrachtung und liebreicher Schilderung, hierdurch den allzuraschen Strom der Erzählung läuternd und stetigend.

- Diese für die Epoche ungewöhnliche Vorliebe für Naturschilderungen ist nun aber freilich weder das einzige noch selbst das Hauptmerkmal der Romane Cyrano's. Der eigentümlichste Zug dieser Dichtungen dürfte vielmehr in ihrem, man kann wohl sagen philosophischen Gehalte zu suchen sein. Dem muss allerdings sogleich hinzugefügt werden, dass der Ideenreichtum Cyrano's nie doktrinär zu Tage tritt, sondern dass selbst die schwerwiegendsten Ideen sich in das bunte Gewand burlesker Satire hüllen, und auch die ernsteste Reflexion aufs engste mit einer harmlos komischen Erzählung verwoben wird. Gleich den Novellen Voltaire's, der übrigens von unserem Poeten indirekt abhängig ist, sind die Dichtungen Cyrano's eine Verschmelzung von launig-fabulösem Roman, von naturphilosophischen Betrachtungen, naturwissenschaftlichen Hypothesen und humorvoller, bald hier-, bald dorthin zielender Satire; das ganze skizzenhaft, mit genialer Leichtfertigkeit entworfen, aber auch Werk aus einem Gusse; die Tendenz: Unterhaltung, daneben romantisch bemäntelte Popularisierung wissenschaftlicher Sätze, die abstrakt vorzutragen bei dem gewählten Publikum erfolglos und der Zeitlage nach gefährlich gewesen wäre.
- 3. Es kann nicht unsere Aufgabe sein, das Leben Cyrano's hier ausführlich zu erzählen, wo nur eine Seite seines Wirkens dargelegt werden soll, und nachdem

überdies P. L. Jacob diese Aufgabe in einer Weise gelöst hat, die heute, nach nahezu einem Menschenalter, eine nur gerinfügige Nachlese möglich machen würde. Wir begnügen uns daher mit der Mitteilung des wichtigsten.<sup>1</sup>)

Dass Savinien Cyrano in den ersten Tagen des März 1619 zu Paris geboren wurde, steht ausser Zweifel, seit Jal, der bekannte Verfasser des Dictionnaire critique d'Histoire, das authentische, vom 6. März des genannten Jahres datierte Taufzeugnis des Dichters auffand. Über Cyrano's Familie wissen wir so gut wie gar nichts, doch wird ihr nachgerühmt, dass eine grosse Anzahl von gens de robe et d'épée aus ihr hervorgegangen seien. Der Vater wird als bon vieux gentilhomme bezeichnet; ausserdem ist nur noch ein jungerer Bruder, genannt Sieur de Mauvières, sowie ein Vetter bekannt. In früher Jugend wurde Savinien mit diesem Bruder einem Landpfarrer unweit Bergerac (heute Hauptstadt des Arrondissements Dordogne) zur Erziehung übergeben; nach dieser Stadt, die bisher für den Geburtsort des Dichters galt, legte sich Cyrano, für die heutige Anschauung ziemlich willkürlich, den Beinamen zu, der später mit seinem Namen völlig verschmelzen, ja diesen nahezu verdrängen sollte.2)

Der Landgeistliche erlebte an seinem Zögling wenig Freude, denn der Knabe besass ein schwer zu zügelndes Temperament und geringe Lernbegierde, wenigstens für die pedantische Wissenschaft seines Lehrers. Schon

<sup>1)</sup> Vgl. Jacob in der Einleitung zu seiner nachher zu nennenden Ausgabe der Romane Cyrano's, p. XLV.

<sup>2)</sup> Cyrano hat seine Briefe unterzeichnet: D. (= de) C., de B., M. de B., M. de B. C., M. de C. B. Scarron, aus politischen Gründen Cyrano wenig hold, verspottete diese Inkonsequenz im Don Japhet d'Arménie (1653) mit folgenden launigen Versen:

<sup>...</sup> Don Zapata Pascal, Ou Pascal Zapata, car il n'importe guère Que Pascal soit devant ou Pascal soit derrière.

mit dreizehn Jahren schied Cyrano wieder aus dem Pfarrhause, nachdem er dort mit einem Altersgenossen, seinem späteren Biographen und Herausgeber seiner Werke, Henri Lebret, eine innige Freundschaft geschlossen. Seinem Wunsche entsprechend ward der Knabe dem Collége Beauvais zu Paris übergeben, dessen Prinzipal, Jean Grangier, die Verkörperung des Hortensius im Francion, später im Pédant joué der Satire des Dichters verfiel. Danach besuchte Cyrano das Collége de Clermont und genoss gleichzeitig, wegen Heftigkeit und Händelsucht nur geduldet, im Collége Royal den Unterricht des Petrus Gassendi, der für seine geistige Entwickelung massgebend wurde. Der damals fast allein giltigen Philosophie des Aristoteles abgeneigt, fusste dieser Freund eines Kepler und Galilei auf der Lehre Epikur's, die mit seinen aufgeklärten naturwissenschaftlichen Ansichten am leichtesten in Einklang zu bringen war. Dementsprechend zeigt sich auch Cyrano in der Folge als Gegner aristotelischer Sätze und Anhänger materialistischer Ideen. In Gassendi's Hörsaal, vielleicht auch schon im Clermontkolleg, war Cyrano Molière begegnet; engere Beziehungen zwischen den beiden sind durch die Verwandtschaft, welche zwischen dem möglicherweise bereits auf der Schulbank entworfenen Pédant joué und den Fourberies de Scapin besteht, wohl hinlänglich erwiesen. Neben Gassendi war Thomas Campanella der Lehrer des Dichters, ebenfalls ein Feind des Scholastizismus, aber in seinen eigenen Anschauungen magische und astrologische Träumereien bedurch einflusst. 1) Seine politische Allegorie Civitas Solis (Frank-

<sup>1)</sup> Er stellte dem neugeborenen Ludwig XIV. ein Horoskop, dessen Voraussage sich — wenn keine Mystifikation vorliegt — wunderbar erfüllt hat: Erit puer ille luxuriosus sicut Henricus IV., et valde superbus; regnabit diu, sed dure, tamen feliciter. Desinet misere, et in fine erit confusio magna in religione et in imperio. Vgl. Mémoires de Brienne, éclair cissements (Paris 1828), t. Ier, p. 349.

furt 1623), obschon ihrem Gedankeninhalte nach von der Sonnenreise gänzlich verschieden, steht immerhin zu dieser in sichtlichen Beziehungen. Auch wird im Romane Cyrano's der italienische Philosoph als handelnde Person eingeführt.

So waren die Lehrjahre Cyrano's entschieden wohl ausgentitzte, aber nach dem alten Satze: qui proficit in litteris . . . geriet der ungebundene Student mehr und mehr aus der sittlichen Bahn und dankte nach etlichen stürmischen Jahren seine Rückkehr zu geregelter Lebensführung nur dem Einflusse seines Freundes Lebret, der ihn um das Jahr 1639 zum Miteintritt in eine adelige, fast ganz aus Gascognern zusammengesetzte Gardekompagnie bewog. Nun war Cyrano mit Leib und Seele Soldat, dass er aber trotzdem der Dichtung treu blieb, beweist die Anekdote, die uns berichtet, wie er einst mitten im Lärmen der Wachtstube eine Elegie gedichtet. Schon im selben Jahre 1639 zog auch Cyrano mit zu Felde: bei Mouzon (in der Champagne) erhielt er einen Musketenschuss, bei der Belagerung von Arras (1640) einen Säbelstich in Infolge dieser Blessuren und wohl auch die Brust. schon des Kriegs- und Lagerlebens mtide, dankte der Dichter 1641 ab, allerdings ohne die Waffen aus der Hand zu legen. Vielmehr erwarb er sich in dieser doch im allgemeinen so kampflustigen Zeit<sup>1</sup>) sprichwörtlichen Ruhm als glitcklicher und unerschrockener Duel-Um persönliche Herausforderungen nie verlegen, lant. indem er jeden verwunderten Blick auf seine ungeheuere Nase als blutig zu rächende Beleidigung empfand, diente er ausserdem seinen Freunden jederzeit als Sekundant, eine Rolle, die damals nicht die eines unthätigen Kampfrichters war, sondern in der Regel nötigte, ebenfalls den Degen zu ziehen. Daneben ruhten die von Gassendi und Campanella angeregten Studien nicht, doch hütete sich Cyrano vor allem vor dem jurare in verba magistri;

<sup>2)</sup> Siehe hier Bd. I, S. 368.

neben den Metaphysikern standen bei ihm auch die Physiker und Dämonologen in Ehren, er beschäftigte sich mit Politik und trat damals zuerst dem Theater näher. Von weiteren Reisen ist öfters die Rede; sicherlich war der Dichter in England und Italien, vermutlich auch in Polen. Bis zum Jahre 1652 oder 1653 behauptete Cyrano trotz mancherlei Verlockungen eine unabhängige Lebensstellung; dann trat auch er in eine Art Schutzverhältnis, indem er sich als Geheimsekretär dem Herzoge von Arpajon zugesellte. Kaum ein Jahr in diesem Amte, betraf ihn ein Unglücksfall: er erhielt eine Verletzung an der Stirn — die einen sagen durch zufälligen Stoss, die anderen durch ein auf ihn herabstürzendes oder gar absichtlich geschleudertes Holzstück. Die Verwundung war eine schwere und scheint namentlich auch das Denkvermögen des Dichters gestört und seinen vorher so heiteren und selbstbewussten Sinn in tiefe Melancholie verwandelt zu haben. Vierzehn Monate lang lag Cyrano im Hause eines Gönners, des königlichen Rates und Grand-Prévôt Tanneguy Regnault des Bois-Clairs, darnieder. Im Herbste 1655 liess ihn ein Vetter, namentlich auch um den schwer Leidenden von dem lästigen Einreden einer bigotten Umgebung zu erlösen, aufs Land bringen, aber der Dichter anstatt zu genesen verfiel ausserordentlich rasch und starb im September 1655, nahezu gleichzeitig mit Tristan l'Hermite und Gassendi, sechsunddreissig Jahr alt, nachdem er ausser Briefen, einem Trauer- und einem Lustspiele, einer politischen Satire und vielleicht der Mondreise nichts veröffentlicht hatte.

Kein Zweisel, dass in ihm einer der berusensten Dichter des XVII. Jahrhunderts dahinging. Nach hestig bewegter Sturm- und Drangperiode hatte sein Genius sich zu klären begonnen, und sicherlich hätte der völlig ausgereiste Cyrano, der vor der Schwelle des Mannesalters als Nebenbuhler Corneille's und Molière's und als ein unvergleichlich origineller Erzähler auf-

getreten war, ohne diesen frühzeitigen Tod das Schrifttum seines Landes mit dauernd wertvollen Schöpfungen bereichert.

- 4. Es muss zugegeben werden, dass der Charakter des Dichters namentlich in den Jahren der Entwickelung durch Hang zur Sinnlichkeit, durch Eitelkeit, brausendes Wesen und Händelsucht entstellt war. neben aber besass Cyrano jederzeit reges Ehrgefühl, warme Gerechtigkeitsliebe, Ausdauer und wahrhaft männ-Nach Lebret's Versicherung hat ihn in lichen Mut. späteren Lebensjahren auch strenge Mässigkeit und Zurückhaltung gegenüber dem anderen Geschlechte ausgezeichnet, welch letztere der boshafte d'Assoucy allerdings als unfreiwillige hinstellen möchte.1) Für seine nur mit einem reinen Herzen verträgliche Gemütstiefe spricht seine begeisterte wenn auch ganz unsentimentale Liebe zur Natur, seine Liebe namentlich zu Tieren, darunter den Vögeln, deren Treiben er hingebend beobachtete, ja deren Sprache er zu verstehen vorgab.
- 5. Über Cyrano's Schriften hat, wie schon angedeutet, ein unseliges Schicksal gewaltet. Gerade seine eigentümlichsten Werke wurden erst aus seinem Nachlasse mit zahlreichen Lücken und Verstümmelungen veröffentlicht. Anderes ist wohl für immer verschollen. Die lange letzte Krankheit des Dichters gab den Feinden seiner Denkweise die willkommenste Gelegenheit zu nichtswürdigem Diebs- und Zerstörungswerke.

Das früheste Erzeugnis Cyrano's sind seine Briefe. Zwischen den Jahren 1638 und 1640, also zum Teil noch auf dem Collège entstanden, gedruckt allerdings erst 1653, verraten sie durch die Exzentrizität ihres Stiles, durch die Art, wie der Autor auf der einen Seite Witz und Geistesreichtum vergeudet, um

<sup>1)</sup> Avantures de M. d'Assoucy, Paris 1677, II, p. 307.

auf der anderen von Phrasen zu leben, die grosse Jugendlichkeit ihres Verfassers. Briefe nicht im eigentlichen Sinne des Wortes, sondern vielmehr Abhandlungen in epistolarer Form — die Mode war nicht lange vorher durch Antonio Perez aus Spanien importiert worden zerfallen sie ihrem Inhalte nach in verschiedene Gattungen. Als die unbedeutendsten dürfen die Liebesbriefe gelten, in denen der Autor nach Empfindung und Ausdruck der Unnatur der Zeit seinen Tribut zollt; beachtenswerter sind die Briefe naturbeschreibenden Inhalts, und von hohem Interesse ist schon die üsthetisch-litterarische Kategorie: die Lettre contre Monsieur de V. und Contre vn liseur de Romans verraten dieselbe Feindschaft wider das pseudoidealistische Gebahren, die bei Sorel und anderen so kräftigen Ausdruck fand. Noch merkwürdiger sind die geschichtlichen und kulturgeschichtlichen Streitfragen gewidmeten Episteln (Contre les Frondeurs, Pour les Sorciers, Contre les Sorciers — in letzterem Briefe stellt sich der Autor, wie von dem Schüler Gassendi's auch nicht anders zu erwarten, mit Entschiedenheit auf die Seite der Ungläubigen und formuliert seine Überzeugung in dem schönen Satze: la raison seule est ma reyne, à qui ie donne volontiers les mains). Ausgezeichnet durch derben Humor sind endlich die sehr zahlreichen satirischen Briefe, gerichtet teils an einzelne, dem Dichter missliebige Persönlichkeiten (z. B. gegen Soucidas, d. i. d'Assoucy; gegen Ronscar, d. i. Scarron; Contre vn gros Homme, d. i. den Schauspieler Montfleury vom Bourgognetheater), teils gegen einzelne Stände (z. B. die Ärzte, die Pedanten), teils endlich gegen moralische Gebrechen überhaupt (z. B. gegen die Undankbarkeit).

Weniger interessieren — an dieser Stelle — Cyrano's Dramen: der Pédant joué, der Tradition nach ebenfalls schon auf der Schulbank geschrieben, wahrscheinlich aber erst zwischen 1645 und 1654 entstanden, eine der ersten Prosakomödien, die zur Auf-

stihrung gelangten, ein Lustspiel, in welchem neben den alten Typen zuerst auch Charaktere eingestihrt werden, durch und durch von bestem, wenn auch häusig ausgelassenem Humor; — und la Mort d'Agrippine (gedruckt 1654), mehr essektreiches Melodrama als regelrechte Tragödie, aber stilistisch eine hervorragende Schöpfung und von grösserem Ideenreichtum als selbst vielgertihmte Meisterwerke der Epoche. Eine wenig umfangreiche politische Satire, Le Ministre d'Etat stambé, en vers burlesques (gedruckt 1649), eine hestige Tirade gegen Mazarin, den der Dichter in dem Briese "gegen die Frondeurs" wieder in Schutz nahm, hat nur Bedeutung dadurch, dass sie uns Cyrano als burlesken Reimkünstler zeigt.

Nur beiläusig seien endlich die erst sehr spät veröffentlichten Entretiens pointus — ihrem Inhalte nach den Satirischen Briefen verwandt — und das auf Gassendi und Descartes fussende Fragment einer physikalischen Abhandlung (gedruckt zuerst 1662), erwähnt. Als verschollen werden von Lebret¹) erwähnt: die Histoire de l'Etincelle et de la République du Soleil, en même style qu'il a proué la Inne habitable, il prouvoit le sentiment des pierres, l'instinct des plantes, et le raisonnement des brutes . . . der Roman — oder waren es deren zwei? — étoit encore au-dessus de tout cela, et j'auois resolu de la joindre à celle-ci; mais un voleur qui pilla son coffre pendant sa maladie, ma privé de cette satisfaction, et toi [lecteur], de ce surcroît de divertissement.

6. Es ist von P. L. Jacob wahrscheinlich gemacht worden, dass die *Mondreise* vor 1650, etwa 1648 oder 1649, verfasst und vor dem Tode des Dichters veröffentlicht wurde.<sup>2</sup>) Gewiss aber wichen

<sup>1)</sup> Jacob, p. 17.

<sup>3)</sup> Bibliographisches. Die beiden ältesten Ausgaben der Mondreise dürfen als verschollen gelten. Nach

H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

die ersten verschollenen Ausgaben (siehe die Anmerkung), welche unzweifelhaft dem Fanatismus der weitverzweigten und — bis 1789 — systematisch arbeitenden Confrérie

P. L. Jacob (s. u.) nennt der vom Abbé Sallier abgefasste Catalogue de la Bibliotheque du Roy (Belles lettres, T. II, p. 33, nº 703 A) eine Histoire comique ou Voyage dans la Lune, par Cyrano de Bergerac, 12º, ohne Angabe des Ortes und Jahres. aber wahrscheinlich - ohne Privileg - in einer Stadt des südlichen Frankreichs (Montauban oder Toulouse) um 1650 gedruckt. Eine zweite Ausgabe, die bereits den späteren Titel Histoire comique des États et Empires de la Lune tragt, zitiert Niceron (t. III) mit dem Zusatze: Paris, 1656, 12°. Bekannt, jedoch von äusserster Seltenheit, ist erst die Ausgabe von 1659: Histoire comique, par M. Cyrano de Bergerac, contenant les Estats & Empires de la Lune. Paris, chez Ch. de Sercy, 12°. Veranstalter dieser Ausgabe und Verfasser der biographischen Préface ist Henri Lebret, der sich dabei wahrscheinlich der Unterstützung des Physikers Jacques Rohault (s. u.) erfreute. Neu aufgelegt 1663. figuriert die Mondreise in den Œuvres diverses, zuerst Paris, chez Antoine de Sommaville, 1661, 12°, 1 vol.; dann in den Œuvr. div. &c. Première (Seconde) Partie, Paris, chez Ch. de Sercy, 1676, 2 vols. 12º [diese Ausgabe, Jacob unbekannt, findet sich auf der Grossherzogl. Bibliothek zu Weimar]; ferner in den Œuvr. div. &c., Rouen, chez R. Séjourné ou F. Vaultier, 1676, 3 Teile in 1 Bde. 12°. Danach ist die Mondreise in den Œuvres complètes (zuerst Lyon 1663, 2 vols. 12°) wiederholt zum Abdruck gelangt.

Als editio princeps der Sonnenreise darf gelten der Abdruck in den Nounelles Œuvres de Cyrano Bergerac, contenant l'Histoire comique des Estats et Empires du Soleil, & autres pièces divertissantes. Paris, chez Ch. de Sercy, 1662, 12°. 1 vol. Diese Ausgabe wurde veranstaltet und ihr ein gehaltreiches Eloge vorausgeschickt von Jacques Rohault (1620—1675), einem der ehemaligen Mitschüler und langjährigen Freunde des Dichters. Neu aufgelegt 1676. Seitdem in den Œuvr. complètes, und den späteren, zum Teil holländischen Ausgaben der Œuvres diverses. — Von Übersetzungen der Romane Cyrano's sind dem Verfasser nur zwei englische,

und auch diese nicht näher, bekannt.

Die wissenschaftlichen Neuausgaben vereinigen stets die beiden ja auch eng zusammengehörigen Romane. 1) Œuvres de Cyrano de Bergerac (enthalten nur die Mondde l'Index¹) zum Opfer gefallen sind, in Einzelheiten von dem Texte ab, wie er heute auf grund des (ersten bekannten) Druckes von 1659 gegeben zu werden pflegt; auch ist der Schluss der Mondreise, in welchem sich der Dichter bitter tiber die Entwendung von Handschriften seiner Werke beklagt, sicherlich erst auf dem letzten Krankenbette niedergeschrieben worden. Was die Abfassung der Sonnenreise anlangt, so steht fest, dass sie kurz nach 1653 niedergeschrieben wurde, indem Descartes, der zu Anfang dieses Jahres starb, als soeben abgeschieden genannt wird (p. 235 der Ausgabe Muller's).

Die Sonnenreise mit ihrer Ergänzung, der Histoire des oiseaux, schliesst sich so eng an die Mondreise an

1) Sie erwirkte das Verbot der Agrippine (in der über die Unsterblichkeit der Seele materialistische Ausserungen gethan werden) und die Beschlagnahme der 1. Auflage des Pédant joué. Ihr muss auch die Vernichtung des gesamten handschriftlichen Nachlasses von Molière, namentlich seiner Korrespondenz, zur Last gelegt werden. Vgl. Jacob, p. VI.

und Sonnenreise, so dass der Titel wenigstens hätte Œuvres choisies lauten sollen), précédées d'une notice par le Blanc. Toulouse, imprimerie de A. Chauvin, 1855, 12°. 2) Histoire comique des Etats et Empires de la Lune et du Soleil par Cyrano de Bergerac. Nouvelle édition, revue et publiée avec des notes et une notice historique par P. L. Jacob [i. e. Paul Lacroix, geb. 1806, † 1884 als Konservator an der Arsenalbibliothek], bibliophile. Paris, Ad. Delahays, 1858. LXXX + 314 Seiten 8°. NB. Derselbe edierte auch die Œuvr. com., gal. et litt. Cyrano's [Paris, ib. cod.]; wir zitieren nach seiner Ausgabe. 3) Histoire comique des Etats et Empires de la Lune et du Soleil par Cyrano de Bergerac. Avec appendice contenant: 1º Antonin Diogène: Choses vues au delà de Thulé; 2º Lucien, Histoire véritable. Paris, Ch. Delagrave, 1886 (Voy. dans tous les mondes, Nouv. Bibl. hist. et litt.), 317 Seiten kl. 8°. 1 Franc. Herausgeber (und Verfasser der vorausgeschickten Notice) ist Eugène Muller, Konservator an der Arsenalbibliothek. Die Publikation des lückenlosen Manuskripts der Romane Cyrano's, das Herr v. Monmerqué zu besitzen vorgab (s. Jacob, p. VII f.), ist leider bis heute nicht erfolgt.

und ist ihr formell und inhaltlich parallel, dass beide Romane füglich als einer betrachtet werden können und daher auch im folgenden im Zusammenhange analysiert und des weiteren gewürdigt werden sollen.

Die Inhaltsangabe der beiden phantastischen Erzählungen stösst auf mancherlei Schwierigkeiten; beide bestehen aus lose aneinandergereihten Szenen ohne ein festes Band und nur allzuhäufig schieben sich in den Bericht reflektierende Abschweifungen mannigfachster Art ein. Dazu kommt die grosse Anzahl der Lücken — es finden sich allein in der Mondreise nicht weniger denn siebzehn —; teils dem ängstlich-frommen Herausgeber Lebret, teils wohl auch dem durch mancherlei üble Erfahrungen gewitzigten Verleger Ch. de Sercy zur Last fallend, lassen sie nur in den wenigsten Fällen erraten, was ausgefallen sein mag und erschweren sie auf diese Weise erheblich die Verständlichkeit.

## 1. Mondreise.

Eines Abends, bei hellem Vollmondschein, kehrt der Dichter in der lustigen Gesellschaft seiner Freunde von einem Gelage nach Hause zurück. Die helle Scheibe des Mondes gibt ihnen Anlass zu ausgelassenen Bemerkungen und spasshaften Deutungen, und die Heiterkeit steigert sich, als Cyrano, der ernst geblieben, den Mond für eine bewohnte Welt, gleich der Erde, erklärt. Trotz alles Widerspruchs bleibt der Dichter bei seiner Behauptung und hängt ihr nach, bis er zu Hause anlangt. Hier findet er auf seinem Schreibpulte ein mystisch gelehrtes Buch des Cardanus<sup>1</sup>) aufgeschlagen, das er sich bestimmt erinnert, nicht dorthin gelegt zu haben.

<sup>1)</sup> C'est la fameux traité de Subtilitate, dont le XVIIIe livre est consacré aux choses merveilleuses, et le XIXe aux démons ou génies. Jérome Cardan, philosophe, médecin, naturaliste, astrologue et mathématicien, se piquait d'être un peu sorcier et d'avoir des intelligences avec les esprits... Il mourut à Rome en 1576. Jacob, a. a. O., p. 31<sup>1</sup>.

Die aufgeschlagene Stelle erzählt, wie einst dem berühmten Astrologen zwei geisterartige Wesen erschienen, die sich für Bewohner des Mondes ausgaben.

Durch dieses wunderbare Zusammentreffen wächst in Cyrano mehr und mehr der längst gehegte Wunsch, eine Mondreise ins Werk zu setzen. Lange sinnt er auf Mittel und Wege, seine Idee zu verwirklichen, bis er auf den Gedanken kommt, zahlreiche Flaschen mit Morgentau anzufüllen, sie an sich zu befestigen und sich auf diese Weise — da doch die Sonne den Tau aufsaugt — gen Himmel erheben zu lassen. Der Erfolg entspricht, als er das Unternehmen ausführt, zunächst ganz der Erwartung. Aber wenn er auch in die Höhe steigt, dem Monde nähert er sich darum nicht, vielmehr entfernt er sich eher von ihm. Um wieder auf die Erde zu gelangen, zerbricht Cyrano einige der Fiolen, bis die Schwerkraft die Attraktion der Sonne überwiegt, und kommt auf diese Weise in gerader Linie herabsinkend zur Erde zurtick. Wenn er aber geglaubt hatte, an derselben Stelle zu landen, von der aus er seine Auffahrt unternommen, so sah er sich getäuscht. Die Erde hatte sich ja, während er in der Luft schwebte, unter ihm um ihre Axe gedreht. Indes sieht sich Cyrano doch auf französischem Gebiet, nämlich in Kanada. Er wird vor den Gouverneur geführt, dem er sein Abenteuer erzählt, ohne eben viel Glauben zu finden. Er gerät bald in Zwist mit den Priestern und Gelehrten, die ihm die Axenumdrehung der Erde abstreiten und ihn für einen gefährlichen Zauberer erklären. Cyrano sucht sich zu verteidigen und gewiss ist die lange Rede, die er hält, eine der beredtesten und wärmsten Apologien, die das Kopernikanische System und die Lehrsätze des Galilei erfahren haben.<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Galilei's Anschauung wurde bekanntlich 1663 von der Inquisition als ketzerisch verurteilt. Erst seit 1822 stehen Werke, welche die Bewegung der Erde um die Sonne

Danach beschäftigt sich der Dichter mit dem Bau einer kleinen Flugmaschine, mittels der er seine Absicht, zum Monde aufzusteigen, zu erneuern gedenkt. probiert sie, indem er vom Gipfel eines Hügels emporzufliegen versucht, aber er fällt alsbald, ein neuer Ikarus, kläglich zur Erde zurück. Am ganzen Leibe zerschunden, salbt er sich kräftig mit Ochsenmark ein. Inzwischen haben Soldaten die Flugmaschine gefunden und sie, da es Johannesabend ist, zur Kurzweil mit Raketen besteckt, um sie auf dem Hauptplatze von Quebec als "feurigen Drachen" in die Luft zu sprengen. Cyrano stürzt um sein mühsames Werk zu retten im letzten Augenblicke herbei, kommt aber zu spät: die Raketen explodieren und reissen ihn mit samt der Maschine in die Luft. Nach einiger Zeit sinkt das Fahrzeug zurück, Cyrano aber fühlt sich zu seinem Entzücken mehr und mehr vom Monde angezogen, der gerade am Himmel steht. Er ist im Abnehmen begriffen, und da er in dieser Phase das Mark der Tiere aufzusaugen pflegt,1) bemerkt er, dass er seiner Einreibung den unerwarteten Erfolg zu danken habe. Er fällt bald auf dem Monde nieder, wobei der glückliche Umstand, dass ihn die Äste eines Baumes auffangen, den harten Die herrliche Vegetation, die er entdeckt, die milde Luft, die er atmet, entzücken ihn;2) mehr

und die Axendrehung lehren, nicht mehr auf dem Index librorum prohibitorum.

<sup>1) ...</sup> la Lune pendant ce quartier ayant accoutumé de sucer la moëlle des animaux. Hier wie öfters, wo er ihm gelegen kommt, verwertet Cyrano den populären Aberglauben, der sich an den Mond und die Wirkungen seines Lichtes knüpft.

<sup>3)</sup> Hier steht eine der warmen Naturschilderungen, auf welche wir im Anfang des vorliegenden Kapitels hindeuteten (p. 42 ff. der Ausgabe Muller): Je rencontrai d'abord une forêt de cinq avenues, dont les arbres, par leur excessive hauteur, semblaient porter au ciel un parterre de haute suitaie. En promenant mes yeux de la racine au sommet, puis les

aber noch, dass sich plötzlich eine wunderbare Änderung mit ihm vollzieht, durch die er sich um vierzehn

précipitant du faîte jusqu'au pied, je doutais si la terre les portoit, ou si eux mêmes ne portoient point la terre pendue à leurs racines; leur front, superbement élevé, semblait aussi plier, comme par force, sous la pesanteur des globes célestes, dont on dirait qu'ils ne soutiennent la charge qu'en gémissant; leurs bras étendus vers le ciel témoignaient, en l'embrassant, demander aux astres la bénignité toute pure de leurs influences, et les recevoir, avant qu'elles aient rien perdu de leur innocence, au lit des éléments. Là, de tous côtés, des fleurs, sans avoir eu d'autre jardinier que la nature, respirent une haleine si douce, quoique sauvage, qu'elle réveille et satisfait l'odorat. Là, l'incarnal d'une rose sur l'églantier, et l'azur éclatant d'une violette sous des ronces, ne laissant point de liberté pour le choix, font juger qu'elles sont toutes deux plus belles l'une que l'autre; là, le printemps compose toutes les saisons; là, ne germe point de plante vénéneuse, que sa naissance ne trahisse sa conservation; là, les ruisseaux, par un agréable murmure, racontent leurs voyages aux cailloux; là, mille petits gosiers emplumés font retentir la forêt au bruit de leurs mélodieuses chansons: et la trémoussante assemblée de ces divins musiciens est si générale, qu'il semble que chaque feuille, dans ce bois, ait pris la langue et la figare d'un rossignol; et même l'Echo prend tant de plaisir à leurs airs, qu'on dirait, à les lui entendre répeter, qu'elle ait envie de les apprendre.

A côté de ce bois se voient deux prairies, dont le vert gai, continu, fait une émeraude à perte de vue. Le mélange confus des peintures, que le printemps attache à cent petites fleurs, en égare les nuances l'une dans l'autre, avec une si agréable confusion, qu'on ne sait si ces fleurs, agitées par un doux zéphir, courent plutôt après elles-mêmes qu'elles ne fuient pour échapper aux curesses de ce vent folâtre. On prendrait même cette prairie pour un océan, à cause qu'elle est comme une mer qui n'offre point de rivage; en sorte que mon œil, épouvanté d'avoir couru si loin sans découvrir le bord, y envoyait vitement ma pensée; et ma pensée, doutant que ce fut l'extrémité du monde, se vouloit persuader que des lieux si charmants avaient peut-être forcé le ciel de se joindre à la

Terre.

Au milieu d'un tapis si vaste et si plaisant court, à bouillons d'argent, une fontaine rustique, qui couronne ses bords d'un gazon émaillé de bassinets, de violettes et de cent autres petites fleurs, qui semblent se presser à qui s'y mirera la

Jahre<sup>1</sup>) verjüngt fühlt. Bald trifft er auf das erste lebende Wesen dieser wunderbaren Region, einen schönen Jüngling von göttergleichem Aussehen. Es ist ein "Philosoph", mit irdischen Dingen vertraut, und daher sich mit unserem Helden zu unterhalten wohl imstande. Auch er ist von der Erde auf den Mond gereist, jedoch in einer stählernen Maschine, die er durch einen Magneten nach Belieben zu leiten vermochte. Nach dieser Unterredung verschwindet der Jüngling.

Hierauf begegnet Cyrano dem ersten wirklichen Mondmenschen, wie alle seines gleichen zwölf Ellenbogenlängen gross und sich auf allen Vieren einherbewegend. Anfangs erregt Cyrano trotz seiner Zwerggestalt Furcht, dann aber erfasst ihn eines der Mondwesen und bringt ihn in die nächste Stadt. Die Königin besitzt schon ein Cyrano ähnliches Wesen als Kuriosität; man hält den Poeten für das zu diesem gehörige Weibchen und belustigt sich an seinen Manieren. Eine Verständigung ist vorläufig mit den Mondmenschen nicht möglich; aber eines Tages wird Cyrano von einem "Geiste" auf Griechisch angeredet und nach seinen Schicksalen befragt, die der Dichter hierauf ausführlich erzählt. Das Wesen verspricht ihm seinen Beistand und gibt sich als der "Dämon des Sokrates") zu erkennen; er be-

1) D. h. zwei Lebensperioden, deren jede nach volks-

tümlicher Anschauung sieben Jahre zählt.

première. Cette fontaine est encore au berceau, car elle ne vient que de naître, et sa face jeune et polie ne montre pas seulement une ride. Les grands cercles qu'elle promène, en revenant mille fois sur elle-même, montrent que c'est bien à regret qu'elle sort de son pays natal.

<sup>2)</sup> Les anciens et les modernes ont beaucoup discuté sur le démon de Socrate. Plutarque, dans un traité sur ce sujet ... l'it que ce démon ou génie s'était attaché à Socrate dès sa naissance, qu'il lui donnait une vision sûre, lui servait de guide, déclairait dans les choses obscures et impénétrables à la raison humaine, lui parlait par une inspiration divine et dirigeait toutes ses actions. Eug. Muller, a. a. O., p. 51<sup>1</sup>.

seelte und leitete nach des Sokrates' Tode den Epaminondas und den jüngeren Cato; er erschien dem Brutus, unterrichtete Cardanus, Nostradamus, den Doktor Faust, die Rosenkreuzer und viele andere; er stand im Verkehr mit Campanella, la Mothe le Vayer, 1) Gassendi und Tristan l'Hermite. Eigentlich aber entstammt der Dämon der Sonne und gibt Cyrano auch über die Natur der dort lebenden Wesen Aufschluss.

Die Unterhaltungen mit diesem Geiste sind die einzigen, deren der Dichter pflegen kann, denn er versteht von den beiden Sprachen, die auf dem Monde gesprochen werden — eine aristokratische, aus musikalischen Tönen zusammengesetzte,2) und eine plebejische, eine durch Körperbewegungen zum Ausdrucke gebrachte Pantomime —, die eine so wenig wie die andere. Eines Tages entführt ihn der Dämon, in einen vierfüssigen Mondmenschen verwandelt, an den Hof des Königs. Die Reise bietet viel Merkwürdiges: Cyrano erfährt, dass auf dem Monde greise Philosophen, die sich zu verjungen wunschen, einfach ihre Seele in den Leib eines Jünglings fahren lassen;<sup>8</sup>) dass die Mondwesen nur vom Dufte der Speisen leben, und er erprobt selbst, dass dieser zu sättigen vermag;4) man schläft auf Blumenbetten und schiesst die Vögel, die man verzehren möchte, schon wohlgebraten aus der Luft. Als Geld dienen -

<sup>1)</sup> Gemeint ist entweder der Mitschüler des Dichters, der, nachdem er sich schriftstellerisch mit Glück versucht, sehr jung starb, oder dessen Vater, der skeptische Philosoph, der Erzieher Ludwig's XIV. († 1672).

<sup>2)</sup> So heisst z.B. ein König des Landes: a a c e (Cyrano schreibt dies in Noten); zwei Flussnamen lauten: facaf und face.

<sup>3)</sup> Durch dieselbe Prozedur erhält sich bei Sorel (Berg. extravag., P. II, p. 263) der Zauberer Anaximandre ewig jung, und ganz das nämliche liest man in Marivaux' Voiture embourbée.

<sup>4)</sup> Abermals eine noch heute lebendige volkstümliche Ansicht.

Verse, so dass auf dem Monde wenigstens der Dichter, wie billig, nicht in Not geraten kann. 1)

Das Geschöpf, welches zur Unterhaltung der Königin dient und als dessen Weibchen man Cyrano betrachtet, ist wirklich auch ein Mensch. Es ist ein Spanier, der wie unser Held des Erdenlebens überdrüssig geworden war und sich von Vögeln nach dem Monde hatte tragen lassen.2) Mit ihm, der ebenfalls ein Freigeist ist, hat Cyrano vielerlei Gespräche, meist über Themata aus dem Gebiete der Physik und Astronomie. Natürlich ist was sie reden den Mondbewohnern unverständlich; es wird, nach einigem Disput der Mondgelehrten, für instinktiv hervorgebrachtes Summen (bourdonnement) ohne Gedankeninhalt erklärt. Überhaupt statuiert die Behörde es als Verbrechen, die beiden für etwas anderes zu halten als für unvernünftige Thiere, namentlich insofern es sündlich und widersinnig sei anzunehmen, dass denkende Wesen zwei- statt vierbeinig sein könnten. Als zweibeinig reiht man Cyrano und den Spanier in die Gattung der Vögel, setzt sie in Käfige und bestellt einen Vogelsteller, sie singen zu lehren.

Mittlerweile hat Cyrano die musikalische Mondsprache erlernt und nun belustigt man sich damit, mit ihm zu reden und sich von ihm Aufschlüsse über irdische Verhältnisse geben zu lassen. Namentlich eine Prinzessin findet an ihm Gefallen; sie verliebt sich nahezu in ihn und bittet, sie doch ja auf die Erde zu entführen, falls er je ein Mittel finden sollte, dahin

<sup>2</sup>) Wer mit diesem Spanier gemeint ist, ist Jacob merkwürdigerweise entgangen, während Dunlop (S. 423b) das Richtige getroffen hat; die Quellenuntersuchung der *Mondreise* löst das Rätsel sofort.

<sup>1)</sup> Ganz derselbe Scherzgedanke findet sich im Francion Sorel's, aus dem wir noch weitere Entlehnungen zu verzeichnen haben werden: Qui n'aura pas d'argent, porte une stance au tauernier, il aura demi-septier; chopine pour un sonnet, pinte pour une ode fc; quarte pour un poème f ainsi des autres pieces (p. 465 der Ausgabe Colombey's).

zurtickzukehren.¹) Da nun der Held reden kann, lässt er sich eines Tages in einen Disput über die Natur des Mondes ein, den er eben als Mond, d. h. als von der Erde abhängig, erklärt. Um dieser ketzerischen Ansicht willen soll Cyrano anfänglich ersäuft werden; schliesslich aber begnügt man sich damit, ihn seine Meinung öffentlich widerrufen zu lassen.²) Die Rettung verdankt er dem Dämon des Sokrates, der auch bewirkt, dass Cyrano nach seiner Freisprechung zum Menschen erklärt und aus dem Vogelkäfig entlassen wird. Vom Dämon wird Cyrano danach in eine ihm

<sup>1)</sup> Aus dem Munde dieser vierbeinigen Schönen erfahren wir einiges Interessante über die Kriegführung auf dem Monde (p. 79 ff.): Quand les arbitres, . . . élus au gré des deux partis, ont désigné le temps accordé pour l'armement, celui de la marche, le nombre des combattants, le jour et le lieu de la bataille, et tout cela avec tant d'égalité, qu'il n'y a pas dans une armée un seul homme plus que dans l'autre, les soldats estropies, d'un côte, sont tous enrôles dans une compagnie, et lorsqu'on en vient aux mains, les Maréchaux de Camp ont soin de les exposer aux estropiés; de l'autre côté les géans ont en tête les colosses; les escrimeurs, les adroits; les vaillans, les courageux; les débiles, les foibles; les indisposés, les malades; les robustes, les forts; et si quelqu'un entreprenoit de frapper un autre que son ennemi désigné, à moins qu'il ne pût justifier que c'étoit par méprise, il est condamné comme couard. Après la bataille donnée, on compte les blessés, les morts, les prisonniers; car pour les fuyards, il ne s'en trouve point; si les perles se trouvent égales, ils tirent à la courte paille à qui se proclamera victorieux . . . Je ne pus m'empêcher de rire de cette façon scrupuleuse de donner des batailles; et j'alléguois, pour exemple d'une bien plus forte politique, les coutumes de notre Europe, où le Monarque n'avoit garde d'omettre aucun de ses avantages pour vaincre; et voici comme elle me parla: Apprenez-moi, me dit-elle, si vos Princes ne prétextent pas leurs armements du droit? — Si fait, lui répliquai-je, et de la justice de leur cause. - Pourquoi donc, continua-t-elle, ne choisissent-ils des arbitres non suspects, pour être accordés? Etc. Man sieht, Cyrano, der so viele Ideen des XVIII. Jahrhunderts vorwegnimmt, ist auch der Vorläufer des Abbé de Saint-Pierre.

<sup>2)</sup> Persiflage des Galilei-Prozesses.

befreundete Familie eingeführt, damit er auch das intime Leben der Mondbewohner kennen lerne. Das Haupt einer Familie ist auf dem Monde stets ein Jüngling; die Alten sind, da ihnen die Fähigkeit raschen Denkens und thatkräftigen Handelns abgehe, zu blindem Gehorsam verurteilt und werden hart bestraft, wenn sie den eigenen Willen geltend zu machen versuchen. Unfruchtbarkeit gilt als schlimmer denn Mord, da es ein grösseres Vergehen sei, einer Reihe von Wesen den Eintritt in das Dasein zu wehren, als ihnen dasselbe, nachdem sie es doch wenigstens eine Zeitlang genossen, zu rauben. Der Dämon geniesst nur Pflanzen und Tiere, die von selbst gestorben sind, da er an der Vernichtung keines Geschöpfes schuld sein möchte, indem den damit verbundenen Schmerz alle Lebewesen zu empfinden imstande seien.<sup>1</sup>) Darum sei es eine ebenso grosse Sünde — ja fast eine grössere - einen Kohlkopf abzuschneiden, wie einen Menschen zu töten. 2)

Die Städte der Mondbewohner sind zum Teil beweglich; die Gebäude meist so angelegt, dass sie bei übler Witterung durch ein riesiges Schraubengewinde in die Erde hineingelassen werden können. Erleuchtet werden die Häuser durch in einem Glasballon gefangene Glühwürmchen. Der Dämon aber versteht auch, die Sonnenstrahlen aufzufangen und sie später beliebig zur Beleuchtung zu verwenden. Bücher wie bei uns gibt es auf dem Monde nicht.<sup>3</sup>) Nach dem Tode begraben zu

<sup>1)</sup> Ein Angriff auf Descartes, der bekanntlich den Thieren die Schmerzempfindung abgestritten hatte. Siehe hier Bd. I, S. 401<sup>2</sup>.

<sup>2)</sup> Dies die berüchtigte Stelle, an der Cyrano den Glauben an die Unsterblichkeit der Menschenseele durch die burleske Theorie von der Unsterblichkeit der Kohlkopfseele persissiert.

boîte je trouvai dedans un je ne sais quels petits ressorts semblable à nos horloges, plein de je ne sais quels petits ressorts.

werden, gilt als das schrecklichste, was den Menschen ereilen kann. Nur Verbrecher werden begraben, alle anderen Mondbewohner verbrannt.<sup>1</sup>) Uhren sind auf dem Monde unbekannt: die Zeit erfährt mau dadurch, dass man den Schatten der Nase auf die Zahnreihen fallen lässt und so mühelos die Stunde abliest.<sup>2</sup>) Darum wird

et de machines imperceptibles: c'est un livre à la vérité, mais c'est un livre miraculeux qui n'a ni feuillets ni caractères: enfin c'est un livre, où pour apprendre les yeux sont inutiles; on n'a besoin que d'oreilles. Quand quelqu'un donc souhaite lire, il bande avec grande quantité de toutes sortes de petits nerfs cette machine, puis il tourne l'aiguille sur le chapitre qu'il désire écouter, et au même temps il en sort comme de la bouche d'un homme, ou d'un instrument de musique, tous les sons distincts et différens qui servent, entre les grands Lunaires, à l'expression du langage... [leider gerade hier eine Lücke]. Ähnlich wie Sorel ist an dieser und vielen anderen Stellen Cyrano geradezu Erfinder.

1) So ist Cyrano also auch einer der frühesten Verfechter der Leichenverbrennung. Philosophen haben auf dem Monde eine besondere Manier, ihren Leichnam beseitigen zu lassen, die man bei Jacob, p. 113, nachlesen möge. Ganz ebenso wie Cyrano dachte Sorel über das Begraben; vgl. Berger extravagant T. II, p. 102: C'est vne chose vile que d'estre abandonné à la Terre. L'on ne sçauroit faire pis à ceux qui sont morts par supplice; y a-til rien de plus vilain que de pourrir & d'estre mangé des vers? n'est-ce pas vne chose abiecte que de se donner au plus bas & au plus grossier de tous les élémens? Il vaut bien mieux se donner au plus pur; c'est vne chose plus noble & plus desirable... voulons que nos corps soient bruslez apres nostre mort. Il semble que le seu aspirant à la plus haute sphere veuille y porter aussi nos Reliques, & que nos corps aillent aussi bien auec les Dieux que nos ames.

Volkswitze, sie ist noch heute unter der Landbevölkerung Frankreichs lebendig: in den Cansons béarnaises de Despourrins et autes (Pau, 1866, 3° éd., 18°) liest man mit leichter Variation:

Soun massillou dessous sa care, Yogue dab lous arrais deü sou, Et de l'ombrette qu'in débare Marque les ores de l'amou.

Wiederum findet sich auch bei Sorel eine Parallelstelle. Man liest im Berger extravagant, T. II, p. 122 von Charite: auf eine grosse Nase auf dem Monde mit Recht Wert gelegt; Kinder mit einer kleinen Nase werden ins Mondbürgerverzeichnis nicht aufgenommen.<sup>1</sup>)

Allmälig befällt den Dichter das Heimweh; sobald dies der Dämon bemerkt, erbietet er sich, Cyrano auf die Erde zurückzubringen. Dies geschieht; auf Wunsch des Helden, der gern Italien sehen möchte, lässt er ihn in der Nähe Roms nieder. Hier wäre der kühne Reisende bald von Hunden zerrissen worden, denen der ihm anhaftende Mondgeruch zuwider ist (daher also bellen die Hunde den Mond an!); erst nachdem er sich eine Zeitlang den Sonnenstrahlen ausgesetzt, verliert er die gefährliche Ausdünstung. Nachdem Cyrano die Herrlichkeiten der ewigen Stadt bewundert, kehrte er tiber Cività-Vecchia und Marseille nach Hause zurück. Schon während dieser Reise zeichnete er die Erlebnisse, die er auf dem Monde gehabt, auf.

## 2. Sonnenreise.

Nachdem Cyrano (oder wie er sich in dieser Partie seines Romans nennt: Dyrcona [= d(e) Cyrano]) von Italien zurtickkehrend in Toulon gelandet,<sup>2</sup>) logiert er sich in dem unweit Toulouse gelegenen Schlosse eines ihm befreundeten M. de Colignac ein, der ihn mit um

Elle avoit tourné le visage vers le Ciel, & la bouche ouverte, tellement que le soleil luisant dessus comme il suisoit, on eust bien dit quelle heure il estoit, si son eust regardé à ses dens larges & disposées avecque mesure, sur lesquelles finissoit l'ombre de son nez, qui estoit si mince qu'il sembloit estre là planté comme l'esquille du cadran.

<sup>1)</sup> p. 115: ... Sachez que nous le faisons après avoir observé, depuis trente siècles, qu'un grand nez est le signe d'un homme spirituel, courtois, affable, généreux, libéral; et que le petit est le signe du contraire. Natürlich ist diese Verteidigung grosser Nasen eine oratio pro domo Cyrano's. Siehe oben S. 173.

s) Der Dichter hat also vergessen, dass er in der Mondreise Marseille als Landungsplatz angegeben.

so grösserer Freude aufnimmt, als ihm erzählt worden war, Cyrano sei auf dem Hauptplatze von Quebec gelegentlich eines Feuerwerkes umgekommen. Auf seine Bitten setzt der Dichter hier die Niederschrift seiner Mondabenteuer fort und lässt das Manuskript im Kreise von Freunden zirkulieren, wodurch er rasch zu so grosser Bertihmtheit gelangt, dass man auf allen Strassen und Plätzen der benachbarten Stadt sein Bildnis kolportiert. Aber aus der Popularität erwachsen dem Helden bald bittere Verfolgungen. Das Parlament von Toulouse, stets bedacht, die Welt von Zauberern und Ketzern rein zu halten, fahndet auf ihn, und da Cyrano sich überdies mit dem boshaften und bigotten Pfarrer von Colignac¹) verfeindet hat, so wird er zum Opfer eines abergläubischen Fanatismus. Aus der ersten Kerkerhaft befreit er sich durch Bestechung des tölpelhaften Wärters; aus der zweiten, die ihm Herr von Colignac und andere Freunde liebreich erleichtert, dadurch, dass er vom Dache des Turmes, in welchem er gefangen sitzt, sich in die Lüfte zur Sonne aufschwingt, diesmal mit Hilfe einer komplizierten Maschine, die auf dem Prinzipe der Linsenstrahlung und des horror vacui basiert. Nach viermonatlicher Fahrt landet Cyrano zunächst auf einem der kleinen Weltkörper, welche die Sonne umkreisen und die von den Menschen für Sonnenflecke angesehen werden; er hat während der Reise weder Hunger noch Müdigkeit empfunden, indem die grössere Nähe des lautersten Gestirnes diese Instinkte nicht aufkommen liess. jenem Weltkörper macht er die Bekanntschaft eines petit homme tout nu, der ihn in tiefe Naturgeheimnisse, namentlich in das rätselvolle Werden der Geschöpfe einweiht und ihn sogar Zuschauer werden lässt, wie dort aus von der Sonnenwärme erhitzten Erdblasen Menschen geboren werden. Dass Cyrano die doch vor-

<sup>1)</sup> Es ist der auch in den Lettres satyriques angegriffene Messire Jean.

her nie gehörte Sprache des Männleins versteht, ist nicht wunderbar, denn dieses redet die Ursprache (la langue matrice), die in sich das Wesen und den Schlüssel zu allen anderen Sprachen birgt. 1)

Danach reist Cyrano mit der ihm beinahe entwischten Maschine weiter und landet nach zweiundzwanzig Monaten auf den schneeigen Gefilden der Sonne. Schon vor Erreichung seines Zieles ist ihm sein Fahrzeug entbehrlich geworden; der blosse Wille trug ihn dem Gestirne zu; und auch schon vorher verlor er samt der Maschine die Undurchsichtigkeit, indem die Überfülle des Lichtes alle Poren des Körpers durchdrang.<sup>2</sup>)

Auf der Sonne bewegt sich Cyrano mit der wohligsten Leichtigkeit, denn die Schwerkraft besteht dort nicht. Die Lebewesen, denen er zuerst begegnet, sind unendlich klein, vermögen aber jedwede Gestalt anzunehmen. So sieht sie Cyrano zuerst als herrliche Früchte eines Wunderbaumes, dann als ein Heer fliegender Adler, dann vereint zur Gestalt eines Jünglings, dem die Seele in Gestalt einer Nachtigall durch den Mund einschlüpft und der Cyrano wundersame allegorische Enthüllungen über Leben und Treiben der Sonnenwesen und seine persönlichen Schicksale gibt.

Eine Nachtigall leitet alsdann den Dichter nach

1) Man sieht, der leibnitzische Gedanke einer Pasilingua oder eines Volapük keimte bereits in Cyrano's Gehirn.

a) Auch Sorel kennt (im Berger extravagant) durchsichtige Menschen und beschreibt sie mit fast denselben
Worten wie unser Dichter: Nous vismes vn champ fort sec
d fort sablonneux où il y auoit des hommes tout nuds qui
n'auoient au corps ny chair ni graisse, f n'estoient couverts
que d'une peau transparente comme du papier huillé. L'on
voyoit à travers leurs os, leurs veines, leurs nerfs, leurs muscles,
d leurs intestins, de sorte que l'on eust bien apris l'anatomie
à les regarder. L'on voyoit aussi leur cœur à descouvert, d
ce qui estoit empreint dedans, comme par exemple à l'un l'on
voyoit le visage d'une belle Dame qui estoit sa Maitresse, d'autre un grand monceau d'argent qu'il adoroit comme son
Dieu. Etc.

einer anderen, minder durchsichtigen Gegend des grossen Sonnenreiches, die von tausendfältigen Vogelgattungen bevölkert wird. Dort macht Cyrano üble Erfahrungen: die Vögel überwältigen ihn und instruieren ihm als einem Menschen und somit geschworenen Erbseinde ihres Geschlechtes, dem Vertreter einer Gattung, die sich ohne das mindeste Anrecht über die besiederten Geschöpfe erhaben glaubt, einen peinlichen Prozess, der die Formen des irdischen Gerichtsverfahrens auf das ergötzlichste persifliert. Vergebens sucht Cyrano dadurch Rettung, dass er sich für einen nach dem Menschen hin entarteten Affen ausgibt; vergebens verwendet sich eine gutherzige Elster, welcher der Dichter auf Erden liebreich begegnet ist, zu seinen Gunsten; er wird verurteilt — nicht zwar zur härtesten Strafe der triste mort, 1) aber doch dazu, unter den Stichen eines fürchterlichen Insektenschwarmes zu enden. Die Hinrichtung wird mit schauerlichem Pompe vorbereitet — da rettet Cyrano im letzten Augenblicke das Dazwischentreten eines Papageien, des Papageien seiner Base, den er auf Erden gehegt und gepflegt hat, dessen Intelligenz er immer gegen die Herabwürdigungen der Menschen in Schutz genommen, und der ihm stets Anlass gegeben, die Behauptung einer auch den Menschen verständlichen Vogelsprache aufrecht zu erhalten. (S. oben S. 175.)

<sup>1)</sup> Sie besteht darin, durch Klagelieder zu Tode gesungen zu werden. Eine andere Strafe — sie trifft einen Finken, der in sechs Jahren sich keinen Freund zu erwerben imstande. gewesen — ist die, zum "Könige eines fremden Volkes" degradiert zu werden: ... condamné à être Roi, et être Roi d'un peuple différent de son espèce. Si ses sujets eussent été de sa nature, il auroit pu tremper, au moins des yeux et du désir, dans leurs voluptés; mais comme les plaisirs d'une espèce n'ont point du tout de relation avec les plaisirs d'une autre espèce, il supportera toutes les fatigues et boira toutes les amertumes de la Royauté, sans pouvoir en goûter aucune des douceurs (p. 216). Hat sich diese politische Weisheit Cyrano's nicht noch in neuester Zeit schlagend bewährt?

H. Korting, Geech. d. frz. Romans etc. II.

Danach verlässt Dyrcona die Vogelrepublik und gerät in einen Wunderwald, dessen Eichen - Abkömmlinge der prophetischen Bäume von Dodona — Gespräche pflegen und ihm die mystische Geschichte der Arbres amants erzählen, die zu zahlreichen Erläuterungen antiker Sagen Gelegenheit gibt. Bald erneuert der Held eine interessante Bekanntschaft: die seines ehemaligen ehrwürdigen Lehrers Campanella; dieser führt ihn an den See des Schlafes, in welchen die Ströme der fünf Sinne ermattet einmünden und den sie frisch sprudelnd verlassen; zu den drei Strömen Gedächtnis, Einbildung und Vernunft, von denen der letzte der kleinste und flachste Die Begegnung mit einem Ehepaare aus dem Empire des Amants, das in einem von einem Riesenkondor getragenen Fahrzeug zu ihnen herabsegelt, gibt Gelegenheit zu Erörterungen des sexuellen Lebens auf der Sonne — nebenbei zur Verspottung hyperbolischer Liebesreden, die in jenem Reiche ebenso an der Tagesordnung sind, wie auf Erden in überspannten Romanen; endlich begegnen die Reisenden dem eben verstorbenen Descartes; mit der Begrüssung zwischen diesem und Campanella bricht der Roman ab.

Wie schon dieser zweite Teil unserer Analyse verraten haben wird, steht die Sonnenreise an poetischem Werte hinter der Mondreise zurück. Trotz aller Phantastik wurden die Erlebnisse auf dem Monde mit einem Realismus geschildert, der im Stande war, sie dem Leser als leidlich glaubhaft, oder doch wenigstens nicht ganz unmöglich, vorzutäuschen; in der Mondreise befolgte Cyrano die Lehre, dass derjenige, der die Lüge als wahr erscheinen lassen möchte, nur nötig hat, das Erfundene bis in die kleinste Einzelheit auszugestalten, ähnlich wie eine falsche Voraussetzung dann viel leichter tibersehen wird, wenn an der speziellen Logik der auf sie gegründeten Schlüsse nichts auszusetzen ist. In der

Sonnenreise dagegen missachtet Cyrano diese Forderung des ben trovato; allzuhäufig und in einer Weise, dass der Leser bisweilen am gesunden Verstande des Autors oder seinem eigenen irre werden möchte, lässt er hier der Phantasie die Zügel schiessen, versteigt er sich in eine solche Höhe philosophischer Spekulation, dass man sich wie von einem Schwindel erfasst fühlt, und sich die dunklen Probleme, die der Dichter erraten möchte, vor unserem Blicke nur noch mehr verwirren.

Streng als Roman betrachtet, stehen weder die Mond- noch die Sonnenreise sehr hoch; es fehlt ihnen an jeder Intrigue; der Dichter erzählt, reflektiert, verspottet ohne auf ein bestimmtes Ziel hinzulenken; gleich einem Wanderer, der keinen bestimmten Endpunkt seiner Reise im Auge oder doch wenigstens im Sinne hat, ergeht er sich mit unbekümmertem Behagen, bleibt stehen, wo irgend ein Gegenstand ihn zum Verweilen einladet, rastet ohne Ermüdung, kehrt zurück und sucht überdies stets die von der geraden Strasse abgelegensten Dass wir ihm trotzdem gern folgen, Zickzackwege. dass uns in seiner Gesellschaft kaum einmal Ermattung befällt, dass wir immer bewunderungswürdig finden, was er uns zeigt und was er uns deutet, das zeugt für den Geist und Witz des Tendenzschriftstellers, aber nicht für die Kunst des Romandichters. In allen Einzelheiten von packendem Interesse, in vielfacher Hinsicht von einer nahezu einzig dastehenden Originalität, kann die Mond- und Sonnenreise als Ganzes betrachtet als abgeschlossenes harmonisches Kunstwerk nicht gelten. Ob das ästhetische Urteil günstiger ausfallen müsste, wenn wir die jedenfalls als Schluss zur Sonnenreise gedachte Histoire de l'Étincelle besässen, steht dahin; wahrscheinlich aber war auch sie mehr eine sprunghafte, geistvoll-ironische Abhandlung als planvolle Erzählung.

Aber vielleicht ist man gar nicht berechtigt, an die Schöpfungen Cyrano's den Massstab eigentlicher Romandichtung anzulegen; richtiger dürste es sein, sie als ein genre à part anzuerkennen. Und einem mittelmässigen Kopse entsprang wahrlich die Idee nicht, selbständige oder doch wenigstens in eine eigenartige Form gekleidete Betrachtungen über neu aufgetauchte Probleme oder neu errungene Sätze der Physik, Astronomie, Philosophie in einen gefälligen Zusammenhang zu bringen und einem ferner stehenden Publikum in der Form einer amüsanten Erzählung anschaulich zu machen. Wie leicht auch kann man Cyrano um der vielen Perlen und Goldkörner, die er ausstreut, gelegentliche Plattheiten, überwitzige Kritik und spitzsindige, totgeborene Kinder zeugende Phantastik vergeben!

Mehr als bisher geschehen, sollten diejenigen, welche den Geist der Aufklärung im XVIII. Jahrhunderte auf die phantastischen Reiseschilderungen Cyrano de Bergerac's zurtickgehen. Denn durch die hier niedergelegten so vielfältigen Ideen erscheint der Dichter geradezu als der bemerkenswerteste Vorläufer der Enzyklopädisten. Unzweifelhaft war Cyrano wie diese Materialist; atheistische Äusserungen freilich sind bei ihm selten und kontrastieren mit an anderen Stellen ausgesprochenen deistischen, ja orthodox-katholischen Ansichten. Gleichwohl kann es dem, der Cyrano aufmerksam gelesen, nicht zweifelhaft sein, was er von des Dichters Gottesglauben zu halten hat. Wie die Enzyklopädisten, namentlich gleich Diderot, verfügt Cyrano über alle Formen des Witzes, über den gutmütigen, versöhnlichen Humor wie über die zersetzendste aristophanische Schärfe. Auch die bewundernswerte Gabe der Autoren des XVIII. Jahrhunderts, neuartigen Ideen sogleich eine fassliche, ja blendende Form zu verleihen, ist ihm bereits in hohem Grade eigen.

Auch das bietet unleugbar eine Parallele dar, dass Cyrano nicht selten absichtlich mit Trugschlüssen operiert, dass er die Phantasie da walten lässt, wo einzig die Überlegung reden sollte, und dass er nicht selten die kecke Behauptung an die Stelle des mühsamen Beweises setzt. 1)

7. Trotz vollendeter Originalität in der Ausführung sind die Reiseromane Cyrano's ihrer Grundidee nach vielfältig von früheren Schöpfungen abhängig.<sup>2</sup>) Von vornherein ist es ja nur zu begreiflich, dass die beschwingte Phantasie des Dichters schon Jahrtausende vor Cyrano einen der sehnlichsten Wünsche der Menschheit, Wissenschaft zu erlangen von der Beschaffenheit ausserirdischer Welten, zu erfüllen bemüht sein musste.

Pythagoras und seine Anhänger waren wohl die ersten, denen die Einbildungskraft näheren Aufschluss über den Mond und die ihn bevölkernden Wesen gab.<sup>3</sup>) Sie betrachteten ihn als selbständigen χόσμος, umgeben von atmosphärischer Luft und belebt von animalischen, den Bewohnern unserer Erde vergleichbaren Geschöpfen, denen sie jedoch grössere Gestalt und überlegene Kraft und Schönheit zuschrieben. Sogar über Einzelheiten hatten die Pythagoräer Offenbarung erlangt: sie liessen z. B. die Mondmenschen Exkremente nicht ausscheiden, dagegen Milch schwitzen und Honig schnäuzen. Ähnliche Ansichten hegte die Sekte der Orphiker; sie hielten den Mond für die Wohnstätte abgeschiedener

<sup>1)</sup> Gar manches, was selbst das nachfolgende Jahrhundert nicht mit nackten Worten auszusprechen wagte, hat Cyrano unbedenklich niedergeschrieben; so, dass es in der Natur nichts immaterielles gebe (Jacob, a. a. O., p. 57); dass eine Schöpfung aus dem Nichts etwas undenkbares sei (= Ewigkeit der Materie; ebendas., p. 102). Wie der Dichter von der Unsterblichkeit der Seele dachte, wurde schon hervorgehoben (s. oben S. 188<sup>2</sup>.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Da eine eingehende Untersuchung über die Quellen (und Nachahmungen) der *Mond*- und *Sonnenreise* von anderer Seite vorbereitet wird, so haben wir in diesem Paragraphen nur angedeutet anstatt auszuführen.

<sup>\*)</sup> Vgl. zum folgenden Rhode, Der griechische Roman &c. S. 267A. f.

guter Geister, für eine ἄλλην γαῖαν ἀπείριτον, ἢ πολλ οὕρε ἔγει, πολλ' ἄστεα, πολλὰ μέλαθρα.

Diesen Wunderglauben, welchen die Peripatetiker scharf bekämpften, hat alsdann ein gewisser Antonius Diogenes als erster dichterisch verwertet. leider ungewiss, zu welcher Zeit der Autor lebte - die einen machen ihn zum Zeitgenossen Alexander's des Grossen, die anderen versetzen ihn in das erste Jahrhundert nach Christus - und leider ist uns von seinem Werke, dem übrigens schablonenhaften, von Abgeschmacktheiten und Unmöglichkeiten noch mehr als andere griechische Märchen strotzenden Abenteuerroman Τὰ ὅπερ Θούλην ἄπιστα nichts erhalten als der dürftige Auszug im Myriobiblion des Patriarchen Photius († 891). Diogenes' Helden erfinden keinerlei Fahrzeuge, um zum Monde emporzusteigen; sie betreten ihn, wie es scheint, mühelos von den "nördlichen Regionen" aus: ...  $\pi o$ ρευόμενοι πρός βοβράν ἐπὶ σελήνην . . . ἐχεῖ τε γενόμενοι ...,1) auch bieten ihnen die Wunder, die sie erblicken, keinen Anlass zu satirischen Vergleichen mit irdischen Dingen und Verhältnissen. Die ganze Mondfahrt ist überdies bei Diogenes nur eine Episode, die er durch den Bericht noch viel abenteuerlicherer Geschehnisse zu übertrumpfen sucht. Ein glücklicherer Erzähler ist der nächste Mondreisende, der bekannte Lucian. Jener Abschnitt seiner 'Αλεθής 'Ιστορία, der den Erlebnissen auf Sonne, Mond und anderen Gestirnen gewidmet ist, wird so ziemlich in dem Tone der Überzeugung vorgetragen, den derartige Fabeleien erheischen, um sich über das Niveau baren Unsinns zu erheben; aber vielfach entartet die Phantasie des Autors in geradezu abstossender Weise nach dem Albernen und wird seine ohnehin meist matte Satire plump und wenigstens für uns - unverständlich. All diese griechischen Vorläufer, zu denen sich für die Histoire

<sup>1)</sup> Corpus Script. erot. Graec. ed. F. Passow, vol. I, p. 35.

des Oiseaux noch Aristophanes und für einzelne Züge Plutarch gesellen, mit Ausnahme vielleicht des ganz unbedeutenden Antonius Diogenes, hat Cyrano unzweiselhaft gekannt und benutzt, nicht freilich so, als ob er sie im einzelnen ängstlich um Rat angegangen hätte, sondern vielmehr indem er halb unbewusst aus den Erinnerungen einer früheren Lektüre schöpfte.

Von lateinisch schreibenden Autoren ist an erster Stelle Lucrez zu nennen, auf dessen sich in epikuräischmaterialistischen Anschauungen bewegendes Epos (De natura rerum) ja gewiss Gassendi seine Schüler vielfach hingewiesen hatte; 1) daneben Apulejus, Ovid, Horaz und Lactanz für einzelne Züge. Von der Benutzung der Civitas Solis des Campanella war schon früher die Rede. 2)

Eine Einwirkung Dante's, den ja auch Clerville und Sorel im Tone der Persisiage nachgeahmt hatten,<sup>3</sup>) erscheint keineswegs ausgeschlossen, und gewiss war Cyrano auch wohlbekannt, dass bei Ariosto eine Mondfahrt — die des Astolfo, des Vetters des rasenden Roland — erzählt wird.<sup>4</sup>)

Weit unmittelbarer sind nun aber folgende Beziehungen. Zwei engliche Werke, John Wilkins' romanhafte Discovery of a New World; or, A Discourse that 'tis probable there may be another habitable World in the Moon; with a Discourse concerning the possibility of a Passage thither (London 1638, kl. 8°; 3. Aufl. 1640, 8°) und des Bischofs Francis Godwin (1561)

<sup>1)</sup> Dieser Anregung verdankte sicherlich auch Molière's verlorene Übersetzung des Lucrez ihre Entstehung. Jacob (a. a. O., p. 131) vermutet, dass Fragmente dieser Übersetzung in der *Préface* des Rohault (s. oben S. 178) erhalten sind.

<sup>2)</sup> Siehe oben S. 173.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Siehe oben S. 86<sup>1</sup> und 99.

<sup>4)</sup> Im Gegensatz zu P. Rajna, Le fonti dell'Orlando furioso, Firenze 1876, p. 4748 halten wir es für zweifellos, dass Lucian auch an dieser Stelle Ariost beeinflusste.

bis 1633) ebenso fabulöse wie gelehrte Erzählung The Man in the Moon, or a discourse of a Voyage thither by Domingo Gonzales, verfasst zwischen 1599 und 1603, erschienen posthum zu Perth 1638 (8°), 1) waren Cyrano, der — infolge seines Aufenthaltes in England — mit Tristan l'Hermite zu den wenigen gehörte, denen damals in Frankreich die englische Sprache und Litteratur vertraut war, sicherlich bekannt; überdies war das Werk Godwin's in demselben Jahre 1648, in welchem unser Dichter höchst wahrscheinlich mit der Niederschrift seiner Mondreise begann, von dem unermüdlichen Übersetzer Jean Baudoin übertragen worden.<sup>2</sup>)

Vielfach fusst Cyrano auch auf Rabelais, und wie manchen Zug er Sorel entlehnte, wurde bereits hervorgehoben. Es werde nur noch daran erinnert, dass Sorel schon den Helvetius den Plan fassen lässt, eine Mondgeschichte zu schreiben, und wie eng sich die Reise, welche Lysis nach seinem Glauben in einem

<sup>1)</sup> Abgedruckt in: The Harleian Miscellany; or a Collection of scarce, curious, and entertaining Pamphlets and Tracts etc. (London, Rob. Dutton, 1810), vol. XI, p. 511 ff., u. d. T.: A View of St. Helena, an island in the Ethiopien Ocean, in America, . . . With an account of the admirable Voyage of Domingo Gonsales, the little Spaniard, to the World in the Moon, by the Help of several Gansa's, or large Geese. An ingenious Fancy, written by a late learned Bishop. Verf. verdankt diesen Nachweis der Freundlichkeit des Herrn Dr. E. Hönncher (Leipzig).

<sup>2)</sup> L'Homme dans la Lune, ou le voyage chimérique fait au monde de la Lune nouvellement découvert par Dominique Gonzalès, aventurier espagnol, autrement dit le Courrier volant. Paris, chez F. Piot. M. DC. XLVIII. Der Held also dieser Geschichte ist Domingo Gonzales, nicht, wie später häufig angegeben wurde, der Verfasser. Dass Cyrano das Werk Godwin's kannte, wird dadurch schon erwiesen, dass jener Spanier, dem er auf dem Monde begegnet, und der sich von Vögeln dahin hat tragen lassen (bei Godwin werden genauer die gansars, amerikanische Enten, genannt) eben jener Domingo Gonzales ist. S. oben S. 186. Die Übersetzung des Wilkins'schen Werkes von Montagne: Le Monde dans la Lune, Rouen, 1655, 8°, hat Cyrano nicht mehr gekannt.

Zauberwagen durch die Lüste unternimmt, mit den Fahrten und Eriebnissen Cyrano's berührt. 1) Ebenso mannigfache Anregung dankte unser Dichter der gelehrten und pseudogelehrten Litteratur seiner Zeit. Es sei nur erwähnt, dass - wiederum kurz vor der Abfassung der Mondreise - im Jahre 1647 ein deutscher Astronom, der Gassendi befreundete Johann Hewelke (Joannes Hevelius) in Danzig seine Selenographia, seu descriptio Lunae hatte erscheinen lassen; sie enthielt die ersten Mondkarten, die Sorel mit gerechter Bewunderung erfüllten.<sup>2</sup>) Und ebenfalls 1647 stellte der königliche Leibarzt Petrus Borel, der sich gleichfalls enger Beziehungen zu Gassendi; Rohault - und daher gewiss auch Cyrano selbst — erfreute, weitschichtige Untersuchungen über die Beschaffenheit und die mutmasslichen Bewohner des Mondes und anderer Gestirne an; Untersuchungen, die allerdings wohl ungedruckt geblieben sind,<sup>5</sup>) die aber Cyrano in einer Zeit, wo die meisten Werke vor der Drucklegung handschriftlich zu zirkulieren pflegten, sehr wohl zugänglich gewesen sein können.

Dass Cyrano endlich auch aus dem volkstümlichen Sagen- und Wissensschatze schöpfte, zeigten bereits einige unserer Inhaltsangabe beigefügte Anmerkungen.

Fast ebenso zahlreich aber, wie die Schriftsteller, bei denen Cyrano Anleihen machte, sind die Autoren, denen er seinerseits Vorlage wurde. Inwieweit eine 1684 auf dem Théâtre Italien aufgeführte Farce Arlecchino imperatore della Luna mit dem Romane Cyrano's zusammenhängt, vermögen wir nicht zu sagen; zahlreich aber und leicht erkennbar sind die Berührungspunkte mit Fontenelle's Entretiens sur la pluralité des Mondes

<sup>1)</sup> S. oben S. 84. Vgl. namentlich auch S. 1161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. Bibl. Franç., p. 191 ff.

<sup>3</sup>) Das Manuskript liegt auf der Arsenalbibliothek: J. F., 184, fol. Vgl. Jacob, a. a. O., p. XXXVIII ff. Möchte sich Herr Eug. Muller bald zur Publikation der für Cyrano interessanten Kapitel bewegen lassen!

(zuerst 1687) und noch enger die Verwandtschaft, namentlich in Hinsicht des satirischen Gehaltes, mit Swift's Gulliver's Travels (zwischen 1720 und 1726). Insofern Voltaire's philosophischer Roman Micromégas (um 1750) auf die beiden zuletzt genannten Dichtungen zurückgeht, hängt auch er mit den Schöpfungen unseres Dichters zusammen — eine direkte Abhängigkeit dagegen dürfte sich schwerlich erweisen lassen. Weitere Nachahmungen sind die Découverte australe, par un homme volant (s. l. 1784, 4 Bde. 4°) des Restif de la Bretonne und eine von Fournel¹) zitierte annonyme Histoire curieuse et amusante d'un nouveau Voyage à la Lune (Momoro 1780); dass auch in unseren Tagen Cyrano noch Nachahmer findet, zeigen allein schon die Dichtungen Edgar Poe's²) und Jules Verne's.

8. Die litterarischen Schicksale, die unser, wie man sieht so einflussreicher, mit vielen der vornehmsten Namen der europäischen (und sogar aussereuropäischen) Litteraturgeschichte verknüpfte Dichter gefunden, verdienen noch zum Schlusse kurz skizziert zu werden.

Weder bei seinen Zeitgenossen — abgesehen von dem kleinen Kreise seiner Freunde — noch im XVIII. Jahrhunderte hat Cyrano sich vorurteilsfreie Würdigung erringen können, das letztere eine um so auffallendere Erscheinung, als, wie gezeigt wurde, die Schriften Cyrano's so vieles enthielten, was der damals vorherrschenden Geistesrichtung zusagen musste.

<sup>1)</sup> Litt. indép., p. 117.

<sup>1)</sup> Wer die Abenteuer des Hans Pfaal gelesen, wird geradezu gezwungen, eine Kenntnis Cyrano's bei Poe vorauszusetzen. Wenn der amerikanische Dichter dem Franzosen von allen anderen Nachahmern durch den Realismus der Einzelschilderungen am nächsten steht, so entfernt er sich am weitesten von ihm durch Abwesenheit jeglicher Satire; Poe will lediglich den Leser düpieren.

Boileau, dieser kundigste und gerechteste aller Aristarchen, thut Cyrano mit zwei sauerstissen Zeilen ab:

J'aime mieux Bergerac et sa burlesque andace Que ces vers où Motin se morfond et nous glace; Art poét., ch. IV.

Zeilen, in denen nur das einzige Wort audace als richtig bezeichnet werden kann.1) Was Menage vorbringt (I, 217), lautet nicht viel vernünftiger: Les pauvres Ouvrages que ceux de Cyrano de Bergerac! Il avoit étudié au Collége de Beauvais au temps du Principal Granger [Menage substituiert also geradezu den allerdings nur wenig abweichenden Namen, den Grangier im Pédant joué trägt]. On dit qu'il étoit encore en Rhétorique, quand il fit son Pédant joué sur ce principal. Il y a quelque peu d'endroits passables en cette Pièce, mais tout le reste est bien plat. Je croi que quand il sit son Voyage de la Lune, il en avoit déja le premier quartier dans la tête. Il est mort fou. La première marque qu'il donna au public de sa folie, fut d'aller à la Messe à la Merci à midi en haut-de-chausses & bonnet de nuit, sans pourpoint. Il n'avoit pas le sou quand il tomba dans une grande maladie &c. Weiterhin II, 144 f.: Bergerac étoit un grand ferailleur. Son nez qu'il avoit tout défiguré, lui a fait tuer plus de dix personnes. Il ne pouvoit souffrir qu'on le regardât, &c. Nachdem III, 292 f. einige der bisher untergelaufenen Irrtumer entschuldigt worden, lautet das Endurteil (p. 295): Quoiqu'au reste on méprise fort ses Ouvrages, surtout ses Lettres, leur style cependant a dans son extravagance je ne sais quoi d'original qui divertit. La comédie du Pédant joué a des endroits merveilleux . . .

<sup>1)</sup> Jacob, a. a. O., p. XIII Note: Brossette, dans les éclaircissements historiques qu'il a joints aux œuvres de Boileau et qui ont été écrits en partie sous la dictée du satirique, ajoule cette note pour expliquer le vers concernant Cyrano: "Auteur du Voyage dans la Lune et de quelques autres ouvrages auxquels l'imagination paraît avoir eu plus de part que le jugement".

Etwas günstiger klingt das Verdikt des Abbé Gabriel Guéret, welcher Cyrano in seiner Guerre des Autheurs (Paris, chez Girard, M.DC. LXXI, 12°, p. 193—204) redend einführt und so sich selbst sein Urteil sprechen lässt: es erstreckt sich ausschließlich auf die Lettres und ihren Stil. Von den Briefen allein, die also trotz oder vielleicht gerade wegen ihrer Zugeständnisse an den Zeitgeschmack bei den damaligen Litteratoren das grösste Ansehen genossen zu haben scheinen, handelt auch — recht nichtssagend — Richelet (1631—98) in den biographischen Vorbemerkungen zu seinem Recueil des plus belles Lettres Françoises (Lyon 1687, 12°, und Paris 1705, 2 vols., 12°).

An der Grenze des XVIII. Jahrhunderts schilderte Moréri im Dictionnaire historique Cyrano lediglich als Eisenfresser und débauché; Bayle nennt seinen Namen überhaupt nicht; der let begnügt sich mit der ungenauen Angabe einiger Titel; die Herausgeber der Bibliothèque universelle des Romans analysieren im II. Bande vom Oktober 1776 (p. 165-195) sehr bündig und willkürlich die Mondreise, Sonnenreise und Vogelgeschichte, welch letzterer sie eine viel zu grosse Selbständigkeit zuschreiben; Voltaire widmet im Siècle de Louis Quatorze seinem auf dem Gebiete des satirischen Romans — nächst Rabelais — bedeutendsten Vorgänger keine einzige Zeile.

Der erste, der in unserem Jahrhunderte wieder auf Cyrano zu reden kam — veranlasst wohl namentlich durch Quellenstudien zu Swift — war J. Dunlop in seiner bekanntlich 1814 zuerst erschienenen History of Fiction &c.; seine eigentliche Auferstehung aber dankte Cyrano bezeichnender Weise einem der Begründer des Romantismus, Charles Nodier (1780—1844). Seit

<sup>1)</sup> Das Zitat Dunlop's (p. 421b) aus Bayle ist nicht aufzufinden.

<sup>2)</sup> Bibl. des Rom., p. 327 und 339.

1824 Beamter an der Arsenalbibliothek, deren reiche Schätze vor allem zum Studium der écrivains oubliés des XVII. Jahrhunderts verlocken müssen, schrieb er über Cyrano zunächst in seiner Bibliographie des Fous (Bulletin du Bibliophile, 1835, no. 23) — und dies ist charakteristisch für die Vorstellung, die selbst Nodier anfänglich von unserem Dichter hegte -; dann, eingehender und liebevoller, in einem Bonaventure des Périers et Cyrano de Bergerac überschriebenen Artikel der nämlichen Zeitschrift (1838, no. 8), der später auch separat ausgegeben wurde (Paris, Techener, 1841, 12°). Ihm folgte le Blanc mit seiner Einleitung vor der bereits (S. 179) zitierten Ausgabe der Romane Cyrano's, eine Studie, die bald durch die oft herangezogenen des Bibliophilen Jacob (P. Lacroix), seit 1855 ebenfalls Beamter der Arsenalbibliethek, entwertet werden sollte. V. Fournel hat in seiner wohlbekannten Littérature indépendante et les Écrivains oubliés au XVIIe siècle (1862) Cyrano in geistvoller Weise zu würdigen verstanden (p. 50-128 und p. 234 f.), ausserdem in den Contemporains de Molière (III, p. 379-404) den Pédant joué durch wenigstens teilweisen Abdruck der Vergessenheit entrissen. Endlich wären noch Ch. Louandre's Notiz in den Chefs-d'Œuvre des Conteurs français avant Lafontaine (p. 350 f.), und die schon genannte kleine Studie Eugène Muller's hervorzuheben.

So ist, wenn auch erst nach zweihundert Jahren, Cyrano Gerechtigkeit widerfahren, und eine ehrenvolle Stellung in der Geschichte der französischen Litteratur wird ihm um so mehr gesichert sein, je mehr die immer noch landläufigen Vorstellungen vom Werte des "klassischen" französischen Schrifttums im XVII. Jahrhunderte richtigeren Anschauungen Platz machen.

## Achtes Kapitel.

## Scarron's Roman comique.

§ 1. Leben des Dichters. 2. Seine Werke ausser dem Roman comique. 3. Der Roman comique (Bibliographisches; Abfassungszeit; Inhalt; Kritik des Romans; seine Stellung zum Idealromane; Quellen namentlich der eingeschalteten Erzählungen; Beliebtheit des Roman comique; Kenntnis und Beurteilung des Romans und Scarron's überhaupt im XVII.—XIX. Jahrhunderte.)

Von allen Romanschriftstellern des XVII. Jahrhunderts, idealistischen wie realistischen, darf Paul Scarron als der nicht nur zu seiner Zeit beliebteste, sondern auch heute noch am besten gekannte gelten. Scarron ist zum Mittelpunkte von Studien gemacht worden,1) die obschon nahezu drei Dezennien zurtickliegend, heute nur schwer ergänzt und jedenfalls in der vollendeten Klarheit ihrer Darstellung nicht übertroffen werden können. Auch was sich etwa auf grund der allgemeiner zugänglichen litterarischen Hilfsmittel noch nachtragen und berichtigen liess, ist mit grösstem Fleisse zusammengestellt und im Verein mit den früheren Ergebnissen speziell dem deutschen Leser zugänglich gemacht worden.2) So können die nachfolgenden Zeilen nicht hoffen, durch neue Resultate zu gewinnen; genug,

<sup>1)</sup> Von Victor Fournel. S. S. 217.
2) Von H. P. Junker. S. den Schluss des Kapitels.

wenn es ihnen gelingt, das bisher erkannte nochmals mit möglichster Übersichtlichkeit zu gruppieren und über Scarron als Romandichter ein Urteil zu fällen, wie es sich bei einer Gesamtbetrachtung des zeitgenössischen Romans ergeben muss. 1)

1. Laut den Registern der Saint-Sulpice-Kirche wurde Paul Scarron<sup>2</sup>) im Jahre 1610 zu Paris geboren. Die Familie war begütert und angesehen; der Vater, ebenfalls Paul Scarron genannt, bekleidete seit 1598 das Amt eines Rates am pariser Parlamente; von der Mutter kennen wir nur den Namen — Gabriele Goguet und das frühe Todesjahr (1613). Die Jugend des Dichters war eine vielfach getrübte. Der Vater, l'Apôtre zubenannt, scheint in finsterem Bigotismus befangen gewesen zu sein und seinem Sohne nur geringe Zärtlichkeit zugewendet zu haben, zudem vermählte er sich kurz nach dem Ableben seiner Gattin Gabriele zum zweiten Male, ohne damit seinen verwaisten Kindern eine neue Mutter zu schenken. Ein Weib unreinen Charakters hat vielmehr diese Stiefmutter, Françoise de Plaix, ihren Gatten den Kindern erster Ehe mehr und mehr zu entfremden und seine Fürsorge den eigenen

<sup>1) &</sup>quot;Neue Aufklärungen" über Scarron und den Roman comique versprach schon seit Jahren Henri Chardon, ohne indes bis heute seine Zusage zu erfüllen. Nach den geringfügigen Ergebnissen, welche Chardon's nachher zu nennende mühselige Studie zu Tage gefördert, darf man auf überraschende Enthüllungen nicht gespannt sein.

<sup>2)</sup> Wir behalten die hergebrachte Schreibung des Namens bei, obschon wir wohl wissen, dass urkundlich fast nur die Orthographie Scaron belegt ist; so z. B. in einem bei E. Réaume (Ét. hist. et litt. sur Agrippa d'Aubigné, p. 294) abgedruckten Dokumente: Brevet d'une pension de 2700 francs accordé par le Roi, le 23 février 1666, à la dame Françoise d'Aubigné, veuve du feu Sieur Scaron, tant en considération des services du dit Sieur Scaron, qu'en considération de ceux du feu S<sup>r</sup> d'Aubigné, aieul de la dite dame, &c.

zuzuwenden gesucht. Vom Bildungsgange Scarron's wissen wir wenig. Er verlebte die Jahre 1623 und 1624 in Charleville (Ardennes), offenbar in einer Pension. Nach Paris zurückgekehrt wurde er dort zum Priester vorgebildet und nahm, auf Wunsch des Vaters, nicht innerem Drange folgend, wohl schon 1629 "le petit collet", d. h. er wurde, wie damals so viele Söhne besserer Häuser, Abbé. Der Stand eines solchen, im Lustspiel der damaligen Zeit hinlänglich gekennzeichnet, hinderte auch Scarron nicht, den Becher des Genusses, den ihm das Leben der Metropole darbot, bis zur Neige zu leeren. Als "Straton" war er der Liebling der Damenwelt (Marion Delorme, Ninon de l'Enclos), und seine frühzeitig entwickelte poetische Begabung erhob ihn zu einer Zierde aller schöngeistigen Salons. Dies ungebundene Leben mag dem Vater des Dichters allmälig zum Ärgernis geworden sein, und so Scarron 1633, schwerlich freiwillig, aus Paris scheiden und nach dem Städtchen Le Mans (Sarthe) übersiedeln, dessen Bischof Charles de Beaumanoir ihn bei der nächsten Vakanz zu berücksichtigen zugesagt hatte. Auch in Le Mans fand der Dichter bald geselligen Anschluss, namentlich war eine mit Mme de Hautefort geschlossene Freundschaft für spätere Jahre folgewichtig. 1635 begleitete Scarron den Bischof nach Rom, wo er in Maynard und Poussin neue Freunde Im Dezember des nächsten Jahres soll alsdann fand. dem Dichter ein Kanonikat zu Le Mans übertragen Schon aber meldeten sich die Vorboten worden sein. einer Krankheit, die nachdem sie 1638 ausgebrochen, die weiteren Lebenstage Scarron's zur denkbar qualvollsten Leidenszeit machte. Welcher Natur Krankheit war, und welchen Ursachen sie entsprang, ist unaufgeklärt. Doch ist schwerlich zu bezweifeln, dass sexuelle Ausschreitungen schon in jungen Jahren die Nervenzerrüttung einleiteten, in welcher, verbunden mit einem Rückenmarksleiden und allgemeiner Phtisis, die

Krankheit Scarron's bestanden haben mag. Vergeblich waren alle Heilversuche; ja es scheint, als ob Pfuscher den Zustand des Dichters noch verschlimmert hätten. Zu körperlichen Leiden gesellten sich bald materielle Sorgen. Der Vater des Dichters, der sich Richelieu's unversöhnlichen Zorn zugezogen, wurde seines Amtes entsetzt und aus Paris verbannt, um kurz darauf (1643) der erlittenen Kränkung zu erliegen. Sofort sah sich nun der hilflose Dichter den Intriguen der Stiefmutter preisgegeben: eine Schenkung, welche der Verstorbene bei Lebzeiten an seinen Sohn gemacht, sollte ihn jetzt von der Erbteilung ausschliessen. Scarron prozessierte; Gericht und Anwälte zogen den Streit in die Länge, und nach neun Jahren erst (1652) wurde Scarron, um dies vorwegzunehmen, mit einer kleinen, bald wieder veräusserten Meierei (Des Fourgerets bei Amboise) - so weit wir urteilen können ungerecht - abgefunden. Von einer eigentlichen Notlage des Dichters zu sprechen, scheint indes Übertreibung zu sein. 1) Mme de Hautefort erwirkte ihm eine Pension von der Königin Anna, die allerdings nur 500 écus betrug und wohl auch nicht sehr regelmässig ausgezahlt wurde; aber derartige hohe Gnadenbeweise waren ja damals wie heute Signal zu zahlreichen anderen; ausserdem bezog Scarron die Erträgnisse seiner Pfründe, honorierten ihn die Schauspieldirektoren, die Widmungsträger seiner Bücher; immer grösser wurden vor allem auch die Summen, welche dem Dichter das "Marquisat Quinet" — Quinet hiess der Verleger seiner beliebtesten Schöpfungen - abwarf. Die Unruhen der Fronde, an denen Scarron als Feind des knauserigen Mazarin lebhaften Anteil nahm, schmälerten freilich diese Einnahmen, indem auf Betreiben des Kardinals die königliche Pension unterdrückt wurde, aber die in diesen Jahren sich ausserordentlich steigernde

<sup>1)</sup> Segrais (Segraisiana, p. 128) schätzt allein Scarron's Meublement auf 5000 — 6000 livres ab.

H. Korting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

litterarische Fruchtbarkeit brachte bald wieder reichlichen 1646 hören wir von einer Reise nach Le Mans; damals empfing der Dichter die hauptsächlichsten Eindrücke für den Roman comique, der im selben Jahre begonnen wurde. Zu Beginn der fünfziger Jahre tauchte bei Scarron der chimärische Plan auf, nach der neuen Welt zu gehen und in ihrem wärmeren Klima Heilung zu suchen. Wie ernstlich die Ausführung des Vorhabens beabsichtigt war, das ursprünglich ein nicht genannter Freund, der lange in Amerika gewesen, dem Dichter eingeflüsst haben soll, erhellt daraus, dass dieser seine Pfründe in Le Mans veräusserte (1651) und Freunde und Bekannte eifrig zur Mitreise anzuwerben suchte. Der Plan scheiterte, und das Motiv hierfür muss tiberraschen. Obschon in bereits höherem Lebensalter stehend und obschon nach wie vor in verkrümmter Gestalt als raccourci de la misère humaine auf seine chaise grise festgebannt, vermählte sich Scarron (1652). Françoise d'Aubigné, die Enkelin des früher von uns ausführlicher besprochenen Schriftstellers und Politikers, war die Erwählte. Kurz vorher aus Amerika zurückgekehrt, lebte sie in Paris in drückenden Verhältnissen, war arm, aber voller Schönheit und Geist. Was Scarron zur Verbindung mit ihr veranlasste, scheint eine seltsame Mischung von Egoismus und Mitgefühl gewesen zu sein: Egoismus, insofern er hoffte mit Hilfe einer mit den amerikanischen Verhältnissen vertrauten Gattin Fahrt nach dem anderen Erdteil doch noch ins Werk setzen zu können, und indem es seiner Eitelkeit schmeichelte, in seinem früher auf den leichtfertigen Junggesellenton gestimmten Hauswesen eine schöne und sittsame Gattin walten zu sehen; Mitgefühl, indem er einem verwaisten und mancherlei Gefahren ausgesetzten Mädchen ein sicheres Obdach anbot. Françoise zeigte sich der Herzensgüte ihres Gatten gegenüber nicht undankbar; die Ehe war eine glückliche, soweit man unter den obwaltenden Verhältnissen von Glück sprechen

kann.1) Scarron fand an seiner Gemahlin nicht nur eine aufopfernde Pflegerin, sie leistete ihm, hören wir, auch Beihilfe bei seinen litterarischen Arbeiten, und in der That lässt sich in den Schöpfungen nach dem Jahre 1652 ein wohlthätiger weiblicher Einfluss nicht ganz verkennen. Die Reise nach Amerika freilich trat mehr und mehr in den Hintergrund. Durch etliche finanziell glückliche Unternehmungen heiterte sich indes auch im Vaterlande der Lebensabend des Dichters auf. Es zeugt für seinen französisch-praktischen Sinn, dass er mit königlichem Privileg eine Entreprise de déchargeurs et charretiers (wohl eine Art Lohnwagen- und Dienstmanninstitut) ins Leben rief. Eine von ihm begründete "burleske Zeitung", La Muse de la Cour, erschien allerdings nur ein Jahr lang (1654-1655), scheint aber doch auch gute Erträgnisse abgeworfen zu haben. verlorene Pension der Königin ersetzte ihm die Liberalität Fouquet's mit jährlichen 1600 livres. Aber mehr und mehr verschlimmerten sich die Leiden des Dichters. Qualvolle Krämpfe der Luftwege machten die letzten Lebenstage zu einer harten Prüfung, die er wie alle vorangegangenen mit Ergebung und Humor erduldete. Scarron starb am 7. Oktober 1660, nachdem er sich selbst im Anschluss an die Grabschrift des Marschalls Trivulzio:

Hic quiescit qui nunquam quievit, tace!

das rührende Epitaph gedichtet, das auch hier eine Stelle finden mag:

Celuy qui cy maintenant dort Fit plus de pitié que d'envie Et souffrit mille fois la mort, Avant que de perdre la vie.

<sup>1)</sup> Bei der letzten Zusammenkunft mit Segrais äusserte Scarron: ... le seul regret que j'aurai en mourant c'est de ne pas laisser de bien à ma semme, qui a insimment de mérite de qui j'ai tous les sujets imaginables de me louer (Segr., p. 127). Von den Zeitgenossen hat allein Gilles Boileau die eheliche Treue der Gattin Scarron's zu verdächtigen gesucht.

Passants, ne faites pas de bruit, Et gardez-vous qu'il ne s'éveille, Car voici la première nuit Que le pauvre Scarron sommeille.<sup>1</sup>)

2. Der Roman comique, ein Werk auch nur mittleren Umfanges, bildet lediglich einen geringen Bruchteil dessen, was Scarron litterarisch geschaffen. Im Allge-

1) Loret meldet in seiner *Muse historique* vom 16. Oktober 1660 den Tod des Dichters mit folgenden Versen:

Scarron, cet esprit enjoué, Dont je sus quelquesois loué, Scarron, fondateur du burlesque, Et qui dans ce jargon grotesque Passoit depuis plus de seize ans Les escrivains les plus plaisans, A vu moissonner sa personne Par cette faux qui tout moissonne; Lui qui ne vivoit que de vers Est maintenant mangé des vers. Il estoit de bonne famille; Il ne laisse ni fils ni fille, Mais bien une aimable moitié Digne tout-à-fait d'amitié, Estant jeune, charmante et belle, Et tout-à-fait spirituelle.

Die weiteren Schicksale der Françoise d'Aubigné sind hinlänglich kekannt. Nach dem Tode ihres Gemahls geriet sie wiederum in drückende Not, bis eine Pension des Königs, von der bereits die Rede war (S. 2072), sie der Sorge überhob. Gewöhnlich wird erzählt, Françoise habe erst als Erzieherin im Hause der Montespan Ludwig kennen gelernt und diese aus seinem Herzen verdrängt: diese Pension vom Jahre 1666 jedoch, die mit den bei Lebzeiten nie anerkannten und im eigentlichen Sinne auch gar nicht vorhandenen services du Sieur Scaron und denen des nur allzu wahrhaftigen Historikers sehr schwach motiviert wird, beweist, dass schon früher zwischen beiden Beziehungen bestanden haben müssen. Auch Loret's eben zitierte Worte (Digne tout-à-fait d'amitié) scheinen ähnliches pikant anzudeuten. — Die Leipziger Universitäts-Bibliothek besitzt (sub Litt. Gall. 361) ein merkwürdiges, nach Brunet (5° éd., V, 169) sehr seltenes Schriftchen: SCARRON | APARU | A MADAME | DE | MAINTENON | ET LES | Reproches qu'il lui fait, sur | ses amours avec | LOUIS LE

meinen lässt sich des Dichters Wirken damit charakterisieren, dass man ihn einerseits als Schöpfer der französischen Burleske, andererseits als einen der rührigsten Vermittler der Dichtung von jenseits der Pyrenäen bezeichnet, und zwar hat Scarron als Novellist und Dramatiker sich ausschliesslich auf Verwertung spanischer Motive beschränkt.

GRAND. | [Sphäre]. A COLOGNE, | Chez JEAN LE BLANC. | M. DC. XCIV [1694]. 136 bezifferte Seiten. 12°. Schon der beigegebene Stich zeigt, dass das Büchlein auch für denjenigen Interesse hat, der sich mit dem Roman comique beschäftigt: die dargestellten Personen sind — nach einem beigefügten Täfelchen — 1. La Maintenon. 2. Scarron. 3. Ragotin. 4. La Rancunc. 5. La Rapiniere [sic]. Wir teilen aus dem Avis au Lecteur (A 27 — A 47) folgendes mit: Le sujet de mon Histoire est une avanture veritable qui est arrivée à Madame de Maintenon, comme vous le verrez dans la suite. Scarron lui a aparu d'un air triste & sacheux, lui faisant des reproches sur toute la conduite de sa vie, mais principalement de son commerce d'amour avec Louis le Grand. Les personnes dont je me suis servie pour accompagner son Ombre en ce monde ici, vous seront peut-être croire l'Histoire sabuleuse; mais cher ami que cela ne vous donne point des sentimens d'incredulité; je parle des mêmes personnes que la Marquise de Maintenon a nommées en racontant la vision qu'elle a eue à une Dame de mes intimes amies, qu'elle aime passionnement, à qui elle confie tous ses secrets; elle lui en fit la confidence en ces termes, disant Qu'elle étoit dans un profond chagrin, d'avoir vu et parlé à Monsseur Scarron, qui étoit suivi de ses amis la Rapiniere, la Rancune et Ragotin.

Vous n'ignorez pas que ces illustres personnages ont été des sameux Heros des Romans [sic!] de cet Auteur, & qu'il en parloit journellement aussi bien que notre Heroïne, car elle en sait encore des sujets d'importance dans ses conversations, pour divertir la Cour. Les preuves sensibles que la Marquise a données de sa Vision, ont été les Pélérinages & les Penitences qu'elle a saites, & sait encore pour tâcher de mettre Scarron en repos, car l'on croit qu'il est en Purgatoire; c'est pourquoy cette Dame sait prier Dieu par tout où elle trouve à propos, & particulièrement à Saint Cir, où je vais sort souvent, ayant l'honneur d'être aimée de Madame de Maintenon... Si vous trouvez des sautes en lisant cette petite Histoire, vous aurez la bonté de vous souvenir que c'est une Demoiselle de qualité qui l'a saite, suivant les avantures qu'elle a vûës... Auf Seite 17 sf. erzählt das gewandt geschriebene und mit Zötchen gewürzte Skandal-

Von Gelegenheitsdichtungen abgesehen, war wohl der Typhon (1647) die erste Schöpfung des Dichters. Das Jahr 1645 brachte alsdann die erste Sammlung lyrischer Poesien und das erst vier Jahre später gedruckte heftige Pasquill la Mazarinade; gleichzeitig trat Scarron zuerst mit dem Jodelet ou le Mattre valet als Lustspieldichter auf, um als solcher länger als ein Jahrzehnt dem Maraistheater treu zu bleiben. Es wurden

geschichtchen wie folgt von der nächtlichen Erscheinung: (il apparut) Scarron cet illustre Auteur qui a fait tant de bruit sur la terre par son beau genie, & par ses vers, & qui sait encore les plus delicieuses conversations au Royaume de Pluton, accompagné de trois de ses amis, la Rancune portant un in solio, qui avoit pour titre, Les Annales des Ensers, où sont contenuës toutes les actions les plus secretes des Mortels. La Rapinière portoit le contract de mariage de conscience passé entre Louis XIV, Roi de France & de Navarre, surnommé Dieu donné, & Françoise d'Aubigné, veuve de Messire Jean [sic!] Scarron.

Ragotin qui portoit le flambeau se retira par respect dans la gallerie prochaine... Hierauf überschüttet Scarron die einstige Gattin mit bitteren Vorwürfen, welche diese nur schwach abwehrt. Alle Leiden Frankreichs, die Hugenottenverfolgungen, die Sittenverwilderung und Heuchelei, das Umsichgreisen des Jesuitismus werden der Mätresse zur Last gelegt. Mit einer letzten Warnung vor den Jesuiten, die auf den Père La Chaise gemünzt ist, verschwindet Scarron, der nur so lange weilen darf, als Ragotin's Fackel brennt. Am nächsten Tage erzählt die Marquise dem Könige und ihrem Beichtvater La Chaise von der Erscheinung und sucht in von letzterem aufgelegten Bussübungen Beruhigung und Trost. Der Rest der Erzählung, die ohne Pointe abschliesst, lohnt nicht der Wiedergabe.

Scarron wird auch mehrfach erwähnt und sein Verhältnis zur späteren Maintenon des näheren geschildert in dem ebenso seltenen wie obszönen Pamphlet: La | CASSETTE OUVERTE | De | L'ILLUSTRE CRIOLE | OU | LES AMOURS | DE MADAME | DE MAINTENON. | A VILLEFRANCHE, | Chez DAVID DU FOUR. | M. DC. LXXXX [1690]. 92 Seiten. 12°. Die Verfasser dieses und des vorhin genannten Schriftchens scheinen identisch zu sein, und zwar können die Pamphlete einem der durch den Widerruf des Ediktes von Nantes (1685) vertriebenen Hugenotten (Lenoble? Vgl. Barbier) zugeschrieben werden, die ja besonderen und wohlbegründeten Anlass zu feindseliger Gesinnung gegen Frau von Maintenon und den Père La Chaise hatten.

gespielt: noch 1645: Les trois Dorothées, ou Jodelet souffleté (später [1651] Jodelet duelliste betitelt); 1647 Les Boutades du capitan Matamore, ein hybrides, nur einaktiges Stück, dessen Verse sämmtlich auf -ent reimen; 1649 l'Héritier ridicule ou la Dame intéressée; 1653 Dom Japhet d'Arménie, ein Stück, das noch in unserem Jahrhunderte wieder über die Bühne gegangen ist; 1654 die Tragikomödie L'Écolier de Salamanque, ou les Généreux Ennemis; 1655 le Gardien de soi-même; 1656 Le Marquis ridicule, ou la Comtesse faite à la hâte; zwei weitere Lustspiele La fausse Apparence und Le Prince Corsaire fanden sich im Nachlasse, doch ist das letztere vielleicht als untergeschoben oder doch wenigstens nicht als in seinem ganzen Umfange Scarron angehörig zu betrachten. 1658 hatte bereits der Virgile travesti zu erscheinen begonnen, vielleicht die Dichtung, in der sich das eigenartige Talent Scarron's am glänzendsten offenbart und die auch ungemessenen Beifall erntete. 1656 beschloss der Dichter mit den durchaus bürgerlich-realistischen Nouvelles tragi-comiques seine Laufbahn.

3. Mitten in diese, wie man sieht vorzugsweise dem Theater gewidmete Thätigkeit fällt nun die Abfassung und Veröffentlichung des Roman comique. 1) Wie bereits

<sup>1)</sup> Bibliographisches. Der Roman comique zerfällt in zwei Teile (23 + 22 Kapitel). Die editio princeps des ersten Teiles führt den Titel: LE | ROMANT | COMIQUE. | [Vignette mit der Devise: Heureux qui naist ainsi (Anspielung auf den Namen des Verlegers)]. A PARIS, | Chez TOVSSAINCT QUINET, | au Palais sous la montée de la | Cour des Aydes. | M. DC. LI [1651]. | AVEC PRIVILEGE DU ROY [vom 20. August 1650]. 527 paginierte Seiten 8°. Achevé d'imprimer vom 15. September 1651. (Bibl. de l'Ars.: No. 14758 A. B. L. Dem Exemplar sehlen leider zwei Seiten [von der Epistre au Coadjuteur]): "En regard du titre est une gravure en taille-douce dont le sujet est évidemment étranger au Roman comique. C'est une sorte de scène de comédie, où figurent trois personnages: un matamore, un valet, et une semme (jouée par un homme), dans laquelle on croit reconnaître l'Acteur Alizon

erwähnt, begann der Dichter die Niederschrift des Romans etwa 1646, also in der Stadt — Le Mans —, in welcher sich die wichtigsten Begebnisse seiner Dichtung abspielen. Die erste Anregung soll ihm jener Anonymus, der bereits in der Lebensgeschichte erwähnt wurde, gegeben haben; da jedoch diese Überlieferung gar so geheimnisvoll umschleiert, und ein Anstoss von

qui (disent les frères Parfaict, t. V, p. 91) remplissait tous les rôles de servantes dans le comique et de nourrices dans la tragédie ou la tragi-comédie. Les trois personnages tiennent chacun à la main un papier portant des notes de musique et semblent chanter en chœur. Le décor offre à droite et à gauche une fenêtre ovale: par l'une se montre un vieux personnage ridicule, par l'autre une jeune fille. Dans le cartouche audessous de cette scène on lit:

#### LE

### ROMANT COMIQUE

#### DE MR SCARRON

et en déhors: à Paris | chez Toussainct Quinet au palais avec Privilege 1652." (Gütige Mitteilung des Herrn Eug. Muller.) Die ed. princ. des zweiten Teiles ist dagegen betitelt: LE | ROMANT | COMIQUE | DE MR SCARRON. | SECONDE PARTIE, | DEDIÉE A MADAME | FOUCQUET | LA SURINTENDANTE. | A PARIS, | Chez GUILLAUME DE LUYNE, libraire | Iuré, au Palais, dans la Salle des Merciers, | à la Iustice. | M. DC. LVII. [1657] | AVEC PRIVILEGE DU ROY [vom 18. Dezember 1654]. | Achevé d'imprimer vom 20. September 1657. Diese ältesten Ausgaben sind von grösster Seltenheit, doch ist die Angabe Fournel's, dass die Bibliothèque de l'Arsenal "seule à Paris" dieselben besässe, jetzt unzutreffend, indem auch die Nationalbibliothek sie aufzuweisen hat. Um so häufiger sind die folgenden Ausgaben, in denen der Roman comique meist als Teil der Œuvres de Monsieur Scarron erscheint: 1) Paris 1668, suivant la Copie imprimée; ein illegaler Nachdruck ohne Angabe des Verlegers), 8 Bde. 8°; 2) Amsterdam 1695, 8 Bde. 12°; 3) Paris 1697, 1700 und 1701, 10 Bde. 12°. 4) Separatausgabe: Paris 1727, 3 Bde. 12°; 5) Amsterdam 1737, 10 Bde. 12°. Herausgeber ist Bruzen de la Martinière; er hat eine *Vie de* Scarron und einen Discours sur le stile burlesque vorausgeschickt; 6) Amsterdam 1752, 7 Bde. 8°. — Von modernen Ausgaben sind zu nennen: 1) vor allem die von V. Fournel,

aussen eine bei Scarron sehr entbehrliche Annahme ist, kann man sie wohl auf sich beruhen lassen. Der Titel des Romans wird von Dunlop (S. 340a) falsch erklärt; comique wird der Roman benannt ohne jedweden Bezug darauf, dass Komüdianten in ihm die Hauptrolle spielen; vielmehr kennzeichnet dieser Zusatz den Inhalt der Dichtung ebenso allgemein, wie das satyrique und das

mit einer sich über den französischen Sittenroman des XVII. Jahrhunderts in ansprechendster Weise verbreitenden Einleitung: Le Roman comique par Scarron, nouvelle édition revue, annotée et précédée d'une Introduction par M. Victor Fournel. Paris, chez P. Jannet, 1857 (und 1875) (Bibl. elz.). 2 Bde. 8°. LXXXVIII + 352 und 304 Seiten. Wir zitieren nach dieser Ausgabe und daher in der von Fournel etwas modernisierten Orthographie. 2) Textausgabe bei Garnier Frères, Paris o. J. (1876?) 1 Bd. 180-jésus. Abdruck der vorigen. 3) Prachtausgabe mit Illustrationen, herausgegeben von Paul Bourget (der auch eine ansprechende Préface vorausgeschickt). Paris 1882, 3 Bde. 16°. — Fortsetzungen des von Scarron unvollendet gelassenen Romans gaben: 1) ein Anonymus, der häufig mit dem Verleger Antoine Offray verwechselt worden ist, unter dem Titel: Le Roman comique de Mr Scarron, troisième et dernière Partie. Lyon 1678, 12°. Dieser Abschluss ahmt die Manier Scarron's ziemlich sklavisch nach, bewegt sich aber in einem erfreulich klaren Stile. Wir erfahren die weiteren Geschicke Le Destin's und seiner Geliebten, Leandre's und Angelique's und der La Caverne. Gleichwohl bleibt Ragotin der Mittelpunkt der Erzählung, wie er es, genau genommen, bereits bei Scarron selbst gewesen war. Diese von Offray edierte Fortsetzung ist von Fournel (Bd. II), in einer nouvelle édition illustrée par Porret, Paris 1839 (4 part. en 1 vol., 16°), und in der Garnier-Ausgabe mit abgedruckt worden. 2) der Abbé Preschac, unter dem Titel: Le Roman comique, troisième partie. Paris, bei Cl. Barbin 1679, 120, von Lenglet (Bibl. des Rom., p. 326) mit Recht als mauvais livre qualifiziert. 3) ein Anonymus unter dem Titel: La Suite et Conclusion du Roman comique, par M. D. L. Amsterdam 1771; hier wird nur der ernstere Teil der Erzählung weitergeführt, von Ragotin, La Rancune u. a. dagegen kaum etwas neues erzählt. Eine Analyse dieser Fortsetzung steht Bibl. univ. des Rom., Janvier 1776, II, p. 105-111. 4) Barré, in einer volkstümlichen Ausgabe, Paris 1849 (zitiert von H. P. Junker, Zischr. für neufrz. Sprache u. Litt.. Bd. III, S. 30). — Eine

bourgeois im Titel der Romane J. de Lannel's und Furetière's deren hauptsächlichste Tendenzen. 1) Scarron widmet den ersten Teil seiner Dichtung: Au Coadjuteur, c'est tout dire. Gemeint ist Paul de Gondi, Kardinal von Retz (1614-79), Koadjutor des Erzbischofs Im Gegensatze zu vielen anderen Dedikationen der Zeit zeichnet sich die Scarron's durch Kürze und Würde aus. Die Darbietung eines an Obszönitäten ziemlich reichen Werkes an einen hochgestellten Geistlichen hatte für die damalige Zeit nichts befremdliches, hat man doch auch Scarron, dem kirchlichen Bénéficier, niemals einen Vorwurf daraus gemacht, den Roman comique verfasst zu haben. Den zweiten Teil hat der Dichter alsdann A Madame la Surintendante (d. i. der Gemahlin des Finanzministers Fouquet) dargebracht, wiederum ohne dass diese oder irgendwer an der Dedikation einer Erzählung mit Episoden gleich jener der Potiphar-Bouvillon (II, ch. 10) Anstoss genommen hätte.

Von einer ausführlichen Inhaltsangabe des Roman comique darf bei der grossen Zahl von Neuausgaben und

<sup>2</sup>) Die richtige deutsche Übersetzung dieser Titel wäre: "Ein satirischer — komischer — bürgerlicher Boman."

Versifikation gab Le Tellier d'Orvilliers, einer der Fortsetzer des Virgile travesti: Paris 1733, bei Christ. David, 2 Bde. 12°. - Dramatisiert wurde der Roman comique von La Fontaine und Champmeslé: Ragotin ou le Roman comique, comédie en 5 actes et en vers. Paris 1684. Dies Lustspiel verhält sich zum Roman geradeso, wie Th. Corneille's Pastorale burlesque zum Berger extravagant (s. oben S. 97). — Ubersetzungen ins Deutsche: 1) Des Herrn Sarron Comischer Roman. Hamburg, beh Johann Carl Bohn, 1752. 8°. Der Übersetzer ist nicht, wie H. P. Junker (Ztschr. für neufrz. Sprache u. Litt., Bd. IV3, S. 277) vermutet, der Verlagshändler Bohn, sondern F. S. Bierling, der auch seine Molièreübersetzung (herausgegeben von P. Lindau, Cotta'sche Bibl. der Weltlitt., Bd. 30 ff.) mit "B." zeichnete und auf diese Molièreübersetzung im Borbericht zum Roman (S. 4) hindeutet. 2) Reval 1782, 3 Bde. Diese Übersetzung zitiert der Verfasser des Artikels Scarron in Brockhaus' Konv.-Lex.18, XIV. Bd. (1886), S. 2808; sie war uns nicht zugänglich.

namentlich seit schon H. P. Junker die Dichtung in gelungenster Weise nacherzählt hat (s. Seite 234), abgesehen werden. Wir erinnern daher nur an die wichtigsten Züge des Romans.

Eine wandernde Schauspielertruppe hält ihren Einzug im Städtchen Le Mans. Ihr Oberhaupt ist der jugendlich-edle Le Destin; die Mitglieder: der schon bejahrte La Rancune; ein älteres Fräulein, La Caverne, mit ihrer schönen Tochter Angelique; ein Dichter zum Einstudieren der Stücke und Beschaffung von Novitäten; ein Fräulein de l'Etoile, der "Stern" der Gesellschaft, vorgeblich le Destin's Schwester, in Wahrheit jedoch seine nach romantischen Zwischenfällen errungene Geliebte; endlich Leandre, ein junger Mann aus guter Familie, der sich aus Liebe zu Angelique der Künstlerschar angeschlossen hat. Die Truppe verweilt einige Zeit in Le Mans und gibt dort und in der Umgegend gern gesehene, aber häufig durch komische Intermezzi unterbrochene Vorstellungen. Von den Persönlichkeiten, die mit ihr in Bertthrung treten, sind hervorzuheben der Polizeibeamte la Rappiniere; ein Charlatan mit seiner anziehenden Gattin, einer Spanierin; ein lächerlicher kleiner Advokat, Ragotin, der sich in die Schauspielerinnen verliebt hat und dessen kläglich komische Missgeschicke fort und fort Erheiterung bieten; jene Madame Bouvillon, welche sich für Le Destin interessiert, ohne indes durch ihre massive Schönheit auf diesen einen Eindruck zu machen; endlich ein Rat, de la Garouffiere, dessen Liebenswürdigkeit und Hilfsbereitschaft namentlich Le Destin zu statten kommt.

Den Kern der Handlung bilden die Schicksale le Destin's. Er gilt für den Sohn eines geizigen Pächters aus der Umgegend von Paris, der jedoch in Gemeinschaft zweier Junker, des abstossenden Saint-Far und des liebenswürdigen Verville, eine adelige Erziehung genoss. Auf einer Reise nach Italien hat er sich in Leonore — die spätere l'Etoile — verliebt, hat sich dabei einen

unerbittlichen und heimttickischen Feind, Saldagne, geschaffen und hat endlich, arm und von den bisherigen Gönnern gekränkt, mit L'Etoile, die ihr vornehmer Vater verstossen, die Schauspielerlaufbahn eingeschlagen. Saldagne, welcher Leonore-l'Etoile zu erringen strebt, verfolgt die beiden auch auf ihrem Wanderleben. Er entführt erst zum grossen Schmerze der La Caverne Angelique, wodurch er Leandre in bösen Verdacht bringt, dann, nachdem er, seines Irrtums gewahr, diese losgegeben, Fräulein l'Etoile. Mit Verville's Beistand gelingt es indessen Le Destin, die Geliebte zu befreien und beide kehren, nachdem noch ein Entführungsplan des schnöden La Rappinière gescheitert, zur Truppe zurtick.

Damit bricht die Erzählung ab, indem die Geschicke aller Personen, die uns interessieren, vor allem die Le Destin's und der l'Etoile, sowie die Leandre's und Angelique's, in der Schwebe bleiben.

Der tiefer liegende gedankliche Gehalt des Romans darf wohl darin gesucht werden, dass Scarron ein Bild entrollen wollte von den Illusionen der Jugendzeit, ihrem Entstehen, Blühen und endlich Vergehen im Kontakte mit der rauhen Wirklichkeit. Nur allzuviel Vorzüge vereinigt der Roman comique in sich, denjenigen zu bestechen, der sich zu einer Beurteilung der Dichtung vom ästhetischen oder litterarhistorischen Standpunkte aus anschickt. Bestechen muss vor allem der liebenswürdige Humor, der sich über das ganze Werk ausbreitet und der, wenn man den Zeitgeschmack und die Kulturverhältnisse in Rechnung zieht, verhältnismässig selten in das Niedrig-Possenhafte oder Zynisch-Rohe ausartet. 4)

<sup>1)</sup> Als derartige Ausartungen müssen bezeichnet werden die ebenso ekelhafte wie lächerliche Aventure du pot de chambre (l. I. ch. VI) — Le mauvais succès qu'eut la civilité de Ragotin (l. I. ch. XVII) — Nouvelle disgrâce de Ragotin (l. I. ch. XIX). Peinlich berühren auch die Scherze, die La Rancune sich mit einem Leichnam erlaubt (l. II. ch. VII:

Dazu kommt die ausserordentliche Lebendigkeit der Darstellung, die sich in gar manchen Episoden bis zur handgreiflichsten Anschaulichkeit steigert; eine geschickte, oft überraschend wahre Charakterzeichnung, der man nur bei einzelnen Persönlichkeiten (vor allem bei Ragotin) Übertreibung zum Vorwurfe machen kann. Endlich fesselt den Leser ein kulturhistorische sInteresse; hat doch kein Schriftsteller uns das Leben der Provinz, das ridicule campagnard, mit soviel Farbenfrische auszumalen verstanden, wie Scarron, und schlecht wäre es ohne den Roman comique insbesondere um unsere Kenntnis der niederen Bühne und des Schauspielerlebens im XVII. Jahrhunderte bestellt.

Aber alle diese Lichtseiten sollten darüber nicht hinwegtäuschen, dass die Dichtung Scarron's, streng als Roman betrachtet, hinter gar manchen Schöpfungen der Gattung innerhalb des XVII. Jahrhunderts zurtickbleibt. Man ist in der That, so befremdlich es vielleicht auch für's erste scheinen möchte, zu der Kardinalfrage berechtigt, ob denn der Roman comique eigentlich idealistischer oder realistischer Roman sein wolle? Scarron selbst redet von très veritables et très peu héroïques aventures (l. I, ch. XII)— das mag für die Erlebnisse Ragotin's und La Rancune's zutreffen, aber sind etwa die Schicksale Le Destin's und Leandre's nicht durchaus die von Helden chevaleresk-galanter Romane? Allerdings sind Le Destin, l'Etoile, Angelique Mitglieder einer vagierenden Schau-

aventure du corps mort), und nur Mitleid, nicht aber Heiterkeit muss es erwecken, wenn Ragotin (l. II, ch. XVI), diesmal
ohne Verschuldung, nach einer ganzen Reihe anderer Unfälle,
unter einen wütenden Bienenschwarm gerät und kaum mit
dem Leben davonkommt. "Moralischen Stumpfsinn", wie wir
es in unserer Einleitung (S. 6) nannten, verrät Scarron, wenn
er (tome I, p. 292) den edlen Le Destin dem edlen Leandre
den Rat erteilen lässt, dem Vater Geld abzulocken unter dem
Vorgeben, er sei — anstatt bei der Schauspielertruppe —
im Kriege (Écrivez à votre père, faites-lui croire que vous êtes
à la guerre, et tâchez d'en tirer de l'argent).

spielertruppe und tritt Leandre als Lakai auf, aber wird nicht deutlich zu verstehen gegeben und von der l'Etoile und Leandre auch bald ausdrücklich erzählt, dass sie in Wahrheit ganz anderen Ständen angehören, dass sie nur durch Missgeschicke oder, gleich d'Urfé's Schäfern, durch die Allgewalt der Liebe gezwungen das geworden sind, als was sie erscheinen? Muss nicht der Leser Le Destin, von dessen edler Haltung und riche mine gleich auf den ersten Seiten des Romans die Rede ist, für eine Art verwunschenen Prinzen halten? Sind l'Etoile, Angelique und die la Caverne wirklich treu als Schauspielerinnen geschildert? Sind sie nicht vielmehr gerade so hochedel und zartfühlend wie ihre Liebhaber, denen das Zigeunerleben gar so schlecht zu Ge-Ein grosser Teil der Dichtung Scarron's sicht steht? ist also, sowohl was die Handlung als auch was die Charakterzeichnung anlangt, als idealistisch zu bezeichnen. Idealistisch-remantisch muss jedoch der Roman auch nach einer anderen wichtigen Seite seines Wesens, der Komposition, genannt werden. In dieser Hinsicht reproduziert er alle Schwächen einer Gattung, die er doch übertreffen, nicht etwa parodieren will. Ganz wie bei la Calprenède oder bei der Scudéry, wird auch bei Scarron die Haupthandlung durch eine Fülle von meist an den Haaren herbeigezogenen Episoden erstickt; ja es werden, was doch bereits Sorel im Berger extravagant so scharfem Spotte unterzogen hatte, dem Organismus des eigentlichen Romans völlig fremde Erzählungen eingeflochten und zwar zum Zwecke der Retardation immer gerade da eingesprengt, wo der Leser viel lieber den ihm einmal in die Hand gegebenen Faden weiterverfolgen würde; derart, dass man, ganz wie die Mehrzahl der idealistischen Romane, auch die Dichtung Scarron's vernünftiger Weise nur dann lesen kann, wenn man für's erste die einen Kapitel ausgeschaltet, die anderen umgestellt hat. Auch gewisse rein romantische Motive hat der Dichter bis zum Überdruss ausgentitzt: so vornehmlich die Entführungen mit dabei unterlaufenden Irrtümern, die Zweikämpfe, mörderischen oder räuberischen Überfälle, unerwarteten Begegnungen u. s. w. sei zugegeben, dass das damalige soziale Leben romantischer bewegt war als heutzutage, wo das Auge des Gesetzes haarscharf auch in die fernsten Winkel der Provinz blickt und der Telegraph selbst den schnellfüssigsten Übelthäter ereilt; wo die Willkur bevorzugter Kasten im Vergleich zu früheren Zuständen erheblich eingedämmt, und selbst in die untersten Schichten der Bevölkerung ein besserer Respekt vor Leib und Leben des Nächsten eingedrungen ist - aber dass eine derartige Fülle von Begebenheiten wider Recht und Gesetz. wie sie sich im Roman comique innerhalb weniger Monate oder vielleicht gar Wochen1) abspielen, im XVII. Jahrhunderte im schönen Mainelande in so rascher Aufeinanderfolge möglich gewesen, muss trotz Fournel herangezogenen Urkunden bezweifelt werden. Jedoch auch Motive realistischer Natur, den pikaresken Romanen der Spanier, den leichtgeschürzten Novellen der Italiener und nicht zum geringsten Teile der heimischen Schwänkelitteratur entlehnt, kehren nur allzuhäufig wieder und werden, ganz wie die idealistischen, immer da verwertet, wo ein geläuterter Geschmack eine Hemmung oder Umstimmung der Erzählung unmöglich für wünschenswert halten kann. So sieht man die durchaus ernsten Erzählungen Le Destin's, der La Caverne u. a. mehrfach durch groteske Prügelszenen, Lakaienstreiche und Trunkenboldswitze unterbrochen.<sup>2</sup>) Bei derartiger Ökonomie der Erzählung ist es nur zu begreiflich, dass Scarron mit dem, was den eigentlichen Inhalt seines Romans bilden

2) Vgl. l. I, ch. XIII, XV, XVIII, l. II, ch. V und öfter.

<sup>1)</sup> Es ist ein Mangel der Dichtung Scarron's, dass der Leser darüber völlig im Unklaren gelassen wird, ob er die Ereignisse in den Sommer oder den Winter versetzen soll und welche Pausen er zwischen den einzelnen Begebenheiten anzunehmen hat. Auch hierin artet Scarron den idealistischen Autoren nach.

sollte, an kein Ende kam, sondern mit einer letzten Disgrâce Ragotin's und einer spanischen Novelle, welche Inezille, die Gattin des Charlatans, plötzlich zu erzählen beliebt, stecken blieb.

Diese Schwächen, Widerstrahlungen gleichsam derer des idealistischen Romans, sind zwar die augenfälligsten, aber nicht die einzigen der Erzählungsweise Scarron's. Denn gerügt muss auch werden, dass der Dichter gar so oft das böse Beispiel des Cervantes und anderer Spanier nachahmend mit subjektiven, den ruhigen Gang der Erzählung unterbrechenden Bemerkungen die eigene Persönlichkeit in den Vordergrund drängte. wirkt derartiges im Anfang ergötzlich, aber bald stumpft sich der Reiz ab, den Autor über sein eigenes Werk reflektieren und lächeln zu sehen.1) Auch an die Namengebung der meisten Personen liesse sich ein Tadel knüpfen. Allerdings sind bezeichnende Spitznamen bei den Schauspielern der Zeit nicht selten, aber Scarron hat auch anderen Personen ihren Namen gleichsam als Etiquette für ihren Charakter angeheftet, hierin gleich J. de Lannel einer italienisch-spanischen Unsitte huldigend und leider Vorläufer unzähliger namentlich englischer und deutscher Romandichter.

Trotzdem Scarron, wie man gesehen, dem idealistischen Romane seiner Zeit nicht so fern steht wie dies namentlich später von Furetière wird gesagt werden müssen, hat er ihn doch an verschiedenen Stellen seines

<sup>1)</sup> Charakteristisch für Scarron's Manier, einen Übergang in der Erzählung durch eine subjektive Bemerkung herzustellen, ist gleich der Schluss des I. Kapitels: ... et, ce pendant que ces bêtes mangèrent, l'auteur se reposa quelque temps et se mit à songer à ce qu'il diroit dans le second chapitre. Hierher gehören auch Kapitelüberschriften wie die folgenden dem ersten Teile entnommenen: Chapitre V — Qui ne contient pas grand'chose; Chapitre XI — Qui contient ce que vous verrez, si vous prenez la peine de le lire; Chapitre XX — Le plus court du present lire; Chapitre XXI — Qui peut-être ne sera pas trouvé très divertissant; u. s. w.

Werkes unmittelbar angegriffen. Gleich der Eingang des ersten (und ebenso des zweiten) Teiles ist eine Parodie auf die meist hyperbolischen Anfänge der Idealromane, 1) dann aber heisst es in der (von Ragotin erzählten) Histoire de l'Amante invisible (= 1. I, ch. IX, p. 55 f.) ... Je ne vous dirai point exactement s'il avoit soupé ou s'il se coucha sans manger, comme font quelques faiseurs de romans qui règlent toutes les heures du jour de leurs héros, les font lever de bon matin, conter leur histoire jusqu'à l'heure du dêner, dêner fort légèrement et après dîner reprendre leur histoire, ou s'enfoncer dans un bois pour y parler tout seuls, si ce n'est quand ils ont quelque chose à dire aux arbres et aux rochers; à l'heure de souper se trouver à point nommé dans le lieu ou l'on mange, où ils soupirent et rêvent au lieu de manger, et puis s'en vont faire des châteaux en Espagne sur quelque terrasse qui regarde la mer, tandisqu'un écuyer révèle que son maître est un tel, fils d'un roi tel, et qu'il n'y a pas un meilleur prince au monde, et qu'encore qu'il soit pour lors le plus beau des mortels, qu'il étoit encore toute autre chose devant que l'amour l'eût Scarron verspottet also mit Recht, dass die Helden der idealistischen Romane von der Luft leben er lässt die seinen mehr als genug essen und trinken —, dass sie um Nachtherbergen nie verlegen sind, dass gefällige Knappen ihnen stets verraten, was sie gern erfahren möchten, endlich dass ihre Vornehmheit und Schönheit immer mit grösster Überschwenglichkeit Gegen die übertriebene Schilderung geschildert wird. schöner Gemächer oder dergleichen richtet sich der folgende Passus des nämlichen Kapitels (p. 63): Je ne vous dirai point si les flambeaux que tenoient les demoiselles étoient d'argent: c'est pour le moins; ils étoient plutôt de vermeil doré ciselé, et la salle étoit la plus magnifique du monde, et si vous voulez, aussi bien

<sup>1)</sup> Vgl. hier Bd. I, Seite 2321.

H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

meublée que quelques appartements de nos romans, comme le vaisseau de Zelmatide dans le Polexandre, le palais d'Ibrahim dans l'Illustre Bassa, ou la chambre où le roi d'Assyrie reçut Mandane dans le Cyrus, qui est sans doute, aussi bien que les autres que j'ai nommés, le livre du monde le mieux meublé. Ein so geschworener Feind der Romane wie Sorel ist jedoch Scarron nicht. Lässt er doch den Erzieher Le Destin's und der beiden Junker nach kurzer Gegnerschaft zum begeisterten Freunde dieser Dichtungsgattung werden: . . . après avoir devoré les vieux et les modernes, il avoua que la lecture des bons romans instruisoit en divertissant, et qu'il ne les croyoit pas moins propres à donner de beaux sentiments aux jeunes gens que la lecture de Plutarque. Die jungen Leute fanden, heisst es weiter, zunächst mehr Geschmack am Amadís, als nan der Astrée und den anderen schönen Romanen, die man seither gedichtet hat und durch welche die Franzosen, ebenso wie durch viele andere Dinge, gezeigt haben, dass, wenn sie auch nicht so erfinderisch sind wie andere Nationen, sie mit der Nachahmung doch die Vervollkommnung verbinden." 1) Ebenso wenig wie Sorel greift also auch Scarron die Astrée direkt an, findet er vielmehr wie dieser sogar Gelegenheit zu einem wenn auch knappen Komplimente. Auch in dieser Hinsicht wird Furetière Scarron überholen, aber wer weiss, ob nicht sein unverblümter Tadel des d'Urfé'schen Romans zum Teil den geringen Erfolg der eigenen Dichtung erklärt. Dass jedoch Scarron in Sachen der Dichtkunst auch gesundes theoretisches Urteil besass, beweist seine häufig zitierte

<sup>1)</sup> Noch entschiedener äussert sich der Conseiller (L. I, ch. XXI, p. 212); er sagt: qu'il n'y a rien de plus divertissant que quelques romans modernes, que les François seuls en savoient faire de bons und vertritt damit sicherlich die Ausicht des Dichters. Wie Scarron über die Länge der chevaleresken Romane dachte, zeigt ib. p. 214.

Kritik der drei Einheiten<sup>1</sup>) und seine überaus günstige Meinung von Corneille,<sup>2</sup>) dessen Ruhm damals allerdings bereits ein gesicherter war.

Ansicht Fournel's wir teilen die Auch H. P. Junker's, dass der Roman comique seinem Grundstocke nach Scarron's geistiges Eigentum, eine echte, auf unmittelbarer Beobachtung des Lebens beruhende Originalschöpfung sei. Dies schliesst allerdings nicht aus, dass der Dichter, der, wie sich Bruzen de la Martinière ausdrückt, avoit la tête échauffée de la lecture des romans espagnols, jenen spanischen Roman, der häufig als Urbild des Roman comique genannt wird, gekannt und aus ihm die allgemeine Idee, die halb tragischen, halb pikaresken Schicksale einer ambulanten Schauspielertruppe zu erzählen, geschöpft hat. Es ist dies die Unterhaltende Reise (El Viage entretenido) des abenteuernden Schriftstellers und Schauspielers Augustin de Rojas-Villandrando (etwa 1577-1620),3) die zuerst 1603 in Madrid erschienen war und, wie vier bald aufeinander folgende Auflagen beweisen, zu den vielgelesenen Büchern der Zeit gerechnet werden muss.4)

3) Vgl. Schack, Gesch. der dramat. Litt. und Kunst in

Spanien, (Berlin 1845) I, S. 250.

<sup>1)</sup> L. I, ch. XXI. p. 210 f.: Ce jeune conseiller (M. de la Garousière] dit entre autres choses que les sujets connus dont on pouvoit faire des pièces régulières avoient tous été mis en œuvre, que l'histoireétoit épuisée, et que l'on seroit réduit à la fin à se dispenser de la règle des vingt-quatre heures; que le peuple et la plus grande partie du monde ne sçavoient point à quoi étoient bonnes les règles sévères du théâtre; que l'on prenoit plus de plaisir à voir représenter les choses qu'à ouïr des récits; et cela étant, que l'on pourroit faire des pièces qui seroint fort bien reçues, sans tomber dans les extravagances des Espagnols et sans se gehenner par la rigueur des règles d'Aristote.

<sup>2)</sup> L. II, ch. XVIII, p. 79.

<sup>4)</sup> Eine Übersetzung ins Französische fehlt, doch war auch für Scarron, der das Spanische völlig beherrschte, eine solche entbehrlich.

Eine Vergleichung beider Werke hebt die Dichtung Scarron's ausserordentlich empor und zeigt, dass er Rojas überhaupt nur Einzelzüge entlehnen konnte. Denn das Buch des Spaniers verdient kaum die Bezeichnung Roman: ohne jede einheitliche Komposition und feinere Charakterzeichnung, ist es vielmehr ein aus sehr verschiedenartigen und nicht eben sehr glücklich verschmolzenen Bestandteilen sich zusammenfügendes hybrides Erzeugnis: halb Autobiographie, indem der Dichter Erinnerungen aus seinem Soldaten- und Schauspielerleben aneinanderreiht, halb Schwänkesammlung, indem à tout propos ein lustiger Streich erzählt wird, halb endlich Kuriosum für die Geschichte der Gelehrsamkeit, indem der Autor nur allzuhäufig Proben seiner abenteuerlichen, auf den verschiedensten Gebieten zusammengelesenen Kenntnisse einflicht. In einem Punkte jedoch berühren sich El Viage entretenido und der Roman comique aufs engste: das ist die kulturhistorische Bedeutung. Wie man auf Scarron's Werk eine Geschichte der französischen Theaterverhältnisse im XVII. Jahrhunderte basieren könnte, so hat man in der That Rojas' Erzählung zur Grundlage ähnlicher Studien aus der spanischen Litteraturgeschichte gemacht. 1)

Anders aber ist über Scarron's Selbständigkeit zu urteilen, wenn man die vier in seine Erzählung eingeschalteten Novellen näher ins Auge fasst. Es sind:

L'Histoire de l'Amante invisible = Partie I, ch. IX; A Trompeur trompeur et demi = Partie I, ch. XXII; Le Juge de sa propre cause = Partie II, ch. XIV; Les deux Frères rivaux = Partie II, ch. XIX.

Ganz abgesehen von ihrem Inhalte, den Namen der Personen und Örtlichkeiten und dem Umstande, dass Scarron überhaupt fast ausschliesslich aus dem spanischen Schrifttum zu schöpfen pflegte, musste es den Quellenforscher hier sogleich auf die richtige Spur

<sup>1)</sup> Damas Hinard, Théâtre cspagnol. Paris 1842. 4 Bde.

führen, dass Scarron (p. 212 des I. Teiles) die Nacherzählung spanischer Novellen gleich der des Cervantes empfohlen hatte, und dass er bei allen vier Erzählungen ausdrücklich auf den spanischen Ursprung hinweist.1) Um so schwieriger musste es freilich sein, unter der Unzahl der spanischen Erzählungen, die das XVI. und XVII. Jahrhundert hervorgebracht hatte, die Originale herauszufinden. Indes ist es, mit Unterstützung von A. de Puisbusque, der sich ja die Erkenntnis der litterarischen Beziehungen zwischen Frankreich und Spanien zur Lebensaufgabe gemacht hatte,2) dem Forscherfleisse Fournel's gelungen, die Quellen aller vier in den Roman comique eingeschalteten Novellen nachzuweisen. Und zwar sind drei derselben einem der zahlreichen kastilischen dramatisch-episch-lyrischen Sammelwerke, den Alivios de Cassandra des Don Alonzo de Castillo Solorzano (Barcelona 1640, 120), die vierte den Novelas ejemplares y amorosas der Doña Maria de Zayas (Barcelona, bei José Giralt, 1637) entlehnt.8) Es ist die

Histoire de l'Amante invisible nichts als Übersetzung der 3. Novelle der Alivios: Los Efectos que haze Amor; A Trompeur trompeur et demi Übersetzung der 2. Novelle der Alivios: A un engaño otro mayor;

2) Bekannt ist sein Werk: Histoire comparée des littératures espagnole et française. Paris 1844, 2 Bde. — unaus-

gibig übrigens für unser Thema.

<sup>1)</sup> Im ch. VIII, p. 47: Eh bien, ce dit-il [Ragotin], je m'en vais vous conter une histoire tirée d'un livre es pagnol qu'on m'a envoyé de Paris; die Erzählung A trompeur irompeur et demi ist von dem verstorbenen Gatten der Spanierin Inezille verfasst (p. 214); in ch. XIII kurz vor Beginn des Juge de sa propre cause heisst es (p. 352): une historiette qu'il [le conseiller] avoit traduite de l'espagnol; endlich wird auch die Novelle Les deux Frères rivaux bestimmt als historiette es pagnole bezeichnet (p. 82 des II. Teiles).

bieser Sammlung hat Scarron auch eine seiner tragikomischen Novellen: La Précaution inutile (El prevenido engañado) entnommen.

Le Juge de sa propre cause Übersetzung der 9. Erzählung der Novelas ejemplares: El Juez de su causa; Les deux Frères rivaux freie Übersetzung der 1. Novelle der Alivios: La Confusion de una noche.

Zahlreiche Auflagen, Nachdrucke, Fortsetzungen, Übersetzungen und sogar eine Versifikation (s. o. S. 2151) beweisen die grosse Beliebtheit des Roman comique in seinem Jahrhunderte. Erklärt sich dieser Beifall auch zum weitaus grössten Teile aus dem inneren Werte der Dichtung, so darf doch nicht übersehen werden, dass Scarron — im Gegensatze namentlich zu Cyrano de Bergerac - zur litterarischen Koterie gehörte, dass seine so gelesenen burlesken Gedichte, seine vielbeklatschten Lustspiele, seine in der Hauptstadt sprichwörtlichen Bonmots, 1) ja seine ganze skurrile Persönlichkeit — gleichsam das Mensch gewordene Burleske — für den Roman comique eine mächtig arbeitende Reklame Auch die eigentliche litterarische Kritik der Zeit war daher dem Romane im allgemeinen günstig gestimmt. Ménage, der über die Schöpfungen Cyrano's in ein: les pauvres ouvrages! ausgebrochen war, spendet warmes Lob. Quelques-uns tiennent, meint er (Menagiana II, 174) que M. Scarron auroit pu pousser la matière de son Roman comique beaucoup plus avant qu'il n'a fait. C'est à mon gré le seul de ses Ouvrages qui passera à la postérité. Et comme dit Catulle:

Canescet sæclis innumerabilibus.

En quoi il excelloit surtout, c'étoit à narrer. Il le faisoit d'une manière agréable et toujours la plus naturelle du monde. Il y a des endroits dans le Livre que j'ai dit qui valent infiniment par ce côté-là. — Sore l'beklagt in seiner Bibliothèque Françoise (p. 199), dass der Roman an kein Ende gelangt sei: "man würde dann erfahren haben, ob er es nicht hätte verhindern können, dass

<sup>1)</sup> Ménage (Menagiana II, 173 f.) überliefert einige derselben.

sein Hauptheld (Le Destin) in Pontoise gehangen wurde, wie er (Scarron) (scherzweise?) zu sagen pflegte." — Segrais hat sich, wie verschiedene Stellen seiner Mémoires anecdotiques beweisen, lebhaft für die Dichtung Scarron's interessiert, obschon er in den Segraisiana über den Roman comique ein Urteil fällt, das geradezu albern genannt werden muss, und das mit so vielen verständigen Ansichten des Autors seltsam kontrastiert: le Roman comique de Scaron n'a pas un objet relevé, je le lui ai dit à lui même. Il ne s'amuse qu'à critiquer les actions de quelques Comédiens; cela est trop bas,

Aude aliquid brevibus Gyaris et carcere dignum (p. 194).

Somaize<sup>1</sup>) und Tallement des Réaux<sup>2</sup>) äussern sich mit ähnlicher Sympathie, und höchst ehrenvoll war die Meinung, die der vielleicht beste Kenner der Romandichtung im XVII. Jahrhunderte, P. D. Huet, dem Abbé Lenglet gegenüber von Scarron aussprach: Jamais homme n'a mieux entendu que Scarron le stile et le caractère de la narration; et rien n'est plus correct à ce sujet que ces nouvelles et les épisodes de son Roman.<sup>3</sup>) Racine und Fléchier lasen Scarron mit Entzücken, und selbst Boileau nahm den Roman comique von seinem Anathema aus.

Einen Gegner besass Scarron wohl nur in Cyrano de Bergerac.<sup>4</sup>) In seinem Briefe Contre Ronscar hat dieser seinen Genossen in Apoll nichts weniger als glimpflich behandelt. Anlass zur Feindseligkeit gaben politische Meinungsverschiedenheiten: Scarron führte den Reigen der anti-mazarinisch gesinnten Dichter — Cyrano war kurz nach 1648 vom Frondeur zum Anhänger des Kardinals geworden. Ausserdem scheint auf poetischem

<sup>1)</sup> Ed. Livet I, p. 113.

<sup>2)</sup> Ed. P. Paris, VII, p. 37.

<sup>8)</sup> De l'Usage des Romans, p. 197.

<sup>4)</sup> Vgl. Fournel, Litt. indep. p. 73 ff.

Gebiete zwischen den beiden eine feindselige Rivalität obgewaltet zu haben, wie Cyrano's übereifrige Inschutznahme der von Scarron angegriffenen "Pointen" (in dem nämlichen Briefe) und der thörichte Vorwurf, jener habe durch seine burleske Nachdichtung den Vergil profaniert, beweist. Mehr als unschön ist die Art und Weise, wie Cyrano die Krankheit und Missgestalt seines Feindes verspottet: Sans mourir, il a cessé d'estre homme, et n'en est plus que la façon . . . A le voir sans bras et sans jambes, on le prendroit (si sa langue estoit immobile) pour un Terme planté aux parois du temple de la Mort . . . A curieusement considérer le squelette de cette momie, je vous puis assurer que si jamais il prenoit envie à la Parque de danser une sarabande, elle prendroit à chaque main une couple de Ronscars au lieu de castagnettes, ou tout ou moins elle se passeroit leurs langues entre ses doigts pour s'en servir, comme on se sert de cliquettes de ladres. Ma foy, puisque nous en sommes arrivez jusques-là, il vaut autant achever son portrait. Ie me figure donc (car il faut bien se figurer les animaux que l'on ne montre pas pour de l'argent) que si ses pensées se forment au moule de sa teste, il doit avoir la teste fort plate . . . On adjouste à sa description qu'il y a plus de dix ans que la Parque luy a tordu le col sans le pouvoir estrangler; et ces jours passez, un de ses amis m'asseura qu'après avoir contemplé ses bras tors et pétrifiez sur ses hanches, il avoit pris son corps pour un gibet, où le Diable avoit pendu son âme, et se persuada mesme qu'il pouvoit estre arrivé que le ciel, animant ce cadavre infecté et pourry, avoit voulu, pour le punir des crimes qu'il n'avoit pas commis encore, jetter par avance son âme à la voirie.

Die Litteraturgeschichte im XVIII. Jahrhunderte geht über Scarron meist mit Schweigen hinweg, war es doch auch, so lange Ludwig XIV. lebte oder doch sein Geist noch lebendig war, nicht angezeigt, vom ehemaligen Gatten der Maintenon zu reden. Doch fällt gerade in diese Zeit die grosse Zahl der holländischen und deutschen Nachdrucke und die zwiefache Übersetzung in unsere Sprache. Bayle zitiert zweimal aus dem Virgile travesti, nennt aber den Roman comique nirgends. Voltaire schreibt im 27. Kapitel des Siècle de Louis XIV, nachdem er von der Maintenon erzählt: On a trop affecté d'oublier dans son épitaphe le nom de Scarron: ce nom n'est point avilissant et l'omission ne sert qu'à faire penser qu'il peut l'être (Œuvres, Paris 1838, tome IV, p. 137a) und später im Catalogue alphabétique: . . . Son Roman comique est presque le seul de ses ouvrages que les gens de goût aiment encore; mais ils ne l'aiment que comme un ouvrage gai, amusant et médiocre. C'est ce que Boileau avoit prédit (ib., p. 257b).

Die Herausgeber der Bibliothèque universelle des Romans geben im II. Bande vom Januar 1776 (p. 16 ff.) eine von Missverständnissen nicht freie und ziemlich willkürliche Analyse des Roman comique, der sie einige biographische Daten vorausschicken. Cousin d'Avallon sammelte in den Scarroniana (Paris 1801, 180) zahlreiche auf unseren Dichter bezügliche Anekdoten von geringer Authentizität.

Wie Cyrano de Bergerac dankt auch Scarron seine Auferstehung in unserem Jahrhunderte den Romantikern, denn die Bemerkungen Dunlop's (1814) waren nur allzu flüchtige und wenig geeignet gewesen, das Interesse für den Autor neu zu beleben. 1844 liess Théophile Gautier (1811—1872) in der Revue des deux Mondes (15 juillet) Scarron-Studien erscheinen, die mit der ganzen Verve, dem so liebenswürdigen Humor und echt französischen Esprit dieses eminentesten Kritikers der romantischen Schule geschrieben sind. Dem Roman comique widmet der Autor leider nur wenige Zeilen,

<sup>1)</sup> Wieder abgedruckt in Gautier's Sammelwerke: Les Grotesques. Paris 1844.

doch kann man wohl sagen, dass er die Dichtung von neuartigem Standpunkte aus betrachtet hat. muss Gautier's Roman Le capitaine Fracasse (Paris 1864) geradezu als Nachdichtung des Roman comique bezeichnet werden.

Ebenfalls aus romantischer Anschauung erwuchs alsdann der schöne Aufsatz Paul Scarron, mit dem Frau Elisabeth-Charlotte-Pauline Guizot, geborene de Meulan, das im Jahre 1852 zuerst erschienene Werk ihres Gatten: Corneille et son temps 1) bereicherte. schlossen sich (1857) V. Fournel's Einleitung zu seiner schon öfters erwähnten Ausgabe des Roman comique - eine Einleitung, die in der Littérature indépendante etc. (1862) fast ohne Änderungen reproduziert wird — und E. Fournier's Vorbemerkung zu dem Théâtre complet de Scarron (1879), welche namentlich Grundlage für eine recht lesenswerte Programmabhandlung H. Lutze's<sup>2</sup>) wurde. H. P. Junker begann seine Studien über Scarron mit einer sehr sorgfältigen und gewandt geschriebenen Untersuchung des Roman comique,3) um sie später auf das von ihm und anderen überschätzte Buch H. Chardon's4) und den Virgile travesti auszudehnen.<sup>5</sup>) Gesamtdarstellungen der französischen Litteraturgeschichte des XVII. Jahrhunderts berücksichtigen Scarron meist unzulänglich - man lese

3) Zeitschrift für neufranzösische Sprache und Litteratur,

<sup>1)</sup> Die letzte der zahlreichen Auflagen erschien wohl 1873.

<sup>2)</sup> Uber Scarron. Wissenschaftliche Beilage zum Programm des Gymnasiums zu Sorau. Ostern 1881 (Nr. 73).

Bd. III (Oppeln 1882), S. 1-30.

<sup>4)</sup> La Troupe du Roman comique dévoilée (?) et les comédiens de campagne au XVIII siècle. Paris und Lemaus 1876. 171 SS. 8°. Das Buch ist von W. Mangold, Zeitschrist &c., Bd. II (1880), S. 35 f. viel richtiger beurteilt worden.

<sup>5)</sup> Zeitschrift &c. Bd. III, S. 201—218 und ebendas. Bd. V (1883), S. 1—41 (letzterer Artikel auch selbständig als Münsterer Dissertation, Oppeln 1883).

z. B. bei P. Albert, La littérature française au XVIIe siècle (Paris, 5e éd. 1882) die Seiten 202-220.

Vor Vergessenheit scheint Scarron noch auf Jahrhunderte geschützt; die geradezu typische Gestalt des Gatten der Maintenon hinterlässt auch dem, der nur flüchtig an ihm vorübergeht, einen bleibenden und sogleich ziemlich richtigen Eindruck.

# Neuntes Kapitel.

## Furetière's Roman bourgeois.

§ 1. Leben des Dichters; sein Kampf mit der Akademie. 2. Die Nouvelle Allegorique &c. und die sonstigen Werke Furetière's ausser dem Roman bourgeois. 3. Der Roman bourgeois (Erscheinen; Bibliographisches; Inhalt; Stilprobe; ästhetische, litterarische und kulturgeschichtliche Würdigung; Personnages déguisés; Schicksale der Dichtung.)

Den fundamentalen Unterschied, welcher zwischen Scarron und Furetière als Romandichtern besteht, hat bereits Dunlop richtig herausgefühlt und ziemlich treffend ausgedrückt, indem er den ersteren als Schilderer des ridicule campagnard, diesen als den Satiriker der "Absurditäten des pariser Bürgers" bezeichnete.¹) Er hätte hinzufügen können, dass in Scarron noch ein gut Teil von einem Romantiker steckt, der Gefallen findet an ungewöhnlichen Verwickelungen, seltsamen Vorkommnissen und bizarren Charakteren, dass dagegen Furetière als der reine Realist, geneigt zu bloss verstandesmässiger Beobachtung und bitter spottenden Kritik, gelten müsse.

1. Furetière's Physiognomie ist im allgemeinen ebenso wohl bekannt wie die des Dichters des Roman comique. Seine Lebensschicksale, die mehr der Geschichte der Wissenschaften, als der der Dichtung angehören, sind die eines Gelehrten, der infolge persönlicher Tüchtigkeit, aber auch stark ausgebildeten Selbstbewustseins in unheilvolle Konflikte mit einer mächtigen Zunft

<sup>1)</sup> Seite 342a.

geriet und als einer gegen viele nach verzweiselter Gegenwehr und nachdem, wie zugegeben werden muss, ihn die Erbitterung häufig zu weit gesührt, in dem Kampse unterlag.

Geboren war Antoine Furetière in schlichtbürgerlicher Familie im Jahre 1620 zu Paris. Er wurde zum Rechtsgelehrten herangebildet und in noch jungen Jahren Advokat und procureur fiscal in der Amtei der königlichen Abtei Saint-Germain-des-Prés. kannten Gründen trat danach Furetière in den geistlichen Stand über, erhielt auch bald das Priorat von Chuines und die Abtei von Chalivoy. Amtierender Geistlicher aber war Furetière nie. Am 15. Mai 1662 erfolgte seine Aufnahme in die Akademie, ohne dass bereits hervorragende litterarische Verdienste vorgelegen hätten, vielmehr hatte Furetière damals nur erst Poésies diverses und zwei litterarische Satiren: die Nouvelle Allégorique und le Voyage de Mercure, veröffentlicht. Auch als Akademiker veröffentlichte Furetière ausser den Roman bourgeois nur Gelegenheitsdichtungen, Epigramme, Fabeln u. dergl. Diese geringe Produktivität in den besten Schaffensjahren eines Mannes, dessen Fleiss allseitig als beispiellos gertihmt wird, erklärt sich nur dann, wenn man sich Furetière schon frühzeitig mit seinem Riesenwerke, dem Dictionnaire universel, beschäftigt denkt.

Wie bekannt gab das Wörterbuch den Anlass zu den Kämpfen mit der Akademie, und zwar hob diese cause célèbre der französischen Litteraturgeschichte des XVII. Jahrhunderts im Jahre 1684 an. Damals wurde kund, dass Furetière an einem Lexikon der französischen Sprache, also an einem Werke arbeite, dessen Herstellung sich die Akademie ja seit ihrer Begründung zur wichtigsten Aufgabe gemacht und für welches sie, craignant l'infidélité des copistes employés à transcire ses cahiers, 1)

<sup>1)</sup> Pellisson (et d'Olivet), Histoire de l'Académie Françoise &c. Paris 1729 (ed. princ.), t. II, p. 86.

bereits am 28. Juni 1674 ein Privileg erworben hatte, par lequel défenses étoient faites de publier aucun Dictionnaire françois, avant que le sien fût au jour.1) Da bei der Langsamkeit, mit der die Akademie ihre lexikographischen Arbeiten förderte, die Herausgabe dieses offiziellen Wörterbuches von der lebenden Generation kaum erwartet werden durfte, ist es erklärlich, dass Furetière, nachdem er einmal das ungeheuere Material zu seinem Dictionnaire gesammelt und das Werk dem Abschlusse nahe gebracht hatte, die thörichte Bestimmung des Privilegs zu umgehen suchte. Er meldete also - nach der Darstellung Pellisson's - sein Werk lediglich als Spezialwörterbuch (Dictionnaire contenant les termes d'arts et de sciences) an, wusste es dann aber doch herbeizuführen, dass ihm am 24. August 1684 ein Privileg für ein Dictionnaire universel, contenant tous les mots François, tant vieux que modernes, zuerteilt wurde.2) Dass die Akademie hiernach juristisch berechtigt war, die Furetière gewährte Genehmigung zurückziehen zu lassen, steht ausser Zweifel. Indessen that sie dies nicht, sondern klagte ihr Mitglied, wozu ihr weder juristisch noch moralisch ein Anhalt gegeben war, plagiarischer Ausnützung des von ihr gesammelten lexikographischen Materials an. Unterlage zu Klagerhebung war lediglich der Verdacht, dass Furetière "das Werk der Akademie geplündert habe",3) denn

<sup>1)</sup> Ebendas.

<sup>2)</sup> Ebendas.

s) Ebendas. Dies war die offiziell gegen Furetière erhobene Anschuldigung. Charpentier, l'un des académiciens les plus animés contre Furetière, l'accusa d'avoir prostitué sa sœur pour se faire nommer procureur fiscal, de s'être déshonoré dans ce poste en devenant protecteur des filous et des filles publiques, en escroquant le bénéfice d'un jeune abbé; il lui prodiguoit les noms de bélître, maraud, fripon, fourbe, buscon, insâme, fils de laquais, sacrilége, faux monnoyeur &c. Louis Lacour in der Nouv. Biogr. Générale, t. XIX (Paris, 1858, Art. Furetière).

Pellisson erzählt selbst, dass eine Prüfung des Konkurrenzwerkes und eine Vergleichung desselben mit dem Konzepte des Dictionnaire's der Akademie erst später stattfand.1) Es war also begreiflich, dass Furetière der zweimaligen Aufforderung, sich in einer ausserordentlichen Sitzung zu "verantworten", nicht nachkam, das zweite Mal übrigens auf Anraten des Präsidenten de Novion selbst, welcher damals noch den Zwist auf glitlichem Wege beizulegen hoffte und die gegen Furetière gesponnene Kabale gemissbilligt zu haben scheint. De Novion führte alsdann herbei, dass Furetière einer Kommission von fünf Mitgliedern Aushängebogen seines Werkes zur Prüfung einhändigte. Das Resultat war ein für den Autor ungünstiges: il fut convaincu d'avoir employé la méthode, les définitions, les phrases de l'Académie: ou sans aucun changement, ou avec des changements si légers, et si visiblement affectés qu'ils le démasquoient encore mieux.2) Demnach verlangte die Akademie von Furetière: à donner des marques de soumission, d. h. Unterdrückung der eigenen Arbeit. tière, der sich um die Frucht jahrzehntelanger Mühen nicht bringen lassen wollte, weigerte sich und begann zugleich einen heftigen Federkrieg gegen die Gesellschaft. Nun "schwankte man nicht. Furetière, nachdem er der Akademie dreiundzwanzig Jahre angehört, wurde am 22. Januar 1685 aus ihr ausgestossen". Der stets auf das Dekorum bedachte Ludwig XIV., dem der Skandal in der von ihm protegierten Gesellschaft ein schwerer Verdruss gewesen zu sein scheint, zögerte eine Zeitlang, den Beschluss der Gesellschaft zu genehmigen. Dann verfügte er, offenbar in parteilicher Weise vom Thatbestande unterrichtet, dass "der Gerechtigkeit freier Lauf gelassen werde".4) Somit wurde die Ausschliessung

<sup>1)</sup> *Ebendas.*, p. 39.

<sup>2)</sup> Ebendas.

<sup>8)</sup> Ebendas., p. 40.

<sup>4)</sup> Ebendas., p. 41.

Furetière's rechtsgiltig, und es wurde ihm das gewährte Privileg am 9. März 1685 wieder entzogen. war in den Augen der Gesellschaft gebrandmarkt, die Herausgabe seines Werkes wenigstens in Frankreich unmöglich geworden. Nur zu leicht lässt sich seine Aufregung, der ihn tief verbitternde Groll nachfühlen. War er doch, wovon sich heute jeder überzeugen kann, der seine Schöpfung ohne Voreingenommenheit dem Wörterbuch der Akademie gegenüberstellt, unschuldig verurteilt worden. Das Dictionnaire universel gleicht dem Dictionnaire de l'Académie nur insofern, als sich zwei Wörterbücher derselben Sprache gleichen müssen. Das Werk Furetière's durchweht ein ganz anderer Geist: es ist das individuelle Erzeugnis eines Einzelnen, der mit unermüdlichem Fleisse jeden einzelnen Baustein zu dem gigantischen Baue selbst gesucht, selbst zugeschnitten, selbst eingefügt hat; das akademische Wörterbuch ist farblos wie alle Kollektivarbeiten, engherzig und beschränkt durch die Zugeständnisse an die Meinungen Vieler, ein Abbild überdies nur der aktuellen Hochsprache, während Furetière auch früheren Sprachstufen und der Redeweise des täglichen Lebens mit einer für die damalige Zeit bewundernswerten Sorgfalt und Einsicht seine Forschung zugewandt hatte. Ausserdem war es von vornherein gewiss sinnlos, ein nahezu abgeschlossenes Werk als Plagiat eines anderen hinzustellen, dass trotz nun plötzlich eintretender grosser Beschleunigung erst nach einem Dezennium druckfertig war und das demnach zur Zeit des Furetière'schen Prozesses sich nur erst im embryonischen Zustande befunden haben mag.

Wie Furetière, trotzdem er in der Akademie eine Anzahl Freunde (Boileau, Th. Corneille, Perrault, Lafontaine, Racine u. a.) besass<sup>1</sup>,) Opfer einer akademischen

<sup>1)</sup> Furetière, der eine Zeitlang zu den poètes débauchés gehörte, hatte Boileau und Racine in der Gesellschaft der Gais Buveurs kennen gelernt.

Intrigue werden konnte, ist nicht mehr ganz aufzuhellen. Doch darf angenommen werden, dass der zu satirischen Ausfällen geneigte und durchaus nicht an Selbstunterschätzung leidende Dichter sich im Kreise der vierzig Unsterblichen doch weit mehr persönliche Feinde geschaffen hatte als er Freunde zählte, und dass seine Ausstossung beschlossene Sache war, ehe man in der Wörterbuchaffaire einen willkommenen Vorwand fand. Für diese Annahme spricht die ausserordentliche Eile, mit welcher der Prozess Furetière's, ein Prozess, in welchem die eine Partei auch zugleich Richter war, geführt wurde: Pellisson erzählt selbst: elle (l'Académie) dissimula ses soupçons le reste de l'année 1684 und schon am 22. Januar des nächsten Jahres wird der Verdächtigte ausgestossen! In drei Wochen urteilt man endgiltig ab über Ruf und Ehre eines vorher gänzlich unbescholtenen, allgemein hochgeachteten Mannes, eines Rechtskundigen, eines Geistlichen - zu einer Zeit, in welcher rasches Verfahren in selbst den geringfügigsten Streitsachen des täglichen Lebens nichts weniger als tiblich war!1)

<sup>1)</sup> Es ist nicht uninteressant, in der Korrespondenz Roger de Bussy-Rabutin's (p. p. Lud. Lalanne, Paris, Charpentier, 1858 f., 6 Bde.) den Eindruck zu verfolgen, den die Schicksale Furetière's in den höheren Kreisen der Pariser Gesellschaft und auf einen anfänglich der Kabale fernstehenden Akademiker (Bussy-Rabutin gehörte der Akademie seit 1665 an) machten.

<sup>1)</sup> Brief des Marquis de Bussy an Bussy, vom 7. Februar 1686 (t. V, p. 512): Je vous enverrois le Factum de l'abbe Furetière contre une partie de l'Académie qui l'a chassé du corps; mais le port en seroit trop cher.

<sup>2)</sup> Brief Bussy's an Furetière, vom 4. Mai 1686 (ib., p. 537 ff.): J'ai vu vos deux Factums, monsieur, et j'ai compati aux peines qui vous ont obligé de les faire. J'ai été bien fâché de voir que vos confrères se soient tellement emporté contre vous, qu'ils vous aient contraint de leur faire une représaille aussi forte que vous leur avez faite, et comme dans toutes les querelles que j'ai accommodées quand j'étois à la tête de la

H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

Auf die Streitschriften (Factums betitelt), die Furetière in kurzen Zwischenräumen gegen die früheren Genossen schleuderte, und die zu den gröblichsten Pasquillen gehören, welche das injurienreiche XVII. Jahrhundert hervorgebracht hat, soll nicht näher eingegangen werden. In der That hat die erduldete Schmach den Dichter verblendet und ihn zu Schmähungen verleitet, die an den

cavalerie de France, j'ai toujours condamné les premiers offenseurs, quoiqu'on leur ent fait quelques fois un paroli d'injures, parce qu'on ne leur auroit rien fait s'ils n'avoient pas commencé. Je suis contre ceux qui vous ont condamné sans vous entendre, vous qui me paroissez avoir assez de mérite pour devoir être entendu quand vous leur auriez paru encore plus coupable. Cependant, il me semble aussi que vous avez trop confondu ceux que vous avez regardés comme vos parties. J'en ai trouvé deux entre autres, qui peuvent avoir tort à votre égard, mais qui ne paroissent pas mériter le dénigrement que vous en faites. C'est M. de Benserade et M. de La Fontaine\*) ... j'ai trouvé d'ailleurs tant de raison dans votre défense, que j'ai augmenté l'estime que j'avois déjà pour vous; et ne pensez pas que les remonstrances que je viens de vous faire me fassent prendre leur partie et les vouloir excuser s'ils ont tort à votre égard. Je dirai, quand j'en serai persuadé, que ce sont deux hommes de mérite qui ont fait une injustice à un homme d'honneur et d'esprit ... (ib., p. 452.)

3) vom 8. Mui 1686. Je ne sais, monsieur [Corbinelli], si vous sarez l'histoire de l'abbé Furetière, académicien, qu'une douzaine de ses confrères, qu'il appelle jetonniers, à cause de leur assiduité à l'Académie, déstitua pour un prétendu vol de leur dictionnaire. L'abbé en demanda justice au roi, qui le renvoya au parlement [?]. On m'a envoyé deux Factums qu'il a faits contre ses parties, qui, voulant toujours demeurer ses juges, ne se sont point encore défendues. Je suis fâché de son aventure, car il a de l'esprit; mais je suis fâché aussi de l'emportement qu'il a dans son dernier Factum contre notre ami

Benserade et contre La Fontaine . . .

4) Brief der Frau von Sévigné an Bussy, vom 14. Mai 1686 (ib., p. 548): Tous vos plaisirs . . . m'ont donné une véritable joie, et surtout ce que vous écrivez pour défendre Benserade et La Fontaine contre ce vilain Factum. Je l'avois

<sup>•)</sup> Ihn hatte Furetière um der leichtfertigen Contes willen einen Aretin mitigé genannt.

Gegnern wirkungslos abprallen mussten.¹) Die Akademie setzte diesen Angriffen im allgemeinen ein Schweigen entgegen, das Pellisson mit dem Epitheton généreux verziert, das aber eher schuldbewusst genannt zu werden verdient. Wohl möglich, dass Ludwig der Compagnie jede weitere Feindseligkeit gegen Furetière untersagt hatte. Dass er dessen Ausstossung nicht voll billigte, scheint dadurch bewiesen zu werden, dass er eine Wiederbesetzung des von Furetière verlassenen Sessels fürs erste verbot.

Der Dichter überlebte den Kummer des Jahres 1685 nur kurze Zeit, obschon er den Trost hatte, nicht ganz verlassen zu sein: Boileau, Racine, Patru, Ménage und

déjà fait en basse note à tous ceux qui vouloient louer cette noire satire. Je trouve que l'auteur fait voir clairement qu'il n'est ni du monde, ni de la cour, et que son goût est d'une pédanterie qu'on ne peut pas même espérer de corriger . . .

<sup>5)</sup> Brief Bussy's an Frau von Sevigné, vom 17. Mai 1686 (ib., p. 550): Je suis ravi que vous approuviez le sentiment que j'ai eu de défendre mon ami Benserade et La Fontaine. Si je n'oblige le ridicule satirique de se dédire et de prendre pour eux le goût que nous avons, j'espère au moins qu'il ne les confondra plus avec les autres. Vous avez raison de dire, que les gens faits comme Furetière ne se peuvent plus redresser. Ce sont des malades désespérés, qui ne sauroient guérir sans miracles.

<sup>6)</sup> Brief Benserade's an Bussy, Brief vom 26. Juli 1686 (ib., p. 574): Nous avons vu à l'Académie une lettre que vous avez pris la peine d'écrire à ce misérable Furetière, et la Compagnie s'est un peu formalisé du trop d'honneur que vous lui faites. . . . Je voudrois que vous eussiez été ici dans le temps que cette plaie a été faite à l'Académie; vous y auriez eu bonne part, cur vous auriez fait la même faute que nous, si c'est une faute que d'avoir retranché ce membre pourri de notre corps.

<sup>7)</sup> Bussy an Rabutin, Brief vom 6. April 1687 (ib. VI, p. 55): Qu'est devenu le célèbre Furetière? Y a-t-il eu un arrêt contre lui?

<sup>1)</sup> Die Factums erschienen zusammengestellt Paris 1694, 2 Bde. 12°. Neuausgabe von Charles Asselineau, Paris 1859. (Bibl. elz.)

Huet nebst manchem anderen blieben ihm treu; nur der in dem zweiten Factum arg mitgenommene La Fontaine ging zu den Feinden über. Nach längerer Krankheit starb Furetière zu Paris am 14. Mai 1688. Er hatte nicht die Freude gehabt, das Wörterbuch, die Quelle seiner Leiden, noch erscheinen zu sehen. Als Unterschrift zu seinem Bildnis hat Santueil im Anschluss an Ovid folgende Verse gedichtet:

Multum scire nocet, si non tam docta locutus, Felix ingenio viveret ille suo.

2. Ehe wir zum Roman bourgeois übergehen, sei der übrigen Werke Furetière's in aller Kürze gedacht. Gleich das an erster Stelle zu nennende Gedicht hat übrigens auch für die Geschichte des Romans im XVII. Jahrhunderte eine nicht ganz untergeordnete Bedeutung. Es ist die

Nouuelle Allegorique, ou Histoire des derniers troubles arriuez au Royaume d'Eloquence, Paris, 1658, anonym¹),

eine litterafische Satire von grosser Kraft und Feinheit im Gewande einer allegorischen Erzählung (Feldzug der Prinzessin Rhetorique gegen den Fürsten Galimatias), ein Produkt, wie deren Sorel mehrere geliefert hatte (s. oben S. 1161). Man liest z. B. auf Seite 37 folgenden amüsanten auf die pseudoidealistischen Romane gemünzten Ausfall, der wohl keines Kommentares bedarf:

La Komanie d' souffrit aussi beaucoup d' Cela veut dire icy de cette inondation, & ce sut à la le Païs des Romans. verité grand dommage, car c'étoit vn vray Païs de Caucagne. Il y avoit les plus beaux temples, palais & jardins, qui se puissent imaginer.

<sup>2)</sup> Von dem nicht häufigen Schriftchen stand uns von der kgl. Paullinischen Bibliothek in Münster i. W. zur Verfügung die: Seconde Edition, revüe & corrigée. A Paris, Chez Guillaume de Luyne, libraire Juré, au Palais, en la salle des Merciers, à la Justice. MDC LIX [1659]. Das Achevé d'imprimer vom 25. April 1658.

On n'y voyoit que festes, promenades, bals, & réjouissances. Il n'étoit peuplé que de Galans & d'Illustres; jamais on n'y vid de femme laide ny d'homme mal sait; la Mort même n'y entroit que pour chercher les traîtres & les affas-Les Capitaines Nervéze & des Escuteaux1) en sûrent les destructeurs; ils firent manger le Païs par des Garnifons d'Allegories dont ils le surchargérent: & sous prétexte d'y mettre une nouuelle police, & d'y reformer langue, ils en changérent le gouuernement, de sorte qu'il n'étoit plus reconnoissable. Tout le plat Païs sut contraint de subir le joug de leur domination, & il n'y eut que quelques grandes places régulieres & bien sortifiées, qui se purent désendre de leurs approches & resuser l'entrée à Galimatias.

Auf Seite 85 erfahren wir, wen Furetière für die Koryphäen der Romandichtung seiner Zeit ansieht: d'Urfé, Gomberville und La Calprenède (qui possédoient presque tout le Païs connu de la Romanie.) Seite 140 heisst der Cyrus der Scudéry

vne des plus belles Villes de la Province, fameuse par une grande *Vniversité* d'amour, qui y étoit établie, & dont les Bourgeois étoient sort civils & de fort bon entretien.

Als fermiers généraux des Reiches "Romanie", d. h. als die Hauptverleger idealistischer Romane, die ein gut Stück Geld verdienen, bezeichnet der Dichter (p. 140 und 156) Augustin Courbé und Antoine de Sommaville.

In das Jahr 1659 fällt alsdann eine zweite litterarische Satire: Le Voyage de Mercure, en cinq livres et en vers, (1 Bd. 12°, Paris), die aber auf die Romane nicht deutlich zu sprechen kommt. Hierauf erschienen 1666,

<sup>1)</sup> p. 19: Ce sont deux Méchas Autheurs qui ont sait beaucoup de Livres & de Romas assez estimez, dans la vieille Cour, & dont le stile a été condamné par la trop grande affectation d'y mettre des figures.

gleichzeitig mit dem Roman bourgeois: Poésies (1 Bd. 8°, Paris), gleichfalls satirischen Inhalts, jedoch nicht nur auf die Litteratur, sondern auch auf den Kaufmannstand, die Juristen u. s. w. gemünzt. Hieran schlossen sich Fables modernes et nouvelles, der meist in die Werke Boileau's aufgenommene Chapelain décoiffé, 1) noch heute nicht vergessen, und wohl auch einzelne Szenen der Plaideurs Racine's (1668) — leider ist genaueres über diese Mitarbeiterschaft Furetière's an dem einzigen Lustspiel des Dichters der Athalie nicht überliefert. 2)

Das Dictionnaire universel erschien wie gesagt erst nach dem Tode seines Verfassers: Rotterdam 1690, 1691 (ed. Bayle), 1701 (mit Nachträgen von Basnage de Beauval), 1708, im Haag 1727 (ed. Brutel de la Rivière), zuletzt vier starke Foliobände. Es bildet die Grundlage zu dem wohlbekannten umfangreichen Dictionnaire de Trévoux, der freilich in jesuitischer Weise Furetière's Namen auf dem Titelblatte verschweigt und den Autor sogar im Vorworte angreift. Noch heute nimmt das Dictionnaire universel unter allen lexikalischen Werken eine ehrenvolle Stellung ein, es allein gewährt authentische Aufschlüsse über das minder geläufige französische Sprachgut des XVII. Jahrhunderts.

Die aufgeführten Werke verraten bereits, was wir vom Roman bourgeois zu erwarten haben: vor allem ein negatives, satirisches Werk, dessen Spitze ebensowohl gegen litterarische wie moralische Gebrechen und Thorheiten gerichtet sein wird, daneben aber auch ein Werk das positiven Wert besitzt durch treue Beobachtung alles Bürgerlich - Volkstümlichen, durch unverfälschte Wiedergabe nicht allein familiärer Sitten, sondern auch der familiären Sprache der Zeit.

<sup>1)</sup> Ce fut au Mouton-Blanc, selon les uns, et selon Boileau dans un repas chez Furetière, que le Chapelain décoiffé se fit le verre en main. Fournel, Litt. indép., p. 161. Die Abfassung fällt in das Jahr 1664.

<sup>2)</sup> Vgl. Fournel, Einl. zum Rom. com., p. XXXIX Note

3. Der Roman bourgeois ist vermutlich im Verlaufe des Jahres 1665 geschrieben worden. Am 13. März 1666 erwarb der Dichter das königliche Privileg, am 5. November desselben Jahres war sein Werk ausgedruckt. Verleger war ursprünglich Claude Barbin, doch teilte dieser das Privileg sogleich mit Thomas Jolly, Louis Billaine, Denis Thierry und Théodore Girart, alles mehr oder minder bekannten pariser Buchhändlern. Die Editiones principes tragen also bald die eine, bald die andere Firma<sup>1</sup>.) Die Dichtung zerfällt in zwei Bücher,

<sup>1)</sup> Bibliographisches. Der Roman bourgeois muss in sehr starker Auflage hergestellt worden sein, denn diese ersten Auflagen sind noch heute nicht gerade selten. Uns liegen vor: LE | ROMAN | BOVRGEOIS | OVVRAGE CO-MIQVE. | [Vignette: Ansicht von Paris.] A PARIS, | Chez DENIS THIERRY, ruë saint | Iacques, | à l'enseigne de la ville | de Paris. | M. DC. LXVI [1666], | AVEC PRIVILEGE DV ROY. 700 bezifferte Seiten 8°; unbeziffert sind das Avis du Libraire, au Lecteur und das Privilége (5 Blatt). — LE | ROMAN | BOVRGEOIS. | Etc., wie oben, ... chez Claude Barbin & Louys Billaine, &c. Umfang u. s. w. wie oben. Weitere Auflagen erschienen im 17. Juhrhunderte nicht, wohl aber (Amsterdam) 1704, 1709, 1713 (Nancy, mit einem Schlüssel von Cusson) und 1714. Die Angabe Asselineau's, dass der Roman bourgeois im 17./18. Jahrhundert nur dreimal gedruckt worden sei, ist demnach irrig. — Eine (vortreffliche) Analyse gab 1775 die Bibl. univ. des Romans (Sept., p. 124 ff.). — Fortsetzungen wurden nicht versucht. - Neuausgaben: 1) Le Roman bourgeois, ouvrage comique, par Antoine Furetière. Nouvelle édition, avec des Notes historiques et littéraires par M. Edouard Fournier, précédée d'une Notice par M. Charles Asselineau. Paris, P. Jannet (Bibl. elz.), 1854, 16°. Diese Ausgabe ist entschieden seltener als die von 1666. — 2) Volkstümliche Ausgabe bei Garnier Frères, Paris o. J. 18°. Der Text Abdruck des vorigen. — 3) Le Roman bourgeois, ouvrage comique par Antoine Furetière. Avec Notice et notes par M. Pierre Jannet. Paris, C. Marpon & E. Flammarion, 1868, später o. J. neuaufgelegt. (Nouvelle Collection Jannet-Picard), 2 vols. kl. 8°, je 1 Fr. Wir zitieren nach dieser Ausgabe, die zuerst einen sorgfältig gearbeiteten Glossaire-index bringt. — 4) Prachtausgabe in der Petite Bibliothèque de luxe de Romans célèbres, 10 VII. Paris o. J., 1 Bd. 80 (mit Vorwort von É. Colombey).

von denen das erste fast ausschließslich erzählend, das zweite fast ganz satirisch gehalten ist.

Natürlich ist das Advertissement du Libraire, au Lecteur, vom Dichter selbst abgefasst. Nicht allein unterhalten, heisst es hier, wolle das Buch, sondern auch belehren: ridendo castigat mores. Weniger die grossen Laster, als die kleinen Schwächen der Menschen wolle es geisseln: les defauts ordinaires, qui jont d'autant plus dangereux qu'ils sont plus frequens; car on y tombe par habitude, & personne presque s'en donne de garde. Ne voit-on pas tous les iours vne infinité d'esprits bourus? d'importuns? d'auares? de chicaneurs? de fanfarons? de coquets? & des coquettes? Cependant y a-il quelqu'vn qui les oze advertir de leurs defauts & de leurs sottises? si ce n'est la Comedie ou la Satyre? Um aber diesen Zweck zu erreichen: il faut que la nature des Histoires & les caractères des personnes soient tellement appliquées d nos mœurs, que nous croyons y reconnoistre les gens que nous voyons tous les iours. Damit bekennt sich der Dichter deutlich zum realistischen Prinzip. Aber wenngleich die nachfolgenden Schilderungen ganz lebenswahr seien, möge der Leser doch nach den Originalen der porträtierten Persönlichkeiten nicht suchen: la Clef ne te seruira de rien, car la Serrure est mélée.

Eine kurze Inhaltsangabe des Romans möge nun der näheren Würdigung vorangehen und als Grundlage dienen.

Javotte, die schöne Tochter des Prokurators Vollichon, hat an einem hohen Festtage das Ehrenamt übernommen, in der Karmeliterkirche am Maubertplatze Almosen für die Armen einzusammeln. Nicodeme, ein junger Advokat, erblickt sie hierbei zum erstenmale: ihre Schönheit besticht ihn derart, dass er gleich nach Beendigung des Gottesdienstes mit Javotte ein Gespräch anknüpft und sie nach Hause geleitet. Seitdem ist sein Trachten darauf gerichtet, in der Familie des Mädchens Eingang zu finden. Nach einigen vergeblichen Versuchen

gelingt ihm dies, denn Vollichon ist für Schmeicheleien und namentlich Geschenke, an denen es Nicodeme nicht fehlen lässt, sehr zugänglich. Er lernt allmählich Javotte näher kennen und verliebt sich mehr und mehr in sie. Bald auch erwirkt er von den Eltern, da er seiner Stellung und seinem Vermögen nach ein keineswegs verächtlicher Freier ist, die Einwilligung, und wird mit Javotte in zwei Kirchspielen aufgeboten. Aber damit ist sein gutes Glück zu Ende, ohne dass er es allerdings fürs erste noch ahnt.

Bevor Nicodeme Javotte kennen lernte, hatte er gleich vielen anderen jungen Lebemännern eine gewisse Lucrece hofiert, die Nichte eines Prokurators, dessen Gattin einen grossen geselligen Kreis um sich zu versammeln pflegte. Der am meisten begünstigte Kurmacher Lucrece's war ein reicher, jedoch noch unmündiger Marquis gewesen. Um diesen auszustechen, hatte sich Nicodeme eines Tages hinreisen lassen, Lucrece halb im Scherz, halb im Ernst ein Eheversprechen zu übergeben, wie sie ein gleiches schon von jenem Marquis besass. Dieser aber wusste sich durch eine List wieder in den Besitz des Dokumentes zu setzen, und als er zu seinem Regimente abberufen wurde, verliess er Lucrece in der Absicht, nie wieder zu ihr zurückzukehren. um so ehrloser gehandelt, als sein Verhältnis mit Lucrece kein unschuldiges gewesen war. Als nun Nicodeme mit Javotte aufgeboten wurde, spielte diesem ein missgünstig gesinnter Kollege, Villeslatin, einen bösen Streich. Er hatte zufällig bei Lucrece Nicodeme's Eheversprechen gesehen, das diese bis dahin absichtslos aufbewahrt hatte; ohne ihr etwas mitzuteilen, eilt er sofort Einspruch zu erheben und die Vollichon's sowohl wie den Oheim Lucrece's von dem bestehenden Hindernis zu anfangs ungehalten, ihren unterrichten. Lucrece ist Namen an die Öffentlichkeit gebracht zu sehen, aber da ihr Zustand sich von Tag zu Tag weniger verbergen lässt, sieht sie endlich darin einen Ausweg, ihre Ehre

zu retten, wenn sie Nicodeme zur Erfüllung der ihr gegebenen Zusage zwingen lässt. Natürlich setzen Villeflatin's Enthüllungen Nicodeme bei den Vollichon's in tiefste Ungnade; man weist ihm mit ungeschminkten Worten die Thür, und in seinem Zorne und seiner Beschämung fallen seine Abschiedskomplimente so ungeschickt aus, dass er zuguterletzt noch unter dem Hausrate der Familie eine grosse Verwüstung anrichtet.<sup>1</sup>)

1) Wir geben die hochkomische Szene als Stilprobe. P. 142 ff. der editio princeps.

Cependant Nicodeme qui ne sçauoit rien ces nouueaux incidens, alla le soir mesme voir Javotte sa vraye Maistresse; & ayant mis des canons blancs, s'estant bien frisé & bien poudré, il arriva en chaise fort gay, retroussant sa moustache, & gringottant vn air nouueau. rencontra dans la Salle la mere & la fille, toutes deux Bourgeoisement occupées à ourler quelque linge pour acheuer le Trousseau de l'Accordée. Le froid accueil qu'elles luy sirent le surprit vn peu, & commençant la conversation par l'ouurage qu'elles tenoient; Certes, ma bonne Maman (luy dit-il) nostre Fille uous aura bien d'obligation, car ie me doute bien que ce linge, à quoy vous trauaillez est pour elle. La pretenduë Belle-mere luy répondit assez brusquement; Ouy, Monsieur, c'est pour elle, mais il vous passera bien loin du nez. Ie vous trouue bien hardy de venir encore ceans, apres nous auoir voulu affronter. Là, là, ma fille est jeune, & ne manquera pas de Partis; nous ne fommes pas des personnes à aller playder à l'officialité pour auoir vn Gendre. Allez trouuer uostre autre Maistresse à qui vous auez promis Mariage. Nous ne voulons pas estre cause qu'elle soit dés-honnorée. Nicodeme encore plus estonné, jura qu'il n'auoit aucun engagement qu'auec sa Fille. Vrayment (reprit aussi-tost la Procureuse) il nous en feroit bien accroire, si nous n'auions de quoy le conuaincre. Et appellant sa Seruante, elle luy dit: Iulienne, allez querir vn papier qui est là haut sur le manteau de la cheminée, que ie luy sasse veoir fon bec-jaune? Quand il fut apporté; tenez (dit-elle) voyez si ie parle par cœur? Nicodeme pensa tomber de son haut en le lisant; car il connoissoit le cœur de Lucrece, & il ne pouvoit conceuoir qu'vne si fiere personne voulust playder à l'Officialité pour auoir vn mary. Il sçauoit qu'elle n'auoit receu sa Promesse qu'en riant, & sans sonder sur cela aucune esperance ny dessein de Mariage. Aussi n'en auoit-elle point parlé depuis; de sorte qu'il s'imagina que cela n'estoit point sait par son ordre. Il dit donc à sa Belle-mere; Voylà vne piece que quelque ennemy me jouë; s'il ne tient qu'à cela, ie vous apporte dés demain vne main-leuée de cette opposition pardeuant Notaires.

Ie n'ay que faire (répondit-elle) de Notaires ny d'Aduocats, ie

Mittels einer ansehnlichen Geldsumme gelingt es Nicodeme bald, die Ansprüche Lucrece's, oder vielmehr des habsüchtigen Villeflatin, zu befriedigen, doch gewinnt er die Gunst der Familie Vollichon nicht wieder. Es hat sich nämlich inzwischen Javotte ein anderer Freier angeboten, der linkische, beschränkte und geizige Advokat

ne veux point donner ma fille à ces débauchez, & à ces amoureux des onze mille Vierges. Ie veux vn homme qui soit bon mary, & qui gagne bien sa vie.

Nicodeme qui ne trouuoit pas là grande satisfaction, & d'ailleurs impatient de sçauoir la cause de cette broüillerie, prit congé d'elles peu de temps apres. Il ne sut pas assez hardy pour saluer en sortant sa Maistresse, de la maniere qu'il est permis aux Amans declarez. Pour lauotte, elle se contenta de luy faire vne reuerence muette; mais en se leuant, elle laissa tomber vn peloton de fil & ses ciseaux qui estoient sur sa juppe. Nicodeme se jette aussi-tost auec precipitation à ses pieds pour les releuer, lauotte se baisse de son costé pour le preuenir; & se relevant tous deux en mesme temps, leurs deux fronts se heurtent auec telle violence qu'ils se firent chacun vne bosse. Nicodeme au desespoir de ce mal-heur, voulut se retirer promptement; mais il ne prit pas garde à vn buffet boiteux qui estoit derriere luy, qu'il choqua si rudement qu'il en fit tomber vne belle Porcelaine, qui estoit vne fille vnique fort estimée dans la maison. Là dessus la mere éclatte en injures contre luy; il fait mille excuses, & en veut ramasser les morceaux pour en renuoyer vne pareille. Mais en marchant brusquement auec des souliers neus sur vn plancher bien frotté, & tel qu'il deuoit estre pour des Fiançailles, le pied luy glissa; & comme en ces occasions on tache à se retenir à ce qu'on trouue, il se prit aux houppes des cordons qui tenoient le Miroir attaché; or le poids de son corps les ayant rompus, Nicodeme & le Miroir tomberent en mesme temps. Le plus blessé des deux neantmoins, ce sut le Miroir, car il se cassa en mille pieces, Nicodeme en sut quitte pour deux contusions assez legeres. La Procureuse s'écriant plus sort qu'auparauant, luy dit; Qui m'a amené icy de Ruïne-maisons? Ce Brise-tout? Et se met en estat de le chasser auec le manche du ballay. Nicodeme tout honteux gagna la porte de la Salle; mais estant en colere, il l'ouurit auec tant de violence, qu'elle alla donner contre vn Theorbe qu'vn voisin auoit laissé contre la muraille, qui sut entierement brisé. Bien luy en prit qu'il estoit tard; car en plein iour, au bruit que saisoit la Procureuse, la huée auroit fait courir les petits enfans apres luy. Il s'en alla donc également rouge de honte & de colere; & à cause de l'heure ne pouuant rien faire ce soir-là, il se resolut d'attendre au jour d'apres à voir Lucrece.

Jean Bedout; er ist reicher als Nicodeme und über die Massen solid, und so trägt er über diesen leicht den Sieg davon. Javotte ist Nicodeme jetzt so gleichgiltig Sie ist durch Laurence, eine Base Bedout's, wie Bedout. in preziöse Kreise eingeführt worden, in denen sie sich, nachdem sie eine Zeitlang durch Unerfahrenheit in gezierten Manieren und Unkenntnis der modischen Salonlitteratur arge Blössen gegeben, sehr heimisch und wohl fühlt, und wo sie sich in einen der zierlichen Modeherren, Pancrace, verliebt.1) Als daher das Verhältnis mit Bedout auf Wunsch der Eltern durch eine Heirat abgeschlossen werden soll, weigert sie sich entschieden, diesem ihre Hand zu reichen. Über solchen Widerspruch empört, verweist Vollichon seine Tochter in ein Kloster. Doch dieses ist keineswegs eine Stätte der Abgeschiedenheit und Busse; die Ränkesucht und der leichtfertige Ton der grossen Welt sind auch in seine Mauern ein-

<sup>1)</sup> Die Lektüre von Romanen, namentlich die der Astrée, ist es, was Javotte aus einem schlicht bürgerlichen Mädchen in eine geschraubte und sinnliche Kokette umwandelt. Sie fühlt sich ganz als "Hirtin" und erblickt in Pancrace nur das Urbild Celadon's. — Gelegentlich einer Zusammenkunft der bürgerlichen Preziösen wird die Historiette de l'Amour esgaré (I, p. 133 der Jannel-Ausg.) erzählt, ein ironisch-mythologisches Geschichtchen von den Thaten und Erlebnissen des seiner Mutter entlaufenen Cupido. Viele Anspielungen der Erzählung sind heute unverständlich, nur die Satire auf die Scudéry (s. sp.) vermag uns noch zu ergötzen. Die Idee, Amor seiner Mutter entlaufen zu lassen, hatte schon Moschos (im Ερως δραπέτης) ausgeführt, und bei Somaize (ed. Livet, t. I, p. 192) lesen wir: Sur la fin de l'année 1661, le Pere et l'Enfant de tout le monde se divertira aux dépens de ceux et de celles qui n'y pensent pas, et fera un grand ravage dans le monde. Dazu bemerkt der Schlüssel: Le Pere et l'Ensant de tout le monde, c'est un livre qui courre, en manuscrit, nomme l'Amour eschappé, gallanterie allegorique de Mademoiselle Petit (in Preziösenkreisen "Punthee"). Höchst wahrscheinlich also, dass Furetière, der gleich Scarron wenigstens eine Zeitlang sich in den ruelles à la mode bewegt hatte, hier nur ein gehörtes Geschichtchen auf seine Weise, d. h. mit satirischer Färbung, nacherzählt.

gedrungen. Javotte findet bald Gelegenheit, wieder mit Pancrace in Beziehungen zu treten, und beharrt auf ihrer Weigerung, Bedout zu heiraten. Schliesslich lässt sie sich, um eine vollendete Thatsache zu schaffen, von ihrem Anbeter entführen.

Hier wendet sich der Roman zu Lucrece zurück. Sie hatte, nachdem sie Nicodeme freigegeben, eine völlige Sinnesänderung geheuchelt. Sie verurteilt jetzt das Treiben der Welt aufs härteste und zieht sich ganz zu stillen Betrachtungen zurück. So nimmt es niemand Wunder, das Lucrece sich eines Tages in ein Kloster begibt. Natürlich war dies alles aber nur geschicktes und notwendiges Komödienspiel: bald verlässt Lucrece die fromme Zufluchtsstätte, wartet auf dem Lande ihre Entbindung ab und geht danach, Gesundheitsrücksichten zum Vorwande nehmend, in ein anderes Kloster, nicht als Novize, sondern als Pensionärin. Trotzdem kommt sie bald in den Ruf grösster Sittenstrenge und Frömmigkeit; Laurence hört von ihr und findet, dass niemand so gut zur Gattin ihres Vetters Bedout passe, wie Lucrece. Auch Bedout selbst, der höchst moralische, ist von Lucrece entzückt, und so findet, da diese sich nur zu gern überreden lässt, ins weltliche Leben zurückzukehren, die Vermählung zwischen beiden statt. -

Hiermit endet das erste Buch. Was man vom zweiten zu erwarten habe, nämlich keine Weiterführung des bisher Erzählten, ja nicht einmal einen Roman, hat der Dichter selbst mit dürren Worten gesagt:

Si vous attendez, Lecteur, que ce Liure soit la suite du premier, & qu'il y ait une connexité necessaire entr'eux, vous estes pris pour duppe. Détrompez-vous de bonne heure, & sçachez que cét enchaînement d'intrigues les vns auec les autres, est bien seant à ces Poëmes herosques & fabuleux, où l'on peut tailler & rogner à sa santaisse. Il est aisé de les farcir d'Episodes, & de les coudre ensemble auec du fil de Roman, suiuant le caprice ou le Genie de celuy qui les inuente. Mais il n'en est pas le mesme de ce tres-veritable & tres-sincere recit, auquel ie ne donne que la sorme, sans alterer aucunement la matiere. Ce sont de petites Histoires & aduantures arriuées en diuers quartiers de la Ville qui n'ont rien de commun ensemble, & que ie tasche de

rapprocher les vnes aux autres autant qu'il m'est possible. Pour le soin de la liaison, je le laisse à celuy qui reliera le Liure. Prenez donc cela pour des Historiettes separées si bon vous semble, & ne demandez point que i'obserue ny l'vnité des temps ny des lieux, ny que ie sasse voir vn Heros dominant dans toute la piece. N'attendez pas non plus que ie reserve à marier tous mes Personnages à la fin du Liure, où on void d'ordinaire celebrer autant de nopces qu'à vn Carnaual. Car il y en aura peut-estre quelques-vns qui apres auoir fait l'amour voudront viure dans le Celibat; d'autres se marieront clandestinement, & sans que vous ny moy en sçachions rien. Ie ne m'oblige point encore à n'introduire que des amours sur la Scene, il y aura aussi des Histoires de Haine & de chicane, comme celle-ci qui vous a esté racontée: enfin toutes les autres passions qui agitent l'esprit Bourgeois y pourront trouuer leur place dans l'occasion. Que si vous y vouliez rechercher cette grande regularité que vous n'y trouuerez pas, sçachez seulement que la saute ne seroit pas dans l'Ouurage, mais dans le titre: ne l'appelez plus Roman, & il ne vous choquera point en qualité de recit d'auentures particulieres (p. 405-408 der Ed. princ.; t. II, p. 5-6 der Jannel-Ausg.).

Hierauf folgt die Histoire de Charroselles, de Collantine & de Belastre, eine erbitterte Satire auf Charles Sorel, der schon im ersten Buche unter so durchsichtigem Anagramm aufgetreten war, ohne dass ihm der Dichter jedoch viel schlimmeres nachgesagt hätte, als dass er für seine Schriften keine Verleger finde. 1)

<sup>1)</sup> T. I, p. 132 (der Jannet-Ausg.): ... Charroselles qui alloit lire dans les compagnies ses ouurages pour se consoler de ce que les libraires ne les vouloient point imprimer. Wie wenig begründet dieser Spott war, beweist wohl hinlänglich die lange Liste der Werke Sorel's, deren Mehrzahl bei Verlegern ersten Ranges erschienen ist. Da zwischen dem I. und II. Buche des Roman bourgeois die Stimmung Furetière's gegen den Dichter des Francion sich so wesentlich verschlechtert, muss wohl ein ganz frisch entstandener Zwist zwischen den beiden angenommen werden. Wir müssen hier wiederholen, dass wir über die Ursache der Feindschaft zwischen Furetière und Sorel - Männer, die in der Unabhängigkeit ihres Charakters, in ihren ästhetischen und politischen Ansichten, namentlich auch in ihrem Hasse gegen die Akademie, in ihrer Vorbildung und in ihrer Lebensweise sich so ähnlich waren und die daher weit eher zu freundschaftlichem Zusammenwirken geschaffen erscheinen möchten — nichts wissen.

Nun aber lese man zunächst folgende liebenswürdige Personalbeschreibung:

Charrofelles ne vouloit point passer pour Autheur, quoy que ce fust la seule qualité qui le rendist recommandable, & qui l'eust sait connoistre dans le Monde. Ie ne sçay si quelque remors de conscience des sautes de sa ieunesse luy faisoit prendre ce nom à injure,1) tant y a qu'il vouloit passer seulement pour Gentilhomme ... 2) encore qu'il n'y eust pas plus de trente ans que son pere sust mort Procureur . . . Quelque hardy que fust un homme à luy dire des iniures, il n'osoit iamais les luy dire à son nez, tant ce nez estoit vindicatif & prompt à payer. Cependant il fouroit son nez partout, & il n'y auoit gueres d'endroits à Paris où il ne fust connu. Ce nez qu'on pouuoit à bon droit appeller son Eminence, & qui estoit tousiours vestu de rouge, auoit esté fait en apparence pour un Colosse; neantmoins il auoit esté donné à vn homme de taille assez courte. Ce n'est pas que la Nature eust rien sait perdre à ce petit homme, car ce qu'elle luy auoit osté en hauteur, elle le luy auoit rendu en groffeur; de forte qu'on luy trouuoit assez de chair, mais fort mal pestrie. Sa cheuelure estoit la plus desagreable du monde; Et c'est sans doute de luy qu'vn Peintre Poëtique pour ébaucher le portrait de sa teste auoit dit:

On y void de piquans cheueux
Devenus gras, forts & nerueux,
Herisser sa teste pointuë
Qui tous meslez s'entr'accordans
Font qu'vn peigne en vain s'éuertue
D'y mordre auec ses grosses dents.

Aussi ne se peignoit il iamais qu'auec ses doigts, & dans toutes les Compagnies c'estoit sa contenance ordinaire. Sa peau estoit grenuë comme celle des Maroquins, & sa couleur brune estoit rehaussée par de rouges bourgeons qui la perçoient en assez bon nombre. En general, il auoit vne vraye mine de Satyre; la sente de sa bouche estoit copieuse, & les dents sort aiguës; belles dispositions pour bien mordre. Il l'accompagnoit d'ordinaire d'vn ris badin, dont ie ne sçay point la cause, si ce n'est qu'il vouloit monstrer les dents à tout le monde. Ses yeux gros & boussis auoient quelque chose de plus que d'estre à fleur de teste. Il y en a qui ont cru que comme on se met sur des Balcons en saillie hors des senestres pour découvrir de plus loin; aussi la Nature luy auoit mis des yeux en dehors pour découvrir ce qui se saisoit de mal chez ses Voisins. Iamais il n'y eut vn homme plus médisant ny plus enuieux, il ne trouuoit rien de bien sait à sa fantaisie . C'estoit le plus grand resormateur en pis qui ait iamais esté, & il

2) S. oben S. 46.

<sup>1)</sup> Offenbar eine Anspielung auf *Francion*, dessen Autorschaft ja Sorel als älterer Mann abzuleugnen versuchte.

corrigeoit toutes les choses bonnes pour les mettre mal ... Sa vanité naturelle s'estoit accruë par quelque reputation qu'il auoit euë en jeunesse à cause de quelques petits ouurages qui auoient eu quelque debit ... (p. 409 ff. der ed. princ.; t. II, p. 7 ff. der Jannet-Ausgabe.)

Dann wird von der einzigen "Liebesgeschichte" — es ist viel eher eine Histoire de Hayne — erzählt, welche Charroselles je durchlebt. Natürlich ist die ihm beigesellte Dame, die prozesssüchtige alte Jungfer Collantine, gleich ihm eine abschreckende Karrikatur.1) Nur vorübergehend wird das gute Einvernehmen beider, das sich nur eben darauf gründet, dass beide am Widerspruche das grösste Wohlgefallen finden, dadurch getrübt, dass Collantine dem "Gentilhomme" Charroselles mit grosser Personalkenntnis seine bürgerliche Abkunft nachweist und auch nach einer heftigen Priigelszene bei ihrer Behauptung bleibt. Sicherlich hätte schon damals Charroselles Collantine geheiratet, wäre nicht ein neuer Freier an letztere herangetreten, der plumpe Ignorant Belastre, der sich das Amt eines Prévôt erschlichen hat, und sich nun fortwährend durch die gröbsten Tölpeleien Indessen verschwindet Belastre bald wieder blossstellt. von der Bildfläche, indem seine Amtsentsetzung erfolgt, die er durch etliche Collantine glücklich abgelernte Chikanen eine Zeitlang hintertrieben hatte. Es erfolgt nun die Vermählung des würdigen Paares, aber schon am Morgen nach der Hochzeit strengt Collantine um einer zerbrochenen Haarnadel willen einen Prozess gegen

Pilier mobile du Palais,
Ame aux procés abandonnée;
C'est dommage, tant tu t'y plais,
Que Normande tu ne sois née:
Ie m'attends qu'vn de ces matins,
Ton humeur chicaneuse plaide
Contre le Ciel, & les Destins,
Qui t'ont fait si gueuse & si laide.

<sup>(</sup>p. 470 f. der ed. princ., II, p. 36 f. der Jannet-Ausg.) Collantine ist der ins weibliche übersetzte Chicanneau aus Racine's Plaideurs, an denen ja, wie erwähnt, unser Dichter Anteil hat.

ihren Gemahl an. Den, der das Ende der Streitsache erfahren möchte, verweist der Dichter zum Schlusse auf die Fabel von jenem Hunde, der alles Wild einholte, und jenem Hasen, der nie eingeholt werden konnte, und die also wohl noch heutigen Tages auf den Beinen sind.

Eingeschaltet wird das Charakterbild des Dichterlings und Parasiten Mythophylate, der eben verstorben ist und ausser armseligem Hausrate nur eine kleine Bücher- und Manuskriptensammlung hinterlassen hat, deren Verzeichnis Charroselles mit Vergnügen durchmustert. Er findet da unter anderem:

'AMADISIADE, ou la Gauléide, Poéme Héroï-Comique, cotenant les Dits, Faits & Prouesses d'Amadis de Gaule, & autres Nobles Cheualiers: diuisé en vingt-quatre Volumes, & chaque Chant en vingt-quatre Chapitres, & chaque Chapitre en vingt-quatre Dixains, œuvre de 1724800. vers, sans les arguments. 1)

L'AVIS sans fin, ou le Projet & dessein d'vn Roman vniuersel, diuisé en autant de Volumes que le Libraire voudra payer.

DICTIONNAIRE Poëtique, ou Recueil succint des mots & Phrases propres à saire des vers; comme appas, attraits, charmes, stêches, flammes, beauté jans pareille, merueille sans seconde, &c. Auec vne Presace, où il est monstré qu'il n'y a qu'enuiron vne trentaine de mots, en quoy consiste le leuain Poëtique pour saire ensier les Poëmes & les Romans à l'infiny (p. 597 ff.).

Von einer vierbändigen, in unzählige Kapitel zerfallenden SOMME DEDICATOIRE wird schliesslich
eine ausführliche Inhaltsangabe im Tone gelungenster
Ironie gegeben, begegnete sich doch Furetière mit Sorel
in dem heftigsten Widerwillen gegen die in spekulative
Beutelschneiderei ausartende Dedikationssucht der zeit-

<sup>1)</sup> Vermutlich zielt der Spott — obschon es allerdings zahllose mehr als weitschweifige Amadisdichtungen gibt — auf den Roman des Romans, ou la Conclusion de l'Amadis, du Chevalier du Soleil, & autres Romans de Chevalerie, par DU VERDIER, Paris 1626, 7 sehr starke Bände 8°. Beiläufig bemerkt, zählt eine der deutschen Amadisübersetzungen dreissig Bände. Amadisdichtungen in gebundener Rede, wie Furetière's fingierten Opus, sind indes äusserst selten.

H. Kærting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

genössischen Autoren. Schliesslich wird eine Art Preistarif zu Nutz und Frommen derer mitgeteilt, die das Geltiste haben, in Romanen als mehr oder minder beweihräucherte personnages déguises zu figurieren (p. 665 ff.

der ed. princ.):

ESTAT ET ROOLE DES fommes aufquelles ont esté moderement taxées dans le Conseil Poëtique les places d'Illustres et demy-Illustres, dont la vente a esté ordonnée pour faire vn fonds pour la subsistance des pauures Autheurs.

Pour vn principal Heros d'vn Roman de dix Volumes .... 000. liu. parif.<sup>1</sup>) Pour vne Heroïne & Maistresse du Heros ..... oo. l. par. Pour vne place de son premier Escuyer ou Consident .... Pour vne place de Demoiselle suiuante et confidente ..... 3 . . . par . . . Pour ceux de 5. Volumes & au dessous, ils seront taxéz à proportion. Pour vn Rival malheureux & qui est Prince ou Heros . . . Pour le Heros d'vn Episode ou Histoire incidente . . . . . Pour la Commemoration d'vne autre personnne faite par occasion. Pour vn Portrait ou caractere d'vn personnage introduit 20. l. tournois. Nota que selon qu'on y met de beauté, de valeur ou d'esprit, il faut augmenter la taxe. Pour la description d'vne Maison de Campagne qu'on déguise en Palais enchanté, pour la façon seulement sera paye.<sup>2</sup>) . . . . . Pour l'Anagramme du nom du personage depeint . . . . . quarante fous. Pour faire qu'vn amant ait aduantage sur son rival, & qu'il soit heureux dans les combats & intrigues . . . . idem.

<sup>1)</sup> Die Preise sind leider, wie es p. 667 heisst, durch Fäulnis und Rattenfrass in dem dem Dichter vorliegenden Original zum Teil unleserlich geworden.

<sup>2)</sup> Dieser Hieb trifft die Scudéry, die in der Clélie, vermutlich nicht unentgeltlich, das Landhaus Fouquet's (Vaux-de-Vicomte) unter dem Namen Valterre verherrlicht hatte. Siehe unseren I. Band, S. 439 f.

Es liegt auf der Hand, dass eine Beurteilung des Roman bourgeois vom ästhetischen Standpunkte aus die beiden ja auch völlig disparaten Teile von einander zu sondern hat. Während an den ersten der Massstab des echten Romans angelegt werden kann und muss, verträgt der zweite eine Würdigung nur als ein cum ira et studio in aller Hast hingeworfenes satirisches Quodlibet.

Bewundernswert ist am ersten Teile des Roman bourgeois vor allem die geradezu geniale Verknüpfung von Erzählung und vielgestaltiger Satire, die innige Verschmelzung also positiver und negativer Elemente. Der Dichter zürnt, spottet und tadelt, lehrt aber gleichzeitig im gewinnendsten Tone auch das Bessermachen. Nur wenige Dichtungen gibt es, die sich in dieser Hinsicht dem Werke Furetière's vergleichen lassen — man denke z. B. daran, wie unverbunden im Münchhausen Immermann's die Karrikatur und das schöne Vorbild nebeneinander stehen.

Der Erzähler Furetière berichtet uns die Geschicke einiger Personen mittleren Standes, des Standes, welchem er selbst angehörte und den er aus täglicher Beobachtung aufs genaueste kannte. Er entrollt auf diese Weise ein Genrebild, eng umrahmt zwar, aber von ausserordentlicher Perspektive. Das gesamte Bürgertum, wie es sich um die Mitte des XVII. Jahrhunderts mächtig emporgearbeitet hatte, behaftet mit dem Pedantismus und der Eitelkeit der Streberei, noch ungeläutert von all den Schlacken, die sich infolge jahrhundertlanger Herabdrückung seinem Wesen beigemengt hatten, tritt uns aus seiner Schilderung mit packender Lebenswahrheit entgegen. Allerdings, ein tritb schauender Pessimist hat das Bild gezeichnet. Furetière sieht allenthalben nur tiefe Schatten, er weiss nicht, dass das Vorwärtsringen einer ganzen Gesellschaftsklasse doch etwas besseres ist als Selbstüberhebung, und ein anderes Motiv hat, als schnöden Eigennutz. Er erblickt überall nur Nüchternheit, Nichtigkeit, Aufgeblasenheit, Streitsucht, Klatsch-

sucht und Verlogenheit. Keine einzige Gestalt, die er zeichnet, kann ideal, ja selbst nur im alltäglichen Sinne des Wortes ehrenwert genannt werden. Durch welche hässliche Flecken ist der Charakter Javotte's entstellt, die wir doch wohl als "Heldin" zu betrachten haben! Welche Durchtriebenheit besitzt trotz ursprünglich nicht unedler Veranlagung Lucrece! Welch' pinselhafte, haltlose Gestalt ist Nicodeme! Andere sind vollkommene Schufte, wenn auch nicht für das Auge des Kriminalisten: so Vollichon, der Marquis, Villeflatin! Gewiss, so schlimm ist die Welt, sind die Menschen nicht, wie Furetière es uns glauben machen möchte. Indessen, bis zur Karrikatur hat der Dichter seine Schildereien nicht herabgezogen. Er hat eben, wie so viele andere vor und nach ihm, und gewiss schon damals durch schlimme Erfahrungen verbittert, nur der alten Klage etwas allzuherben Ausdruck gegeben, dass Selbstsucht die Triebfeder, Vorurteile der Hemmschuh menschlichen Lebens und Treibens seien.

Eine eigentliche, rasch auf ein bestimmtes Endziel losschreitende Handlung ist im Roman bourgeois nicht wahrzunehmen — und das ist ein schweres Gebrechen der Dichtung. Furetière gibt vielmehr eine Reihe willkürlich zusammengeschobener Szenen, von denen sich kaum eine aus der anderen entwickelt. Auch ihm hat der Dämon Asmodi die Dächer der Häuser hinweggenommen und nun wirft er seine Blicke bald in dies, bald in jenes verschwiegene Interieur. Man kann sich nicht wundern, dass ein Pessimist derartiger Beobachtungen bald überdrüssig wurde und den Vorhang fallen liess, ehe das Stück zu Ende war. Der vorzeitige Abschluss bertihrt jedoch beim Roman bourgeois weniger peinlich, als bei anderen Romanen der Zeit. Denn man kann nicht sagen, dass der Autor den Faden abgerissen, da er ja kaum einen angesponnen hatte.

Kann etwas für diesen Mangel an Handlung und Abgeschlossenheit entschädigen, so ist es die vollendete

Anschaulichkeit der einzelnen Szenen, jene nicht zu tibertreffende Plastik fast aller auftretenden Gestalten. Die vorhin mitgeteilte Episode vom "Rückzuge Nicodeme's, nachdem die Vollichons von seinen anderweitigen Verpflichtungen gehört", steht in dieser Hinsicht nichts weniger als vereinzelt da, tiberall zeichnet der Dichter mit so festen, markigen Strichen, dass man sich wundern muss, dass noch nie der bildende Künstler, der allerdings den Griffel eines Holbein oder Callot führen müsste, sie nachgezogen. Und wie vielfältig sind die Figuren, die Furetière uns vorführt! Da gleicht keine der anderen, wohl aber eine jede irgend einer Person, der wir einmal im wirklichen Leben begegnet zu sein glauben. All die Gestalten aus dem Hochlustspiel und den Schwänken der Zeit geben sich im Roman bourgeois ein Stelldichein: der betrügerische Prokurator, seine beschränkte, aber mundfertige, den Pantoffel meisterlich handhabende Gattin, der schlaue, lüsterne Backfisch, die leichtherzige, weltgewandte Kokette, der preziöse Blaustrumpf, der Pedant, der erbärmliche poète crotté, der geckenhafte, fruh verderbte Marquis, engherziges Krämervolk, bettelhafte Schmarotzer, rohe Lakaienseelen, kurz die gesamte Bevölkerung, wie sie vor zweihundert Jahren im Herzen von Altparis, in der Umgebung der heute so stillen Place Maubert, unweit der Geburtsstätte des Dichters, lebte und liebte, hasste und intriguierte. Aber nicht nur die damalige Welt spiegelt sich aufs treueste im Roman bourgeois ab, sondern, da ja die Menschen stets dieselben bleiben und der sie richtig schildernde Poet daher stets Recht behalten wird, auch die Welt von heutzutage, die Welt aller Zeiten. Im einzelnen kann daher wohl Furetière's Dichtung veralten, wie sie in der That schon in dem und jenem Zuge veraltet ist, im Ganzen wird sie stets aktuell sein, und ihr eminenter kulturhistorischer Wert wird sich steigern, je mehr die anderen Zeugnisse einer jetzt verhältnismässig noch nahe zurückliegenden Vergangenheit dahinschwinden werden.

Wie alle anderen Romanschriftsteller der Zeit hat auch Furetière vergeblich davor gewarnt, in seinem Romane nach personnages déguises zu suchen. Die Zeitgenossen scheinen mühelos aus deu Gestalten der Dichtung Persönlichkeiten herauserkannt zu haben, die durch grössere oder geringere Bertihmtheit ausgezeichnet, unter ihnen wandelten: sie haben es wenigstens für unnütz gehalten, in besonderen "Clefs", wie sie sonst für Neugierige in Umlauf gesetzt wurden, Deutungen zu geben. Erst viel später, nachdem die Originale, welche Furetière abkonterfeit, zumeist dahingegangen waren, machte sich für den Leser des Roman bourgeois das Bedürfnis nach einem Schlüssel geltend. Cusson, der Herausgeber der Neuauflage von 1713 (s. oben Seite 247<sup>1</sup>) war es, der dies Bedürfnis befriedigte; er stützte sich offenbar noch auf die in diesem Falle wohl ziemlich zuverlässige Tradition; wo diese schwieg, versuchte er sich in Hypothesen, die von grosser Vertrautheit mit dem einstigen monde celèbre Zeugnis ablegen. So erfahren wir, um nur einiges hervorzuheben, dass Vollichon kein anderer ist als der auch von Boileau (Sat., II, 52) gebrandmarkte Rollet, der ja in einem treffenden Verschen noch heute in aller Munde lebt:

dass Collantine eine schmutzig geizige, ewig prozessierende Gräfin Cressé vorstellt; Mythophilacte sich aus den Dichterlingen Montmaur und Maillet zusammensetzt; dass der Intendant des Coquilles de Neptune, der in der Historiette de l'Amour efgaré genannt wird, Fouquet heisst: dass Polymathie die Scudéry, Polyphile die schöne Ninon de l'Enclos bedeutet; dass an anderen Stellen auf Boileau, Boisrobert, Benserade, Cotin, den vielverspotteten, angespielt wird. Aber auch ohne die Kenntnis derartiger Einzelheiten ist für den heutigen Leser der Roman bourgeois ein fesselndes Buch und das beweist, dass die personnages déguisés Furetière's ganz anderer Art sind, als jene z. B. der Scudéry: Furetière zeichnete nicht

sklavisch ab, in gedankenloser Regelmässigkeit nach bestimmtem Schema äussere Merkmale kopierend,¹) sondern er schuf, gleich Labruyère, unabhängige, lebensvolle Typen.

Die Feindschaft der Académie, die das Wörterbuch Furetière's in seinem Erscheinen zwar hemmen, aber seine endlichen Erfolge nicht schmälern konnte, hat dagegen entschieden den Ruhm des Dichters lange Zeit schwer beeinträchtigt. Das XVII. Jahrhundert erhob gegen den Roman bourgeois wie früher gegen den Roman comique die absurde Anklage, nin gemeinem Stile Abenteuer berichtet zu haben, die der Beachtung anständiger Leute nicht würdig seien", ja die Existenz des Roman bourgeois wurde als hinlänglicher Beweis dafür angesehen, dass Furetière's Ausschluss aus der Académie von Rechts wegen erfolgt sei.2) Auch die offizielle Litteraturgeschichte des XVIII. Jahrhunderts spendet Furetière dem Dichter keine Anerkennung: Voltaire z. B. widmet seinem Andenken (im Siècle de Louis XIV) nur zwei Zeilen:

Furetiere (Antoine), né en 1620, fameux par son dictionnaire et par sa querelle. Mort en 1688.

Sollte er, der vielbelesene, wirklich den Roman bourgeois nicht gekannt, nichts in ihm entdeckt haben, was wenigstens ein kurzes Lob verdient hätte?

Erst vor einem Menschenalter ist Furetière Gerechtigkeit wiederfahren. In einer langen, liebevollen Studie hat Francis Wey<sup>5</sup>) nicht nur die Ehre Furetière's mit einer für jeden Unparteilichen hinlänglichen Beweiskraft von dem hässlichen Vorwurfe egoistischen und unkollegialischen Plagiats reingewaschen, sondern auch mit aller Entschiedenheit für den Roman bourgeois den

<sup>1)</sup> Siehe hier Bd. I, S. 19.

<sup>2)</sup> Vorwort P. Jannet's, p. X.

<sup>8)</sup> In der Revue contemporaine vom 31. VII. und 15. VIII. 1852: Antoine Furetière, sa vie, ses œuvres, ses démèlés avec l'Académie Française.

Ruhmestitel in Anspruch genommen, die von Balzac begründete, heute in Frankreich von Zola den schönsten Triumphen zugeführte realistische Schule der Romandichtung zum mindesten ahnend verkündigt zu haben. Und dieses Verdienst gebührt in der That der Geschichte von Nicodeme und Javotte, wenn freilich auch nicht in der von Wey betonten Ausschliesslichkeit, indem neben Furetière doch sicherlich wenigstens Sorel, Mareschal, Scarron genannt zu werden verdienen. Wey's Studie aber hatte unbestreitbar auch den praktischen Erfolg, die Neuausgaben Fournier's und Jannet's, sowie die gediegenen Aufklärungen Asselineau's über die ebenfalls neuedierten Factums zu veranlassen.

## Zehntes Kapitel.

## Die kleineren Dichter auf dem Gebiete des Realromans.

- § 1. Allgemeine Charakteristik dieser Poetæ minores. 2. Filou et Robinette. 3. Fouyne de Séville Orphelin infortuné d'Assoucy. 4. Bussy-Rabutin P. de la Serre Ceriziers. 5. Subligny's Fausse Clélie de Pure's Pretieuse der Graf de Cramail. 6. Le Petit's Heure du Berger.
- In seinen eigentlichen grossen Vertretern hat auf den vorstehenden Blättern der französische Realroman des XVII. Jahrhunderts vornehmlich zwei Seiten seines Wesens enthullt: eine negativ-satirische und eine positivreformatorische. Sorel, Lannel, Clerville und du Verdier waren die wichtigsten Vertreter der ersten Richtung; Mareschal, Tristan l'Hermite und Cyrano de Bergerac die der zweiten; Scarron und Furetière suchten beide Tendenzen zu vereinigen. Von den kleineren Dichtern auf dem Gebiete des Realromans, deren Werke dies Schlusskapitel einer im Verhältnis zu der Bedeutung des Themas vielleicht zu weit ausgedehnten Darstellung rasch überblicken soll, muss gesagt werden, dass sie allgemeinen nur die satirischen Bestrebungen jener Koryphäen teilen, die höhere Aufgabe dagegen, besseres an die Stelle des verspotteten zu setzen, nicht zu lösen versuchen. Und auch neue Angriffsobjekte für ihre Spottlust vermögen sie nicht aufzufinden: mit dem Verfasser des Francion sind sie Gegner des chevaleresk-galanten Romans; im Tone des Berger extravagant verlachen sie die pastorale Gefühlsschwärmerei und Unnatur; mit

Lannel und du Verdier geisseln sie die Korruption des Hofes und der bevorzugten Stände überhaupt; mit Furetière und wiederum Sorel das Treiben der Spiessbürger und Preziösen. Nur selten haben ihre Schöpfungen die kunstmässige Gestalt echter, ausgereifter Romane; meist stehen sie in der Mitte zwischen Memoiren und Schwänkesammlungen; skizzenhaft gehalten, momentaner Laune entsprungen, Erzeugnisse oft nicht von Schriftstellern von Fach, sondern federfertiger Dilettanten, tragen sie allesamt einen ausgesprochenen ephemeren Charakter, wie sie denn auch wirklich sich nur kürzester Lebensdauer erfreut haben, wofern nicht ein anderer als der litterarische Wert ihnen eine erhöhte Existenzfähigkeit verlieh. Diese Thatsachen scheinen eine nur mehr summarische Behandlung der noch aufzuführenden Dichter und Dichtungswerke hinlänglich zu rechtfertigen. 1)

2. Eine antipastorale Tendenz haben zunächst die der Mitte des Jahrhunderts entstammenden Amours folastres et recreatives du Filou et de Robinette eines unbekannten Verfassers, 2) der die pikaresken Romane der Spanier, die allerdings sehr gering entfaltete hei-

<sup>1)</sup> Der Verfasser mag indes nicht verschweigen, dass die Kürze des vorliegenden Abschnittes stellenweise keine ganz freiwillige ist. Er gesteht gern ein, dass er über manchen dieser kleinen realistisch-satirischen Romane auch deshalb nicht mehr sagt, weil er kaum mehr zu sagen weiss. Zur Entschuldigung diene, dass (mit Ausnahme einiger weniger) die hier behandelten Dichtungen von äusserster Seltenheit sind. Deutsche Bibliotheken, selbst für das Studium der "obskuren" französischen Litteratur so ausgiebige wie die dresdener und münchener, bieten insgesamt das erforderliche Material nicht; aber auch die pariser Sammlungen lassen trotz aller unglaublichen Reichhaltigkeit mehr als einmal im Stich. Vielleicht dass späterhin dem Verfasser weitergehende Forschungen möglich werden. Bis dahin gelte das heute nach besten Kräften gebotene als Abschlagszahlung.

2) Auch Barbier gibt keine Auskunft.

mische realistische Hirtendichtung<sup>1</sup>) und die Schöpfungen Ch. Sorel's eifrig studiert hatte, und den ein gesunder Widerwille namentlich auch gegen *Polexandre* und Desmarets' Ariane<sup>2</sup>) bescelte.

3. Vorzugsweise antiheroisch geartet ist dagegen eine Dichtung, die obschon streng genommen nur Übersetzung, doch formell und hinsichtlich ihres satirischen Gehaltes ausreichende Selbständigkeit aufweist, um als Originalschöpfung betrachtet werden zu können: wir meinen die Fouyne de Séville ou l'hameçon des bourfes, 3) verfasst aller Wahrscheinlichkeit nach von Antoine le Métel, Sieur d'Ouville, dem jungeren Bruder des François Boisrobert und gleich diesem als glücklicher Lustspieldichter vielfach genannt. La Fouyne de Séville ist Nachdichtung der Garduña de Sevilla<sup>4</sup>) des Alonzo de Castillo Solorzano, und wie diese ein ausgelassener pikaresker Roman, aber im Vergleich zu dem spanischen Vorbild stark erweitert durch launige Ausfalle nontre les pures infantes, les chastes vierges du roman héroïque."

Ähnliches gilt von dem Chevalier de la Gaillardise, oder — wie der Roman auf den Seitenüberschriften richtiger betitelt wird — dem Orphelin infortuné des Sieur de Préfontaine,<sup>5</sup>) eine Erzählung in bio-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe hier, Bd. I, S. 67 f.

<sup>2)</sup> Dieser schon öfters genannte Roman des Clovisdichters, dessen schliesslicher geistiger Bankerott Richelieu zur Last fällt, war eine der beliebtesten, aber auch seichtesten idealistischen Dichtungen. Im XVII. Jahrhundert nicht weniger als vier Mal aufgelegt (1639, 1643, 1647, 1666), erfuhr die Ariane noch beinahe hundert Jahre nach ihrem ersten Erscheinen — 1724 — eine Neuausgabe.

<sup>3)</sup> Paris, Louis Billaine, 1661. 8°.

<sup>4)</sup> Madrid 1643 u. ö.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) LES | AVANTVRES | DV | CHEVALIER | DE LA | GAILLARDISE, | où dans le recit sacecieux de sa vie, | & de ses infortunes, il diuertit agrea- | blement les esprits melancoliques. |

graphischer Form, deren hauptsächlichste Momente durch nachstehenden Auszug aus der Table des chapistres de l'Orphelin infortuné hervorgehoben werden mögen:

Ch. I: Son origine & comme il fut éleué.

Ch. II: Sa premiere sortie du logis de son Frere pour aller chez ses parens et les mauuais traittemens qu'il commença à en receuoir par un beau-frere.

Ch. III: Comme il fut mis en pension chez un Escriuain, le Mariage de son Maistre, les mesquineries de sa semme et autres

auantures.

Ch. V: Comme son Tuteur le remet en pension...

Ch. VII: Comme son Tuteur le prit tout à sait à son seruice, où il endura plusieurs maux.

Ch. VIII: Comme il fut tondu par sa sœur Aisnée, ses Ensans & Domestiques, & autres accidens.

Ch. XII: Comme il va seruir une veusue, s'accoste d'un jeune homme, à la sœur duquel il fait l'amour sans se declarer.

Ch. XV: Estant en âge il se sait receuoir Marchand, il se marie & est ruyné en peu de temps.

Ch. XVI: Comme il est emprisonné, vendant ses hardes, vient en grande necessité, & vit d'industrie.

Ch. XVII: Continuation de miseres & debauches; il se trouue en une messée où il est blessé.

Ch. XVIII: Estant guary, il se remet à la debauche . . .

Ch. XIX: Il se met à escrire pour gagner sa vie, va en Allemagne & à son retour cherche condition.

Ch. XX: Il entre au seruice d'un Grand, se remarie... & va en voyage auec son Maistre.

Man ersieht, Préfontaine hat nach "berühmten Mustern", vor allem nach dem Francion, gearbeitet, ein Vorbild, das er zwar nicht an dichterischer Kraft und Anschaulichkeit erreicht, wohl aber durch den sehr beachtenswerten Gehalt seiner Erzählung an kulturhistorisch merkwürdigen Momenten. Wichtig ist das Lebensbild des Orphelin infortuné namentlich deshalb,

Dedié à Monsieur le Cheualier de Congot. | Par le Sieur de PREFON-TAINE. | A PARIS, | Chez CARDIN BESONGNE, au Palais, en | la Galerie des prisonniers, aux Roses vermeilles. | M. DC. LXII [1662]. | AUEC PRIVILEGE DV ROY. | XVI (nicht bezisserte) + 336 (bezisserte) Seiten 12°. Achevé d'imprimer vom 10. Mai 1660.

weil es in andere, noch tiefer liegende Sphären führt, als dies vorher Francion und der Page disgracié gethan hatten.

Gegen einzelne Gebrechen der pastoralen und chevaleresken Romandichtung hat alsdann der nempereur du Burlesque", Charles Coypeau d'Assoucy, dessen Denkwitrdigkeiten¹) sich tibrigens wiederum zur Parallele mit Tristan's Lebensroman aufdrängen, die Geissel geschwungen: le Jugement de Pâris ist eine Persiflage der consultes d'amour in der Astrée und ihren Nachkömmlingen; l'Enlèvement de Proserpine eine groteske Nachzeichnung der so zahlreichen Entführungsepisoden im Grand Cyrus, Polexandre, in der Cassandre, Cléopâtre und Ariane.

4. Die von Lannel angeschlagene Saite lässt am lautesten der berühmte Bussy-Rabutin (1618—1693) nachklingen, Frau von Sévigné nur im siebenten Grade blutsverwandt, aber ihr durch Klarheit der Auffassung, Schärfe und Frische der Schilderung nahestehend. Ch. Louandre rechnet den Dichter unter die Romanciers, ja er nennt ihn den "Begründer des historischsatirischen Romans.") Ohne Bussy's Geistesreichtum, seinen schlagenden Witz und glänzende stilistische Begabung irgendwie verkennen zu wollen, meinen wir, dass ihm damit allzuviel Ehre angethan werde, dass die Histoire amoureuse des Gaules<sup>3</sup>) zwar eine geniale, dem

<sup>1)</sup> D'Assoucy's Memoiren zerfallen in Aventures (Par. 1677); Aventures d'Italie (Par. 1677); La Prison de M. d'Assoucy (Par. 1674); Les Pensées de M. d'Assoucy dans le Saint-Office de Rome (Par. 1676). Neuausgabe von E. Colombey, Paris [A. Delahays], 1858. Danach haben Fournel (Litt. indép., Appendice I, p. 456—460) und F. Lotheissen (Zur Sittengeschichte Frankreichs, Leipzig 1885, S. 1—21) ansprechende Charakteristiken des von Hause aus gewiss hochbegabten Dichters gezeichnet.

<sup>2)</sup> Conteurs franç. contemp. de Laf., p. XXII.

s) Sie entstand um das Jahr 1660, kursierte ohne Wissen und Willen des Autors eine Zeitlang handschriftlich und

Historiker des XVII. Jahrhunderts hochwillkommene Satire, aber kein eigentlicher Roman sei, und dass daher, auch von der Priorität Lannel's abgesehen, von der Begründung einer Kategorie dieser Dichtungsgattung durch Bussy keine Rede sein könne. Verwandten Inhalts — es handelt sich immer um die Mätressenwirtschaft des "Grand Alcandre" (i. e. Ludwig XIV.), um "Enthüllungen" aus dem Leben und Treiben der Hofwelt — sind die zahlreichen anderen novellistischen Pamphlete, die bis tief ins XVIII. Jahrhundert hinein in Anlehnung an die Histoire amoureuse verfasst wurden. 1) Auch formell geben sie Bussy's Manier im Guten wie Schlechten getreu wieder, sind sie gleich dem boshaften Buche des Vetters der Sévigné Erzeugnisse jenes echten

1) Eine grosse Anzahl verzeichnet Lenglet, Bibl. des Rom., p. 86 ff. und passim; die France galante und Intrigues amoureuses de la cour de France veröffentlichte aufs neue A. Poitevin a. a. O., andere historisch-satirische "Romane" im Geschmack der Histoire Ch.-L. Livet in der Bibl. elz.

wurde, ebenfalls ohne das Einverständnis Bussy's, wohl 1665 jenseits der Gränze zuerst gedruckt. Titel der editio princeps: HISTOIRE | AMOUREUSE | DES | GAULES. | [Vignette]. A | LIEGE. | [o. J.] 190 + 70 + 4 SS. kleines 16°. Glanzstellen der Histoire sind das "Portrait" des Prinzen Condé (p. 102 ff. der Kölner Ausgabe in Duodez von 1722), das Selbstportrait des Verfassers (ib., p. 150 ff.), endlich die äusserst plastische, wennschon teilweise vom Übelwollen diktierte Schilderung der Sévigné (ib., p. 157-162). — Wissenschaftliche Neuausgaben der Histoire sind zahlreich; es seien hervorgehoben: die von Auguste Poitevin, Paris, Ad. Delahays (Bibl. gaul.), o. J.; und die von Paul Boiteau, in der Bibl. elz. — Über Bussy-Rabutin's Leben unterrichtet in erster Linie seine von Lud. Lalanne herausgegebene Korrespondenz (s. o. S. 2411); seine *Memoiren* (Par. 1694, Neuausgabe 1857); die Histoire généalogique de la Maison de Rabutin (Neuausgabe von H. Beaune, Paris 1867). Ausserdem sei noch verwiesen auf die Menagiana II, 339 ff., auf Lenglet, De l'usage des Romans, p. 161 ff., Bibl. des Rom., p. 85 ff.; auf A. Bazin, Portraits historiques, Rev. des deux Mondes, 4º série, tome XXXI (1842), p. 325-344; ausserdem nochmals auf Ch. Louandre und die Herausgeber der Histoire.

französischen Esprit, aber auch unedler persönlicher Rancune und einer ungebändigten, jede Rücksichtnahme verhöhnenden Spottlust. Ganz wie aus den Memoiren Saint-Simons vermag übrigens ein gutes Ohr auch schon aus der Histoire amoureuse und ihren Nachbildungen das erste ferne Grollen einer langsam herannahenden sozialen Umwälzung herauszuhören: die Herabsetzung der königlichen Person gerade durch die ihr zunächst stehenden, die Entwürdigung des Adels durch den Adel selbst, sind ja recht eigentlich die Einleitung zu den Begebnissen von 1789 gewesen.

Es wurde soeben J. de Lannel genannt, um die Ansicht von einer Begründung des historisch-satirischen Romans durch Bussy-Rabutin schon chronologisch zu entkräften. Wer der Geschichte von Ennemidor die Berechtigung nicht zuerkennen mag, in Frankreich die Reihe der historisch-satirischen Romane zu eröffnen, wird sie kaum einem Werke des Puget de la Serre versagen können, das bereits 1628 unter dem Titel Le Roman de la Cour de Bruxelles, ou les auantures des plus braues Cheualiers erschien.1) De la Serre ist uns kein Fremder mehr; er wurde bereits als Verfasser eines idealistischen Romans Clytie genannt,2) welcher sich dadurch auszeichnete, dass die in ihm erzählte tragische Begebenheit nicht längst vergangenen Zeiten, sondern der unmittelbaren Gegenwart entlehnt worden war. Cour de Bruxelles ist früheren Datums als Clytie (1631); wir müssen also zum ersten Male die auffallende Thatsache konstatieren, dass ein Autor nicht etwa nur, wie Sorel, 3)

<sup>1)</sup> Spa, chez Jean Tournay (Liége). 8°. 726 bezifferte Seiten. "Un exemplaire avec la clef, donné comme unique, a été vendu 440 fr. De Jonghe, II 6319". Vgl. Barbier, Dict. des ouvr. anon.3, IV, p. 379°.

<sup>2)</sup> Band I, S. 388. De la Serre dichtete noch: Amours des Déesses, auec les Amours de Narcisse. Paris 1639. 8°. (Bibl. des Rom., p. 48.).

<sup>3)</sup> Siehe oben S. 48 ff.

beide Gebiete der Romandichtung gleichzeitig kultiviert, dass er nach einem realistischen Roman noch einen wenn auch nicht streng idealistischen abzufassen vermag. De la Serre zeichnet in der Cour de Bruxelles — wie das bereits der Titel anktindigt ein Bild der vornehmen belgischen Gesellschaft, erzählt, ohne in die phantastischen Übertreibungen der heroisch-galanten Manier zu verfallen, Abenteuer, die sich einst, wohl unter seinem Auge, im Schoosse noch heute blühender Adelsfamilien abspielten. Unschwer erraten wir, dass mit dem Helden kein anderer als der Fürst von Chimay, mit den Heldinnen die schönen Herzoginnen von Croy und Arschot gemeint sind. treu ist trotz aller Pikanterie die Schilderung, dass der Roman de la Serre's in unseren Tagen zum Ausgangspunkte historischer Studien gemacht werden konnte. 1)

Der Cour de Bruxelles eng verwandt sind die Heureus Infortunes de Celianthe & Marilinde, veusus pucelles,<sup>2</sup>) eng verwandt durch die reichlich beigemengte Satire wider die Ausschreitungen und sittlichen Schäden der Hofwelt, aber auch durch strengen Anschluss an die Wirklichkeit. Verfasser des Romans ist der Abbé Ceriziers, doch hat er sich hinter das Pseudony "Sieur Desfontaines" zurückgezogen.<sup>3</sup>) Diese Vorsicht war kaum überstüssig, denn der Held des Buches ist Ludwig XIII., und hinter den im Titel genanten Schäserinnennamen verbergen sich Frau von Charny und Frau von Marigny.

5. An die antiheroischen und politisch-satirischen Romane reihen sich die antipreziösen. Eine Mittel-

<sup>1)</sup> Von Camille Picquet in der Revue trimestrielle, tome XXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Paris 1638, 8°.

<sup>8)</sup> Als "Sieur Desfontaines" veröffentlichte Ceriziers auch: L'Inceste innocent. Paris 1638, 8° und eine sehr beliebte Illustre Amalasonte. Paris 1645. 8°.

stellung zwischen den genannten Gattungen aber hat die Fausse C'lélie1) des Adrien-Thomas Perdou de Subligny inne. Über die Lebensumstände des Dichters ist weniges mit Sicherheit bekannt;2) es scheint, dass er der Altersgenosse Racine's war, als dessen erbitterter Gegner er sich ja vor allem bemerklich gemacht hat, 3) und dass er früh — wohl 1680 — verstarb, ohne es, trotz entschiedener Begabung namentlich als Kritiker, zu wahrhaften Erfolgen gebracht zn haben. Auch bei der Fausse Clélie verrät wiederum der Titel den wesentlichen Inhalt: der Roman ist eine Persiflage der Clélie des Fräulein von Scudéry, ebenso wie der Berger extravagant eine Karrikatur der Astrée gewesen war. Auch das Hauptmotiv, welches Sorel ja seinerseits dem Don Quijote abgeborgt hatte, kehrt hier nahezu ohne Variation wieder: Subligny's Heldin wird über der Lekture der 8000 Seiten füllenden Histoire Romaine verrückt, gerade so wie Lysis durch d'Urfé und, können wir gleich hinzusugen, die "neue Talestris"4) durch die Cassandre La Calprenède's, der Female Quijote<sup>5</sup>) der Mrs. Lennox durch den Grand Cyrus den Verstand verloren hatten. Aber die Fausse Clélie ist doch mehr als ein blosser Abklatsch ihrer Vorbilder; sie ist nebenbei auch ein humorvoller Sittenroman, der sich durch einen überaus alerten Stil, zahlreiche muntere Einfälle

<sup>1)</sup> LA FAUSSE | CLELIE | HISTOIRE | FRANÇOISE, | GALANTE | ET | COMIQUE. | Chez Pierre Witte au bas de la rue S. Jacques, vis-à-vis de la rue de la | Parcheminerie, à l'Ange Gardien. | MDCCXII [1712]. AVEC PERMISSION DU ROY. | — Die zweibändige Originalausgabe von 1670 (12°) war uns nicht zugänglich, ebensowenig die Neuausgaben von Amsterdam 1671, 2 Bde. 12°; von Nimegue 1680, 2 Bde. 8°; von Paris 1718, 2 Bde. 12°. Die Dichtung ist, wie so viele ihresgleichen, unvollendet.

<sup>2)</sup> Siehe V. Fournel, Contemp. de Mol., III, p. 485 f.
3) Vgl. Deltour, Les ennemis de Racine. Paris 1859.

<sup>4)</sup> Siehe hier Bd. I, S. 378.
5) Siehe hier Bd. I, S. 4628.

H. Kerting, Gesch. d. frz. Romans etc. II.

und grosse Anschaulichkeit der rasch wechselnden Szenen aufs vorteilhafteste auszeichnet.

Ausgesprochen antipreziös dagegen ist jene den Moliéristen wohlbekannte Pretieuse ou le Mystere de la Ruelle (1656)<sup>1</sup>) des Abbé Michel de Pure<sup>2</sup>) (1634 bis 1680) — wenigstens was dem Titel anlangt. auch bei gespanntester Aufmerksamkeit und durchdrungen von der Erwartung in der Pretieuse Satirisches wahrzunehmen, hat man die äusserste Schwierigkeit, überhaupt einen Spott zu entdecken. Die Dichtung, jeder Handlung baar und sich fast ausschließelich in Gesprächsform bewegend, zerrissen durch eingestreute, meist albern-lüsterne Geschichtchen, leistet im Punkte der Verworrenheit, ja stellenweise völliger Sinnlosigkeit das menschenmögliche, und wir glauben keinen Fehlgriff zu begehen, wenn wir ihr unter allen Romanen des XVII. Jahrhunderts, auch die eingeschlossen, deren Titel selbst wir verschwiegen haben, überdies den höchsten Preis für gähnendste, geradezu unglaubliche Langweiligkeit zuerteilen. Es ist unbegreiflich, wie die umfängliche Pretieuse mehrere Auflagen erleben konnte, nur zu begreiflich dagegen, dass die modernen Forscher, die sich

<sup>1)</sup> LA | PRETIEVSE, | OV | LE MYSTERE | DE LA RVELLE. | DEDIÉE A TELLE | QVI N'Y PENSE PAS. | [PREMIERE-QVATRIESME PARTIE. Vignette.] A PARIS, | Chez PIERRE LAMY, au Palais, au | fecond Pilier, au Grand Cefar. | M. DC. LVI ssq. [1656 ff.] | AVEC PRIVILEGE DV ROY. [Vom 14. Dez. 1655.] | 4 Bände 8°. 475 + 600 + 520 bezifferte Seiten (der IV. Band war nicht aufzutreiben), mit gestochenem Frontispice. Das Titelblatt des II. und III. Teiles ist etwas abweichend gesetzt, namentlich fällt auf, dass der Nebentitel stets LES MYSTERES heisst. Das Privileg nennt den Verfasser nie mit vollem Namen (nur A. D. P. oder D. P.)

<sup>2)</sup> Der sonst nicht weiter bekannte Verfasser, Mitglied im Sonnabendzirkel der Scudéry, gehört zu denen, welchen Boileau einen Spottvers angeheftet hat. Man liest Sat. II:

Si je veux d'un galant dépeindre la figure, Ma plume pour rimer trouve l'abbé de Pure.

um Molière's willen mit dem Opus de Pure's befassen mussten, über das Wesen und die Tendenz der Erzählung die verschiedensten Ansichten geäussert haben. 1) Indessen kann man doch nicht wohl daran zweifeln, dass de Pure sein Geschreibsel im grossen und ganzen satirisch gemeint hat; es deuten darauf doch schon das gewählte Pseudonym (Gelasire, von γελάω) und verschiedentliche Wendungen in den Vorbemerkungen. Von der Einwirkung einer so schalen Dichtung auf die Précieuses ridicules Molière's kann keine Rede sein, und auch jener Lustspiel-Canevas de Pure's, der, Les Pretieuses betitelt, im selben Jahre 1656 in italienischer Sprache auf dem Bourbontheater aufgeführt wurde,2) wird, soweit wir de Pure kennen, schwerlich Witz genug besessen haben, um einem Molière zum Vorbilde gedient zu haben.

Ein weit schärferer und überdies einer der frühesten Angriffe auf das Preziösentum sind — da wir uns ja hier auf das Gebiet der erzählenden Dichtung beschränken müssen, und also von Chappuzeau, Somaize, Saint-Évremond und Molière nicht weiter gehandelt werden kann — die Ieux de l'Inconnu des Grafen von Cramail, zuerst unter dem Pseudonym de Vaux in Paris

<sup>1)</sup> Vgl. Gustave Larroumet in seiner Ausgabe der Précieuses ridicules (Paris 1884), p. 428: Ræderer [Mémoire, p. 135—145] y voit une peinture fidèle et sans parti pris de la société précieuse à l'époque de Mue Scudéry, Cousin [Madame de Sablé, p. 65—67] une satire, M. Livet [éd. du Dict. des Préc. par Somaize, t. II, p. 336—340] une curieuse peinture de mæurs, E. Despois [Œuvres de Mol., t. II, p. 24—25] un modèle du précieux le plus fade. G. Larroumet selbst glaubt sich Despois anschliessen zu müssen.

<sup>2)</sup> Es ist von diesem Lustspiel, worauf Jules Couet im Moliériste (2º année, No. 16 = 1880, 1º août) zuerst aufmerksam machte, im Romane selbst öfters die Rede. Die Aufführung der Pretieuses de Pure's auf dem Bourbontheater wird u. a. bewiesen durch etliche Verse der Muse royale Loret's vom 3. Mai 1660 (zit. von Fournel, Contemp. de Mol., II, p. 501)

(chez F. de la Ruelle) 1630 erschienen. 1) Später soll 2) in Le Herti ou l'Universel und La Blanque des marchands meslés der Autor nochmals seinen Widerwillen gegen die Koterie der Blaustrumpfe an den Tag gelegt haben; leider sind uns die beiden genannten Werke unzugänglich geblieben.

6. Von dem nicht ganz unbedeutenden satirischrealistischen Romanen bleibt nur noch die Heure du Berger³) des Claude le Petit (? 1640—1664) zu besprechen, dessen kulturhistorisch hochinteressantes Paris ridicule (Cologne [= Amsterdam] 1668) die Neuausgabe durch den "Bibliophilen P. L. Jacob" reichlich gelohnt hat.⁴) Wie de Pure hat es auch Le Petit zunächst Boileau zu danken, wenn von ihm ein weniges mehr bekannt ist, als sein Name und der Titel seiner Werke. Wie uns nämlich die Boileau-Kommentatoren Lefebre de Saint-Marc und Brossette verraten, beziehen sich vier häufig zitierte Verse⁵) des Art poétique (chant II) ursprünglich auf keinen anderen als auf den Dichter des Paris ridicule, den als engen

2) Nach E. Courbet, a. a. O., p. 77.

<sup>4</sup>) Siehe unsere *Bibliographie*.

<sup>1)</sup> Vermehrte Auflage (nach Barbier): Rouen 1637, 12°; ib. 1645, 8°; Lyon 1645, 8°. Den wahren Verfasser nennen die Mémoires du cardinal de Retz, Genéve 1777, t. I, p. 45.

<sup>8)</sup> L'HEVRE | DU | BERGER | DEMY-ROMAN COMIQVE | OU | ROMAN DEMY-COMIQVE. | PAR C. LE PETIT. | A PARIS, | Chez ANTOINE ROBINOT, Mar- | chand Libraire, fur le Quay | des Augustins, à l'Icare. | M. DC. LXII. [1662.] | AVEC PRIVILEGE DU ROY. | (XXVIII +) 111 (+ 5) bezifferte SS. 12°. Achevé d'imprimer vom 24. November 1661. Ironische Widmung an "Monfeigneur, monsieur, ou messiere Zorobabel Pirondeski, Liber Baro auff Camploskov, Graff Von Koxiska unt Ghifrisko". Hieraus lässt sich wohl der Schluss ziehen, dass Le Petit in den Jahren der Vagabondage auch nach Polen und Deutschland gekommen war.

<sup>5)</sup> Toutefois, n'allez pas, goguenard dangereux, Faire Dieu le sujet d'un badinage affreux; A la fin, tous ces jeux que l'athéisme élève Conduisent tristement le plaisant à la Grève.

Geistesverwandten Théophile de Viau's, also als einen der zahlreichen atheistisch gestimmten poètes débauchés des XVII. Jahrhunderts, das furchtbare Geschick ereilte, für einige leichtsinnige poetische Blasphemien, aber auch, wie nicht verschwiegen werden darf, für einen in früher Jugend an einem Augustiner begangenen Mord, auf dem Grèveplatz den Scheiterhaufen besteigen zu müssen. 1)

L'Heure du Berger, trotz ihres Untertitels fast ohne die Spur einer Satire gegen anders geartete Romane, müsste geradezu Schwänkesammlung genannt werden, würden die einzelnen, des logischen Zusammenhanges allerdings meist ermangelnden Geschichtchen nicht durch die Person des Helden doch zu einer Einheit erhoben. Die Erzählung streift formell oft hart an die Burlesken Scarron's und d'Assoucy's an und sie ist, wie man von Le Petit wohl auch nicht anders erwarten kann, von Unsauberkeiten und niedrigen Scherzen aller Art keineswegs frei. Immerhin herrscht, gerade so wie im Paris ridicule, die harmlos gute Laune und der echte französische Esprit vor, so dass, zumal wenn man sich die trotz allen Leichtsinns und aller Leidenschaftlichkeit nicht unsympathische Persönlichkeit des Erzählers, das ihn kaum drei Jahre nach Niederschrift dieser lustigen Einfälle heimsuchende Unheil vergegenwärtigt, der Gesamteindruck der Dichtung ein günstiger genannt werden kann.

<sup>1)</sup> Ausführlicher als die genannten Boileauerklärer berichten über Le Petit die Memoiren seines Freundes, des Pariser Parlamentsadvokaten Jean Rou (p. p. Francis Waddington, Paris 1857, 2 Bde. 8°); — danach P. L. Jacob im Avertissement zum Paris ridicule etc. Jacob hat dies tragische Geschick Le Petit's auch poetisch verwertet in einem seiner leider ganz vergessenen Romane aus Altparis: Le Singe. Paris 1842. Es ist auffallend, dass Jacob von der Verfasserschaft der Heure du Berger durch Le Petit nichts zu wissen scheint.

## Bemerkung.

Psyché Lafontaine's in vorliegendem Bande zu behandeln, hat der Verfasser deshalb nicht erfüllt, weil er eine Gesamtdarstellung des Mythus von Amor und Psyche vorbereitet und dort die als Roman schon vielfach betrachtete Dichtung Lafontaine's von einem neuen Standpunkte aus zu untersuchen bemüht sein wird.

## Alphabetischer Index.

(Die Ziffern beziehen sich auf die Seitenzahlen.)

Aberglaube verspottet 17. 43. Adelsvorrechte verspottet 15. Athiopika 87. 161. Agrippine 177. 179. Akademie, Sorel gegen die 117 (Furetière's Streit mit der) 237 ff. Albert, P. 235. Alchymisten verspottet 24. 102. 111<sup>1</sup>. 160. 176. Alexiusiegende 191. Alivios de Cassandra 229. Alleaume 30. 31<sup>1</sup>. Amadis verspottet 663. 100. 129. 257. Amor und Psyche 1612. 278. Amours folastres &c. 266 f. Anagnoriseis 67. 69. 223. d'Ancre 130. Apologie d'Euphormion 10. 12. 273 Apulejus 11. 199. Argenis 10. 27. 66°. 88. *Ariane* 99. 267. d'Artigny, Abbé 130. Ariosto 87. 161. 199. Aristophanes 199. Arzte und Apotheker verspottet 16. 20. 133. 176. | Berger extravagant 70 ff. 273. Asselineau, Ch., 243<sup>1</sup>. 247<sup>1</sup>. | Bernard, Ch. 46. 117.

d'Assoucy 176, 175, 269, 277. Astrée 29. 71. 73. 78. 79. 82° 88. 99. 134. 161<sup>3</sup>. 226. 252<sup>1</sup>· 269. d'Aubigné, A., Kap. II, § 3. d'Aubigné, Françoise, siehe Maintenon, Mme de. d'Audiguier, H. 88. Aventures d'Assoucy's 269. Aventures du baron de Fæneste s. d'Aubigné. Aventures salyriques de Florinde 116<sup>1</sup>.

Balzac, H. de 264. Balzac, L. 30. 47. 69<sup>2</sup>. Barbier, A. 214. 266. 271<sup>1</sup>. 276. Barclay, J., Kap. II, § 1. 871. 88. 119. Barré 217. Baudoin, J. 200. Bayle, P. 27<sup>3</sup>, 4. 115. 148<sup>1</sup>, 8. 149<sup>x</sup>. 151<sup>x</sup>. 166<sup>1</sup>. 233. Bazın, A., 270. Beaune, H. 270. Benserade, 242. 243. 262. Berault, J. 12. Bergeries de Juliette 87.

Berthelot 31. Bibliothèque Françoise 29. 63. 64. 88°. 115. 116. 117. 230. Bierling, F. S. 218. Bobertag, F. 51<sup>1</sup>. 91<sup>8</sup>. 97. Boccaccio 70. 166. Boileau, G. 2111. Boileau, N. 6. 29. 133. 203. 231. 240. 243. 262. 276. Boisrobert 65<sup>2</sup>. 262. 267. Boiteau, P. 270. Bouchet 166. Bourget, P. 217. Boutades (les) du capitan Matamore 215. Bracciolini, F., 781. Brunet 2121. Brunetière, F. 1 f. Bruzen de la Martinière 216. Bussy-Rabutin, R. de 241<sup>1</sup>. 269 ff.

Cabinet salyrique 321. Campanella 172, 185, 194, 199. Camus 7. (le) Capitaine Fracasse 234. Cardanus, H. 180. 185. Carithée 668. (la) Cassette ouverte 214. Caussade, E. de 41. Censura Censurae Euphormionis 27. Censura Euphormionis 27. Cent Nouvelles Nouvelles 661. Ceriziers, Abbé 272. Cervantes 88<sup>3</sup>. 224. Quijote. Chapelain décoiffé 264. Chardon, H. 207<sup>1</sup>. 234. Chevalier de la Gaillardise 267 f. Chevalier hypocondriaque siehe (du) Verdier. Chasles, Ph. 39<sup>1</sup>. Chrysolite, Kap. V. Cicero 27.

Cid 99. Civitas Solis 172. 199. Clelie 258<sup>3</sup>. 273. Clerville 44. 69<sup>1</sup>. 86<sup>1</sup>. 91<sup>3</sup>. 98 f., 121, 199. Colletet 31. Colombey 51. 67. 186<sup>1</sup>. 247<sup>1</sup>. 269¹. Condé 40<sup>3</sup>. 270. Corneille, P. 29. 46<sup>2</sup>. 147. 168. 174. 227. Corneille, Th. 46<sup>3</sup>. 90. 97. 240. Coromène, la 152. Cotin 262. Couet, J. 275<sup>2</sup>. Courbet, E. 2762. Cousin, V. 2751. Cousin d'Avalon 233. Cramail, Graf von 275. Cusson 247<sup>1</sup>. 262. Cyrano de Bergerac 7. 46. 116. 133. 151<sup>2</sup> — Kap. VII. 230. 231. 265. Cyrus, le Grand 6, 35<sup>3</sup>. 70. 226. 269. 273. Cytheree, la 79.

Dante 86<sup>1</sup>. 99. 199. Decamerone 70. 166. Délices, les 321. Delorme, Marion 208. Deltour, F. 273<sup>3</sup>. Descartes 187<sup>1</sup>. 194. Description de l'Ile de Portraiture 1161. Desfontaines, s. Ceriziers. Desmarets 99. Despois, E. 275<sup>1</sup>. Diana 87. Dictionnaire universel 237 ff. Dictionnaire de Trévoux 246. Diogenes, A. 179. 198. Divina Commedia, s. Dante. Doctrine curieuse 32<sup>2</sup>. Dom Japhet d'Arménie 215.

Don Quijote 72. 90 ff. 100. 273. Dorothées, les Trois 215. Duellwut angegriffen 22. 43. Dunlop, J. 1862. 204. 217. 233. 236.

l'Écolier de Salamanque 215.
Einheiten, die drei 227.
Emporkömmlinge verspottet 15.
l'Enclos, Ninon de 208. 262.
Endymion 134.
Enlèvement de Proserpine 269.
Entführungen 6. 222.
Entreliens pointus 177.
Euphormio, Kap. II, § 3. 701.
119.

(les) Factums 242. Fancan, de 721. Faust, Dr. 185. Faust 15<sup>1</sup>. (la) Fausse Clelie 273 f. Feenromane verspottet 82. Female Quijote 273. Fléchier 2. 231. Floris & Cléonte 48. 49. 62. Fontenelle 201. Fouquet 211. 218. 258\*. 262. Fournel, V. 3<sup>1</sup>. 39. 51. 70. 116<sup>1</sup>. 120. 148<sup>1</sup>. 202. 205. 206. 216. 217. 227. 229. 231. 234. 246. 269<sup>1</sup>. 273<sup>2</sup>.  $275^{2}$ . Fournier, E. 90. 116<sup>1</sup>. 117. 234. 247<sup>1</sup>. Fouyne de Séville 267. Fragments d'une histoire comique, Kap. II, § 2. Francion 7. 10, Kap. III, § 2. 121. 162. 255<sup>1</sup>. 268. Furetière, A. 5. 7. 47. 114. 135.  $149^{2}$ . 218. 224. 226. Kap. IX. 265.

Galilei 181. 187<sup>2</sup>. Garasse, F. 30. (le) Gardien de soi-même 215. (la) Garduña de Sevilla 267. Gassendi 172. 185. 199. Gascon extravagant, 8. Clerville. Gautier, Th. 233. Gemäldeschilderungen 21. Gerzan, F. de 134. 160. Gespensterglauben verspottet 16. Gil Blas 25. Godwin, F. 199. Gethe 15<sup>1</sup>. Gomberville **50.** 100. 122. 245. Gondi, P. de 218. Namengebung Griechische (verspottet) 102. 135. Gryphius, A. 90. 97. Guarini 87. Guéret, G. 204. Guizot, Mme 234. Gulliver's Travels 202. Guzman d'Alfarache 69.

**H**ardy, A. 159. Montmo-Heinrich II. (von rency) 30. 33. Heinrich III. 129. Heinrich IV. 3. 129. 130. 148. Heliodor 87. l'Héritier rulicule 215. l'Hermite, Pierre 148<sup>8</sup>. Heroisch-galanter Roman verspottet 82. 100. 161. 194. 244. 253. 257. 267 f. (l') Heure du Berger 276 ff. Heureuses Infortunes &c. 272. Hewelke, J. 201. Hinard, D. 228<sup>1</sup>. Hirtenroman verspottet 66<sup>8</sup>. 71. 266. Histoire amoureuse des Gaules 269 f.

Histoire comique de Francion, 8. Francion. Histoire comique des Empires de la Lune et du Soleil, 8. Mond- und Sonnenreise. Histoire de l'Etincelle 177. Hofleute verspottet 17. 43. 102. Homer 86. 155. Horaz 199. Huet, P. D. 231. 244.

Ibrahim 226.
Icon animorum 12.
Idealroman verspottet 67.
176. 194. 225 f. etc.
Ilias 86.
(l') Illustre Amalasonthe 2728.
Index, Confrérie de l' 178.
Irrlichter erklärt 161.

Jacob 1512. 171. 177. 178.

186. 205. 276. 2771.

Jakob I. 13.

Jal 171.

Jannet, P. 2471.

Jesuiten 32. 133.

Jeux de l'Inconnu 1161. (Cramail's) 275.

Jodelet ou le maître valet 214.

Jugement de Pâris 269.

Junker, H. P. 206. 217. 218.

219. 227. 234.

Juristen verspottet 14. 19.

24 f. 193.

Karl VII. 46. Kulturhistorische Bedeutung des Realromans, s. die *In*haltsübersicht.

Labruyère 46, 85. 263. La Calprenède 50. 100. 222. 245. 273. Lachaise, Père 214. Lacour, L. 238<sup>3</sup>. Lacroix, P., s. Jacob.

Lactanz 199. Lafayette, M. de 5. 7. 135. Lafontaine 133. 218. 240.242. 244. 278. Lalanne, L. 241. 270. Lamothe 87. Lamothe le Vayer 185. Lannel, J. de 46. — Kap. IV. — **218. 224. 265. 269. 271.** Larissa 39. Larroumet, G. 2751. Lazarillo de Tormes 69. Leblanc 179. 205. Lebret, H. 172. 173. 175. 178. 180. Légataire universel 6. Leibnitz 1921. Lenglet, Abbé 117. 204. 231. 270. Lennox, Mrs. 273. Le Petit, C. 276 ff. Lindau, P. 218. Livet, Ch. 231<sup>1</sup>. 252<sup>1</sup>. 270<sup>1</sup>. 275¹. Longus 87. Loret 2121. 2753. Lotheissen, F. 2691. Louandre, Ch. 205. 269. 270. Lucian 11. 78<sup>1</sup>, 179, 198. Lucrez 199. Ludwig XIII. 129. 230. Ludwig XIV. 239. 243. Ludwig von Lothringen 120. 121. 130. 132*.* Lustspiel (auf Schulen) 19, (von Dilettanten aufgeführte Lustspiele) 83. 166. Lutze, H. 234. Lysandre et Caliste 88.

Maintenon, M<sup>me</sup> de 210 f. 212 ff. 233.

Mairet, J. de 30<sup>2</sup>.

Maison des Jeux 116<sup>1</sup>.

Malherbe 29.

Mangold, W. 132<sup>1</sup>. 234<sup>4</sup>.

Mareschal, A. 5. 46. Kap. V. **264. 265**. Margarethe von Frankreich **130.** Margarethe von Navarra 65. *Marianne* 99. 147. 151°. 169. Marivaux 99. 185. (le) Marquis ridicule 215. Maynard 208. Mazarin 177. 209. 231. Medeamythus 1421. Ménage 65<sup>1</sup>. 69<sup>2</sup>. 149<sup>2</sup>. 203. 230. 243. Mérimée, P. 41. Micromégas 202. Molière 29. 35<sup>2</sup>. 42. 46<sup>2</sup>. 56. 67<sup>1</sup>. 70. 98<sup>1</sup>. 132. 133. 159<sup>1</sup>. 172. 179<sup>1</sup>. 199<sup>1</sup>. 275. Molière, F. 88. Monmerqué 179. Mond- und Sonnenreise 71. 70. 116<sup>1</sup>. Kap. VII. Montemayor, J. 87. Montespan, M<sup>me</sup> de 212<sup>1</sup>. Montfleury 176. Montmaur 262. Montreux, N. de 87. Moréri 204. Morisot 12. Moschos 2521. Muller, E. 179. 1823. 1843. 201<sup>8</sup>. 205. 216. Muses gaillardes 321.

Naturschilderungen 170. 182.
Nau 12. 70<sup>1</sup>.
Nicephorus 161<sup>1</sup>.
Niceron 178.
Nodier, Ch. 204.
Nostradamus 185.
(la) Nouvelle allegorique 287.
244.
(la) Nouvelle Thalestris 273.
Nouvelles françoises 116<sup>1</sup>.
Nouvelles tragi-comiques 215.
229<sup>8</sup>.

Novelas ejemplares y amorosas 229. Novion, de 239.

Obszönität im Realroman 6.
67 f. 167. 220.

Odyssee 86.
Ogier 32<sup>2</sup>.
Olenix du Monteacré, s. Montreux.
Olivet 237 ff.
Orphise de Chrysante 48 f.
d'Ouville 267.
Ovid 18<sup>1</sup>. 80. 87. 155. 199. 244.

Page disgracié Kap. VI. 269. Palombe 7. Parfaict, Frères 216. Paris, P. 2312. Parnasse salyrique 31 1. 64. Pasiphaé 31. Patin, G. 47. 651. Patru, O. 243. Pedanten verspöttet 35. 102. **159. 176.** Pédant joué 70. 172. 176. 1791. Pellisson 237 ff. pensée als Neuwort lacherlich gemacht 84. Perez, A. 176. Perrault, Ch. 240. Personnages déguisés 69. 1091. 121. 129. 262. (verspottet:) **258.** Petronius 11. Phinimene & Chrysaure 48. 49. 63. Picaro 25. 68. 82. 101. 122. Picquet, C. 2721. Plutarch 199. 226. Poe, E. 202. Poggio 166. Poitevin, A. 270. Polexandre 25. 99. 134. 226.

267. 269.

Polixene 88. 99.

Polyandre 91°. Kap. III, § 4.
135. 169.

Portraits verspottet 71°. 75.

Poussin 208.

Précieuse, la 119. 274 f.

Préfontaine, de 267.

Preschac, Abbé 217.

Prévost d'Exiles 99.

Preziöses Wesen verspottet
33. 67°. 98°. 102°. 242. 274.

Puisbusque, A. de 229.

Pure, Abbé de 119. 274 f.

Pyrame et Thisbé 30.

Pythagoras 197.

Querelle des anciens et des modernes 21. 78<sup>1</sup>. 87<sup>1</sup>. Quevedo 69<sup>1</sup>. Quinault, Ph. 149<sup>2</sup>. 150. Quintessence satyrique 32<sup>1</sup>. 64.

**K**abelais 1. 3. 65. 200. 204. Kacan 69<sup>2</sup>. Kacine, J. 231. 240. 243. 246. 256<sup>1</sup>. 273. Rambouillet, Hôtel de 2. Ravaillac 32. Réaume, E. 40<sup>2</sup>. 41. 207<sup>2</sup>. Regnard, J. 6. Relation de ce qui s'est passé au Royaume de Sophie 1161. Restif de la Bretonne 202. Retardierende Momente 6. Ketz, Kardinal de 218. 276<sup>1</sup>. Richelieu 150. 209. 267. Richelet, P. 204. Ritterromane verspottet 66<sup>8</sup>. Rederer 2751. Rohault, J. 178. Rohde, E. 1978. Rojas - Villandrando, A. de 227 f. Roman bourgeois  $7^1$ . 47, 90. 114. Kap. IX. Roman comique Kap. VIII. | 223. 227 II. | Straparola 166.

Roman de la Cour de Bruxelles 271 ff. Roman des Indes 121<sup>1</sup>. Roman des Romans 100<sup>1</sup>. 257<sup>1</sup>. Roman satyrique Kap. IV. Romeo und Julie 163. Ronsard, P. de 29. 87. Rousseau, J.-J. 168. Ruggeri 112.

Sainte-Marthe, S. de 148. 166. Saint-Evremond 29. 117. 295. Saint-Pierre, Abbé de 1871. Saint-Simon 271. Santueil 244. Scaliger, Jos. 27. Scarron, P. 5. 6. 7. 78<sup>1</sup>. 171<sup>3</sup>. Kap. VIII. 264. 265. 176. 277. aparu à Mme Scarron Maintenon 2121 ff. Schack, A. v. 2278. Science universelle 116. 117. Scudéry, M. de 50. 222. 2521. 258<sup>2</sup>. 262. Segrais 209<sup>1</sup>. 211<sup>1</sup>. 231. Serre, P. de la 271. Sévigné, M<sup>me</sup> de 243. 269. 270. Shakespeare 50. 163. Sidney, Ph. 88. (la) Solitude 116<sup>1</sup>. Solorzano, A. C. 229. 267. Somaize 231. 2521. 275. Sophonisbe 134. Sorel, Agnes 46. Sorel, Ch. 5. 6. 7. 10. 27 f. 39<sup>1</sup>. Kap. III. 151. 161<sup>1</sup>. 169. 176. 185<sup>3</sup>. 186<sup>1</sup>. 189<sup>1</sup>, <sup>3</sup>. 192<sup>3</sup>. 200. 222. 226. 230. 240. 254 ff. 264. 265. 267. Spanische Romane 102; ihr Einfluss auf Barclay 11; auf Sorel 68; auf Scarron 213. 223. 227 ff.

Subligny, A.-Th. Perdou de 273 f.
Swift 202.

Tallement des Réaux 30<sup>2</sup>.
65<sup>1</sup>. 69<sup>2</sup>. 231.
(le) Tellier d'Orvilliers 218.
Tasso 87. 161.
Tessonnerie, G. de 51.
Tombeau des Romans 72<sup>1</sup>.
Tristan l'Hermite 99. Kap. VI.
169. 185. 200. 265. 269.
Thukydides 167.
Typhon 78<sup>1</sup>. 214.

d'Urfé, H., 245. (s. Astrée).

Verdier, du 99. 119. 257. 265. Vergil 87. Verne, J. 202. (el) Viage entretenido 227 f. Viau, Th. de, Kap. II, § 2. 277. Virgile travesti 215. 218. 233. 235. Voltaire 1. 202. 204. 233. 263. Voyage de Mercure 237.

Waddington, F. 277<sup>1</sup>. Wey, F. 263. Wilkins, J. 199. Wolff, O. L. B. 118.

Zayas, M. de 229. Zola, E. 68. 264.



|   |   |   | • |   |   |
|---|---|---|---|---|---|
|   |   | • |   | • |   |
| • | · |   |   |   |   |
| • |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   | , |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   | • |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   | · |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |

## Druckfehler.

S. 32, Z. 11 v. o. lies ihn statt ihm.
S. 184, sind in Z. 3 und 5 v. u. die Anfangslettern d und l'
vertauscht worden.

Vorliegendes Buch wurde ausgedruckt am 13. Dezember M. DCCC, LXXXVI.

Druck von Erdmann Raabe in Oppeln.

. • • • 

|  | • |  |   |
|--|---|--|---|
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  | 4 |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |

